









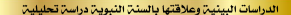
#### الملخص باللغة العربية والإنجليزية

هدف البحث إلى بيان أهمية الدراسات البينية المتعلقة بعلوم السنة النبوية وغيرها من التخصصات الأخرى، وإبراز هذه العلاقة، وبيان الحاجة إلها، ذلك أن الدراسات البينية تهدف إلى تحقيق التكامل بين العلوم والتخصصات المختلفة، مما يتيح فهما أعمق وأشمل وأدق للسنة النبوية في سياقات متعددة، وينتج عن ذلك توسيعً لمدارك المتعلم وفتح لأفاق بحثية متنوعة، وتعزيز للثقة بالمعلومة، ومواكبة للمستجدات.

تناول البحث الدراسات البينية فعرّفها وذكر أقسامها وسماتها وأهميّتها وعلاقتها بالسنة النبوية، ثم تكلم البحث عن علاقة السنة النبوية بغيرها من العلوم، والحاجة لذلك فتكلم عن علاقة السنة النبوية بالعلوم الشرعية، وذكر التكامل المعرفي والمنهجي بين علوم السنة وعلمي التفسير والفقه، ثم تكلم البحث عن علاقة السنة النبوية بغيرها من العلوم الإنسانية، وذكر التكامل المعرفي والمنهجي بين علوم السنة النبوية وعلمي اللغة والتاريخ.

وقد كان المنهج المتبع في البحث هو المنهج التحليلي، ثم جُعل للبحث خاتمة فيها أهم النتائج والتوصيات، وقائمة للمصادر والمراجع، وفهرس البحث.

الكلمات المفتاحية: دراسات – بينية – سُنّة – تكامل – علاقة - معرفة







#### **Research Summary:**

The research aims to highlight the importance of interdisciplinary studies related to the sciences of the prophetic traditions and other specialisations, to showcase this relationship, and to demonstrate the need for it. Interdisciplinary studies strive to achieve integration between different sciences and specialisations, which allows for a deeper, broader, and more accurate understanding of the prophetic traditions in various contexts. This leads to an expansion of the learner's horizons, opening diverse research avenues, enhancing confidence in information, and keeping pace with new developments.

The research addressed interdisciplinary studies, defining them and mentioning their components, features, importance, and their relationship to the prophetic Sunnah. It then discussed the relationship of the prophetic Sunnah to other sciences, highlighting the necessity of this discussion, and examined the connection between the prophetic Sunnah and the religious sciences, noting the cognitive and methodological integration between the sciences of the Sunnah, interpretation, and jurisprudence. The research further explored the relationship of the prophetic Sunnah with other humanities, mentioning the cognitive and methodological integration between the sciences of the prophetic Sunnah and the sciences of language and history. The research methodology followed was analytical, and a conclusion was then provided that included the main findings and recommendations, as well as a list of sources and references, and scientific indices.

**Keywords**: Studies – Interdisciplinary – Sunnah – Integration – Relationship – Knowledge Main topics: Hadith and its sciences.





#### المقدمة

الحمدُ لله ربِ العالمينَ، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد (ﷺ) وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد،،،

فإن حاجة السنة النبوية لغيرها من العلوم المتعلقة بخدمتها حاجة ضرورية حتمية، وليست ترفا معرفيا، ذلك أن بعض هذه العلوم تتعلق بالإفادة الصحيحة من السنة تعلقا مباشرا.

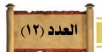
إن التداخل والتكامل في العلوم الشرعية فيما بينها، وبين العلوم الأخرى المختلفة؛ كان من الخصائص المميِّزة للعلوم في التراث العربي والإسلامي، وكان لهذا التكامل نتيجة علمية لا يمكن التنكر لها أو التغاضي عن آثارها الإيجابية (١).

ثم جاءت نشأة الجامعات الحديثة بنظمها المؤسسية والعلمية، فسعت إلى فصل العلوم عن بعضها، بغية التمكن من التخصص الواحد والتركيز على استيعابه، مع وجاهة هذا التوجه وإفادته، إلا أنه ظهرت في إِثْرِهِ سِلْبية خطيرة، وهي سلبية الإيغال في التخصص.

إن انفصال وتجزؤ واستقلال كل علم أو معرفة أو تخصص بذاته، وتقوقعه على نفسه وانعزاله؛ يؤدي إلى معارف منقوصة مشوهة، غير كافية، بل ربما يشيخ هذا التخصص ويجمد، ومن هنا تبرز أهمية الدراسات البينية التي يشترك فيها نوعان من العلوم أو المعرفة فأكثر، اشتراك يثري المعرفة ويؤدي إلى التكامل بين مختلف التخصصات، ويساعد على استخلاص أجود النتائج، هذا التضافر بالدراسات البينية بين العلوم يبشر بخدمة الإنسان، وتيسير استخلافه في الأرض وتحصيل المنافع.

في السياق التاريخي لظهور البينية نجد أنها نشات في ظل السعي إلى تجاوز التخصصية الضيقة ليشمل مجالات العلوم الواسعة، ولذلك صار السعي نحو نَظم البحث العلمي وأساليبه وإجراءاته نَظما بينيا؛ ضرورة علمية وعملية؛ لأن هناك مشكلات قد لا

<sup>(</sup>۱) ينظر: التداخلية في العلوم الإسلامية مقدمات أولية، شبكة ضياء للمؤتمرات، ومنهجية التكامل المعر في لفتعي الملكاوي، المعهد العالى للفكر الإسلامي (۲۰۱۲) م.





يمكن حلها أو التعامل معها من قبل تخصص واحد، بسبب تعقيد أسبابها وعدم قدرة تخصص واحد على حصرها أو مواجهتها(١)

[إن الدراسات البينية تصنع جسرا مهما بين تر اثنا النبوي الغني، وبين و اقعنا المعاصر]

#### أهمية البحث وأسباب اختياره:

- ١- تعتبر البينية ظاهرة في مجال البحث العلمي، تعبر عن حاجة ملحة فرضها عدة
   عوامل مرتبطة بالتحولات في مناهج العلوم والتحولات في المجتمعات البشرية.
- ٢- الدراسات البينية أحد المحركات الرئيسة لتطوير المعارف العلمية بمساهمتها في
   تحفيز البحث العلمي والحد من الانعزالية والإغراق والانغلاق في التخصص.
- ٣- إغناء التخصص بالحوار والنقد بالدراسات البينية التي تتشابك فها المعارف مما
   يندثق عنه آفاق بحثية تعود بالفائدة على التخصصات العلمية.
- ٤- استشراف منهجية جديدة تتضافر فها كافة العلوم لخدمة الإنسان وتيسير استخلافه في الأرض، وذلك بالدراسات البينية بين علوم الحديث والعلوم الإنسانية كاللغة والتاريخ

#### حدود البحث:

١- يركز هذا البحث على بيان مفهوم الدراسات البينية (أي التداخل بين التخصصات المختلفة، والتكامل المعرفي بينها) وكيفية تطبيقها فيما يخدم السنة النبوبة.

٢- يذكر البحث أمثلة تطبيقية لدور الدراسات البينية في التكامل المعرفي في تخصص السنة النبوية مع غيره في بعض التخصصات، وهي: التفسير، والفقه، ثم اللغة والتاريخ، ولا يسعى البحث استيعاب جميع التخصصات، فهذا ما لا يسعه هذا المقام.

#### إشكالية البحث وأسئلته:

السؤال الأول: ما مفهوم الدراسات البينية؟

السؤال الثاني: ما هي العلاقة بين الدراسات البينية والسنة النبوية؟

<sup>(</sup>١) ينظر: اتجاهات أعضاء هيئة التدريس نحو الدراسات البينية في كلية التربية بجامعة السلطان قابوس، للعاني ص٥٥، بحث منشور في مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية، المجلد السابع، العدد الثالث، ٢٠١٦م.





الســؤال الثالث: ما هي الأمثل التطبيقية لعلاقة السـنة النبوية بغيرها من التخصصات في ضوء الدراسات البينية؟

السؤال الرابع: ما دور الدراسات البينية في تجويد علوم السنة النبوية؟

#### الدراسات السابقة:

- ۱- التداخلية بين العلوم في التراث العربي والإسلامي وأثرها على الدرس المصطلعي، مجلة التفاهم، مجلد ١٥، عدد ٥٥، ٥٦، (٣١ مارس ٢٠١٧) (٣٢٤-٣٢٤).
- ٢- علوم الوحي والعلوم الدقيقة: تجليات التوافق والتداخل، الأحكام الفقهية أنموذجا، مجلة نماء، عدد ٢٠٥، ٢٠١٨م، (٢٤٣-٢٢٨).
- ٣- الدراسات البينية وأثرها في تجويد العلوم الشرعية علم الفقه أنموذجا، للباحث: إسماعيل غازي مرحبا، مركز بحوث الدراسات الإسلامية، كلية الدعوة وأصول الدين، جامعة أم القرى ٢٠٢١م.
- 3- الدراسات والبحوث البينية مدخل لتطوير الدراسات التربوية في الوطن العربي للأستاذ الدكتور عبد الرزاق مختار محمود، بحث منشور في مجلة جامعة مطروح للعلوم التربوية والنفسية، مجلد ٢، عدد٤، جزء٢، أكتوبر ٢٠٢٢م.

منهج البحث: المنهج الذي سلكته في هذا البحث: هو المنهج التحليلي<sup>(۱)</sup>، لتفسير المعلومات وتحليلها، والمقارنة بينها وتقديمها بصورة مترابطة تحقق غرض البحث وهدفه،

خطة البحث: هذا وقد جاء البحث مشتملًا على مقدمة وتمهيد وثلاثة مباحث.

فأما المقدمة: ففها التعريف بالبحث، وحدوده، وأهميته وأسباب اختياره، والخطة التي اشتمل علها.

● المبحث الأول: الدراسات البينية (مفهومها، أقسامها وسماتها، أهميتها) وفيه تمهيد وثلاثة مطالب:

المطلب الأول: مفهوم الدراسات البينية.

<sup>(</sup>۱) المنهج التحليلي: منهج يقوم على دراسة الإشكالات العلمية المختلفة، تفكيكا أو تركيبا أو تقويما، للوصول إلى قواعد وأصول معينة. ينظر: أبجديات البحث في العلوم الشرعية للدكتور فريد الأنصاري (ص: ٩٦)، نشر: دار الفرقان، الطبعة الأولى: ٤١٧ ه، ١٩٩٧م، الدار البيضاء.





المطلب الثاني: أقسام الدراسات البينية، وسماتها.

المطلب الثالث: أهمية الدراسات البينية المتعلقة بالسنة النبوية.

المبحث الثاني: علاقة السنة النبوية بغيرها من العلوم الشرعية، وفيه تمهيد ومطلبان:

المطلب الأول: علاقة السنة النبوية بعلم التفسير. المطلب الثاني: علاقة السنة النبوية بعلم الفقه.

● المبحث الثالث: علاقة السنة النبوية بغيرها من العلوم الإنسانية، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: علاقة السنة النبوية بعلم اللغة.
المطلب الثاني: علاقة السنة النبوية بعلم التاريخ.
ثم: الخاتمة وفيها النتائج والتوصيات، ثم المصادر والمراجع، ثم الفهرس.
والله المستعان وعليه التكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله، وصل اللهم وبارك على نبينا
محمد وعلى آله وصحبه وسلم



#### المبحث الأول

### الدراسات البينية (مفهومها، أقسامها وسماتها، أهميتها)

وفيه تمهيد وثلاثة مطالب:

تمهید:

إن التداخل والتكامل في العلوم الشرعية فيما بينها، وبين العلوم الأخرى المختلفة؛ كان من الخصائص المميِّزة للعلوم في التراث العربي والإسلامي، وكان لهذا التكامل نتيجة علمية لا يمكن التنكر لها أو التغاضي عن آثارها الإيجابية (١).

ثم جاءت نشأة الجامعات الحديثة بنظمها المؤسسية والعلمية، فسعت العلوم إلى الانفصال عن بعضها، بغية التمكن من التخصص الواحد والتركيز على استيعابه، ومع وجاهة هذا التوجه وإفادته، إلا أنه ظهرت في إِثْرِهِ سِلْبية خطيرة، وهي سلبية الإيغال في التخصص.

إن انفصال وتجزؤ واستقلال كل علم أو معرفة أو تخصص بذاته، وتقوقعه على نفسه وانعزاله؛ يؤدي إلى معارف منقوصة مشوهة، غير كافية، بل ربما يشيخ هذا التخصص ويجمد، ومن هنا تبرز أهمية الدراسات البينية التي يشترك فيها نوعان من العلوم أو المعرفة فأكثر، اشتراك يثري المعرفة ويؤدي إلى التكامل بين مختلف التخصصات، ويساعد على استخلاص أجود النتائج، هذا التضافر بالدراسات البينية بين العلوم يبشر بخدمة الإنسان، وتيسير استخلافه في الأرض وتحصيل المنافع.

في السياق التاريخي لظهور البينية نجد أنها نشأت في ظل السعي إلى تجاوز التخصصية الضيقة لتشمل مجالات العلوم الواسعة، ولذلك صار السعي نحو نَظم البحث العلمي وأساليبه وإجراءاته نَظما بينيا؛ ضرورة علمية وعملية؛ لأن هناك مشكلات قد لا يمكن حلها أو التعامل معها من قبل تخصص واحد، بسبب تعقيد أسبابها وعدم قدرة تخصص واحد على حصرها أو مواجهتها(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: التداخلية في العلوم الإسلامية مقدمات أولية، شبكة ضياء للمؤتمرات، ومنهجية التكامل المعرفي لفتعي الملكاوى، المعهد العالى للفكر الإسلامي (٢٠١٢)م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اتجاهات أعضاء هيئة التدريس نحو الدراسات البينية في كلية التربية بجامعة السلطان قابوس، للعاني ص٥٥.





#### المطلب الأول: مفهوم الدراسات البينية

#### أولًا: تعريف "البينية":

هذا المصطلح "البينية" مصطلح حديث نسبيا، نشأ في ظل التوجهات الجديدة التي انتقدت الإيغال في التخصص، ودعت إلى مقاربة بينية بين العلوم (١).

كلمة "البينية" مأخوذة من (البَيْن)، من ألفاظ الأضداد، فيعني الوصل والفرقة، والمعنى الأول هو الذي يعنينا في بحثنا هذا، فالبينية تدل على مجموعة الصفات التي تتصف بها البحوث العلمية التي تعالج القضايا العلمية من زوايا الحقول والتخصصات المختلفة.

#### ثانيا: تعريف الدراسات البينية كمركب إضافي:

عبارة عن "دمج تخصصين أو أكثر، من حيث المفاهيم والمصطلحات والمناهج المستعملة والمصادر والإجراءات والنظريات والأدوات والبيانات، وذلك في القضايا التي تتجاوز حدود التخصص الواحد، بهدف الخروج من إشكالات التجزئة والوصول إلى نتائج تكاملية دقيقة"(٢).

وعرفها د. محمد الحجيلي تعريفا مختصرا بأنها: دراسة معتمدة على نوعين أو حقلين من المعرفة فأكثر، لأجل الوصول إلى نتائج مُرضية لخدمة البشرية (٣).

https://www.youtube.com/watch?v=DyQgwKzjvcs

<sup>(</sup>۱) ينظر: البحث التربوي بين التخصصات، دراسة ابستيمولوجية، لعدنان محمد أحمد قطيط، بحث منشور في مجلة البحث التربوي مجلد ۱۷، ۱۸، ۳۵، ۲۵۸، ص: ۲٤۷، ۲٤۸.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اتجاهات أعضاء هيئة التدريس نحو الدراسات البينية في كلية التربية بجامعة السلطان قابوس، للعاني ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) في لقاء علمي مسجل بكلية الحديث الشريف والدراسات الإسلامية بالجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية، من إلقاء الدكتور: محمد الحجيلي، رابط اللقاء:



#### المطلب الثانى: أقسامها، وسماتها

#### أقسام الدراسات البينية في العلوم الشرعية:

تنقسم الدراسات البينية في العلوم الإسلامية إلى أقسام رئيسة بناء على طبيعة التداخل بين التخصصات المختلفة، وبيانها كما يلى:

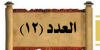
- ١- الدراسات البينية الداخلية: وهي ما كان التداخل فها بين فروع العلم الواحد، مثل التداخل بين الفقه وأصوله في استنباط الأحكام الشرعية، والهدف: تحقيق تكامل وتعمق داخل الحقل المعرفي.
- ٢- الدراسات البينية الخارجية: وهي ما كان التداخل فيها ينتمي لحقول علمية متنوعة، مثل التداخل بين الفقه الإسلامي والاقتصاد، وذلك لدراسة المعاملات المالية الإسلامية المستجدة والمعاصرة، والهدف: معالجة موضوعات مركبة لا يمكن تفسيرها بتخصص واحد.

سمات الدراسات البينية: إن للدراسات البينية في العلوم الشرعية - لا سيما السنة النبوية - سمات مهمة تتميز بها، وتجعل لها أهمية كبرى في تطوير البحث العلمي، ومن هذه السمات:

- ۱- التكامل المعرفي: تسعى الدراسات البينية إلى دمج مفاهيم ومناهج من تخصصات متعددة مما يساهم في تقديم رؤى شاملة ومعمقة للقضايا محل الدراسة(۱).
- ٢- المرونة المنهجية: مما يميز الدراسات البينية قدرتها على التكيف مع مختلف المناهج
   البحثية، مما يفتح المجال لتناول الموضوع محل الدراسة من زوايا متعددة.
- ٣- تعزيزوتشجيع التعاون بين التخصصات: مما يساهم في تبادل الخبرات وتوسيع آفاق البحث العلمي، مما يلقى بظلاله على جودة النتائج.
- ٤- إفادة المجتمع: في حل مشكلاته وتوسيع مداركه، بل توفر هذه الدراسات رؤى متعددة الأبعاد، مما يسهم في دعم اتخاذ القرار في مختلف المجالات.
- ٥- تعزيز الفهم الثقافي والاجتماعي: تسهم الدراسات البينية في تعزيز الفهم الثقافي والاجتماعي للمجمعات الإسلامية من خلال دمج علوم السنة النبوية مع العلوم الاجتماعية والإنسانية.

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: الدراسات البينية وأثرها في تجويد العلوم الشرعية للدكتور إسماعيل غازي.





#### المطلب الثالث: أهمية الدراسات البينية المتعلقة بالسنة النبوية

أشير في هذا المطلب إلى أهمية الدراسات البينية المتعلقة بالسنة النبوية، وألخصها في النقاط التالية:

- ١- توسيع فهم النصوص: فربط السنة بعلوم أخرى كعلم الاجتماع مثلا يساعدنا في فهم أعمق للنصوص النبوية، ويكشف لنا الأبعاد الحضارية والإنسانية لهذا الدين العظيم، ومثال ذلك: دراسة كيفية تنظيم المجتمع المدني في المدينة النبوية، بعد الهجرة تنظيما نموذجيا اجتماعيا متكاملا(١).
- ٢- تحقيق المقاصد الشرعية: بإبرازها وبيانها من خلال السنة النبوية؛ فمجال البحث في السنة النبوية معرفة الأحكام في السنة النبوية متعلق بحاجات الناس وما يستعملونه، ويحتاجون فيه معرفة الأحكام الشرعية.
- ٣- دعم البحث العلمي المتكامل: وذلك بالجمع بين التخصصات العلمية المختلفة كعلم النفس مع علوم الحديث والسنة النبوية مما يؤدي إلى بناء منهج بحثي أكثر شمولا ودقة، مثال ذلك: بحث تعامل النبي -صلى الله عليه وسلم- مع مشاعر الصحابة -رضوان الله عليهم- مثل احتوائه للغضب والحزن، وتوجيه الانفعالات السلوكية بطريقة تربوية (١).
- 3- دفع الشهات وتصحيح المفاهيم: فيمكن من خلال الدراسات البينية توظيف مناهج متعددة تكشف تحريفات وسوء فهم النصوص النبوية، والمساهمة في تصحيح التصورات المغلوطة عنها.
- ٥- إحياء دور السنة النبوية كمصدر حضاري: وذلك من خلال الدراسات البينية التي تبرز السنة كمصدر تشريعي وثقافي وأخلاقي لا مثيل له.

(۲) ينظر: تزكية النفس في ضوء الكتاب والسنة، لماجد بن خنجر، مقال على الشبكة، ورابطه: https://www.alukah.net/social/./٣٣٢٨٧

\_\_\_

<sup>(</sup>١) ينظر: بحث بعنوان: من هدي السنة النبوية في التعايش مع الآخر للدكتورة حنان الخشت، مدرس الحديث بكلية البنات بالأزهر / أسيوط، البحث منشور في مجلة الدراية (٤٠٩- ٤٩٥).



#### المبحث الثاني علاقة السنة النبوية بغيرها من العلوم الشرعية

#### وفيه مطلبان:

إن التداخل والتكامل في العلوم الشرعية فيما بينها، وبين العلوم الأخرى المختلفة؛ كان من الخصائص المميِّزة للعلوم في التراث العربي والإسلامي، وكان لهذا التكامل نتيجة علمية لا يمكن التنكر لها أو التغاضى عن آثارها الإيجابية.

# المطلب الأول: علاقة السنة النبوية بعلم التفسير وفيه تمهيد، وفرعان:

#### تمهيد

إن علاقة السنة النبوية وعلم الحديث بعلم التفسير علاقة قوية، فلا يمكن فهم القرآن الكريم فهما سليما إلا بالحديث الشريف، وقد تضمن الحديث بيان أسباب النزول، والتي لا بد أن يعرفها المفسر، وتضمن علم الحديث معالم منهجية في تفسير آيات القرآن الكريم، فالنبي -صلى الله عليه وسلم- فسر وبين للصحابة -رضوان الله عليهم- ما كانوا يحتاجونه من معانى القرآن.

فالكتاب والسنة وحي من الله، والسنة مبينة للقرآن، هذا وإن الأحكام التي جاءت بها السنة من حيث علاقتها بالقرآن على أنواع ستة(١):

١- السنة المؤكدة للقرآن: فقد أكدت السنة وقررت ما جاء في القرآن الكريم من اعتقاد وأحكام وأخبار، ولا يوجد بين نصوص القرآن والسنة تعارض أبدا، ومثال ذلك: قوله تعالى: "آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَاللُّوْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ المَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَاللَّهِ مِنْ رُسُلِهِ " [البقرة: ٢٨٥]، فجاءت السنة وأكدت أركان الإيمان الواردة في الآية كما

<sup>(</sup>۱) ينظر: كتاب السنة النبوية، مكانتها، وحجيتها، ونقض شبهات الطاعنين فيها، ص: ۲۱-۲۳، إعداد: مركز إحسان لدراسات السنة النبوية.





حديث جبريل -عليه السلام- لما سأل النبي -صلى الله عليه وسلم- عن الإيمان، فقال له: "أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر، خيره وشره"(١).

- ٢- السنة المفصلة لمجمل ما في القرآن: فما جاء في القرآن الكريم مجملا؛ جاء في السنة تفصيله، فجاء في القرآن الأمر بالصلاة، وإيتاء الزكاة، ولم يرد في القرآن عدد الصلوات ولا كيفيتها، ولم يرد فيه أيضا نصاب الزكاة، وتفصيل ذلك، فجاءت السنة فصلت ما أجمل في القرآن الكريم.
- ٣- السنة المخصصة لعموم القرآن: فقد يأتي حكم عام في القرآن، فتخصص السنة عمومه، فقد خصصت السنة النبوية عموم قوله تعالى: "وأحل ما وراء ذلكم" [سورة النساء: آية ٢٤]، بقوله -صلى الله عليه وسلم-: "لاَ يُجْمَعُ بَيْنَ المُرْأَةِ وَعَمَّتَهَا، وَلاَ بَيْنَ المَرْأَةِ وَخَالَتَهَا"(٢).
- ٤- السنة المقيدة لما أطلق في القرآن: ومثاله تقييد لفظ الوصية المطلق في الآية: "مِنْ بَعْدِ وَصِيّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْدَيْنٍ" [سورة النساء، من الآية: ١١]، فقيدت السنة هذه الوصية بالثلث، كما في حديث: "الثلث والثلث كثير"(٣)، وأيضا قيدت السنة مطلق الوصية كما جاء في الحديث أبي أمامة -رضي الله عنه-قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: "إِنَّ اللهَ قَدْ أَعْطَى كُلُّ ذِي حَقَّ حَقَّهُ فَلَا وَصِيَّةَ لِوَارثٍ"(٤).
  - ٥- السنة تؤسس لأحكام لم ترد في القرآن: كنهي الرجال عن لبس الذهب والحرير (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب الإيمان، باب معرفة الإيمان والإسلام والقدر وعلامة الساعة، (۳٦/۱) حديث رقم (۸) من حديث عمر بن الخطاب -رضى الله عنه-.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب النكاح، باب لا تنكح المرأة على عمتها (١٢/٧) ٥١٠٩، ومسلم، كتاب النكاح، باب تحريم الجمع بين المرأة وعمتها أو خالتها في النكاح (١٠٢/٢) ١٤٠٨.

<sup>(</sup>٣) اخرجه البخاري، كتاب الوصايا، باب أن يترك ورثته أغنياء خير من أن يتكففوا الناس (٣/٤)٢٧٤، ومسلم، كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث (٣/١٢٥٠/١٢٥ من حديث سعد بن أبي وقاص -رضي الله عنه-.

<sup>(</sup>٤) اخرجه أبو داود، كتاب الوصايا، باب ما جاء في الوصية للوارث (١١٤/٣) ٢٨٧٠، والترمذي، في أبواب الوصايا، باب ما جاء لا وصية لوارث (٢/٥٠٩) ٢١٢٠، وابن ماجه، كتاب الوصايا، باب لا وصية لوارث (٢/٥٠٩) ٢٧١٣، وأحمد في مسنده (٦٢/٣٦) ٢٢٢٩٤.

<sup>(</sup>ه) اخرجه البخاري، كتاب الأشربة، باب آنية الفضة (١١٣/٧) ٦٣٥، ومسلم، كتاب اللباس والزبنة، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة على الرجال (٢٠٦٦(١٦٣٥/٣ من حديث البراء بن عازب -رضي الله عنه-

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



ويتضح مما سبق العلاقة القوية بين الوحيين، وللدراسات البينية بين العلمين أثرٌ كبيرٌ في التكاملِ وشموليةِ النظرة، وصحة الأقوال المنسوبة لقائلها في التفسير، بدءا من النبي صلى الله عليه وسلم- ثم ما نسب للصحابة -رضوان الله عليهم-، وللتابعين والأئمة -رحمهم الله- من آثار وأقوال في التفسير، وقد كان لعلوم الحديث دور بارز في تنقيح كتب التفسير من الموضوعات والإسرائيليات، فيجب على المحدث أن يعرف التفسير، ويجب على المفسر أن يعرف علوم الحديث، حتى يستطيع تمييز الصحيح من الضعيف في التفسير بالمأثور، وحتى لا يدخل الدخيل -من إسرائيليات وأحاديث موضوعة ونحوها- على التفسير.

# الفرع الأول: التكامل المعرفي والمنهجي بين علمي الحديث والتفسير، وعناية كتب السنة بالتفسير

إن العلاقة بين علمي الحديث والتفسير علاقة وثيقة مترابطة، فالنبي -صلى الله عليه وسلم- كان يفسر للصحابة معاني القرآن، ثم فسّر الصحابة ورضوان الله عليهم- القرآن بحديث النبي -صلى الله عليه وسلم- فهم الذين شاهدوا نزول الوحي، وعاصروا أسباب النزول، وتلقى ذلك عنهم التابعون، وصارت لتلك الأقوال التفسيرية أسانيد يرويها الآخر عن الأول، فالسنة النبوية مصدر أساسي في فهم القرآن، وتوثيق رواياتها التفسيرية أساس لمعرفة ثبوتها من عدمه، وهذه مهمة علم الحديث الشريف، وهكذا يتبين لنا أن علم التفسير نشأ في ظلال الحديث النبوي، وبعين رعايته، فقد كان التفسير بالمأثور جزءا من كتب السنة النبوية، وبابًا من أبوابها، لم ينفصل عنها، وهذا يدل على مدى قوة العلاقة بين علمي الحديث والتفسير، والأثر الكبير لكتب الحديث في علم التفسير بالمأثور(۱).

وفيما يلي إشارة إلى عناية كتب السنة بالتفسير وإيرادها أحاديث التفسير فيها:

١/ أحاديث التفسير في صحيح البخاري: اعتنى الإمام البخاري -رحمه الله- في صحيحه بإيراد أحاديث تفسير القرآن الكريم بالمأثور، فخصص كتابا كبيرا للتفسير في جامعه الصحيح، وذكر فيه عددا كبيرا من الأحاديث المرفوعة والموقوفة والمقطوعة، وهذا يشير إلى

<sup>(</sup>١) ينظر: مجالات تأثير علم الحديث في علم التفسير بالمأثور دراسة وصفية تحليلية، (ص: ١٣٥)، بحث منشور في مجلة الحديث بجامعة العلوم الإسلامية بماليزيا للدكتور محمد الشرباني ٢٠٢١م.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



أن الصحيح من التفسير بالمأثور ليس قليلا، وبشير أيضًا إلى الأثر الكبير لعلم الحديث في التفسير بالمأثور، ومدى اهتمام المحدثين بالروايات التفسيرية(١).

٢/ أحاديث التفسير في صحيح مسلم: أورد الإمام مسلم -رحمه الله- أحاديث التفسير في كتاب خصصه لذلك في صحيحه، وعددها أقل مما جاء عند البخاري، وروى أيضا أحاديث في التفسير متفرقة في سائر صحيحه.

٣/ أحديث التفسير في الترمذي: أخرج الإمام الترمذي في سننه أحاديث التفسير في بابها، واشتملت على غالب سور القرآن الكريم، بالإضافة إلى أحاديث متعلقة بالتفسير أخرجها في ثنايا سننه.

هذا وقد اعتنى بقية أصحاب الكتب الستة بأحاديث التفسير في مصنفاتهم، وإن لم يفردوا لها أبوابا كالشيخين والترمذي، فهذا أبو داود أخرج في سننه الأحاديث المتعلقة بالتفسير، لكنه لم يخصص لها بابا في سننه يوردها تحته، بل كانت مفرقة، وكذا صنع النسائي في المجتبى، وابن ماجه في سننه.

وهكذا اهتمت بقية المؤلفات الحديثية المسندة بروايات التفسير، من ذلك على سبيل المثال: مسند أحمد، وموطأ مالك، وسنن الدارمي، وصحيح ابن حبان، وصحيح ابن خزيمة، ومستدرك الحاكم، وغيرها من الكتب الحديثية مما يؤكد على الأثر البارز والمهم لعلم الحديث في التفسير وروايته، ويؤكد اهتمام المحدثين بنقل روايات التفسير والحرص علها، مما يدل على عمق التكامل المعر في بين العلمين الشريفين: الحديث والتفسير.

<sup>(</sup>١) ينظر: مجالات تأثير علم الحديث في علم التفسير بالمأثور (ص: ١٣٥، ١٣٥) بتصرف.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



# الفرع الثاني: مظاهر تأثير علم الحديث في علم التفسير، وحاجة علم التفسير إلى علم الحديث

١/ أثر الإسناد وأهميته في التفسير -واعتماد التفسير على الإسناد في الرواية -: اعتمد علم التفسير -خصوصا في مراحله الأولى - اعتمادا كبيرا على الإسناد لأنه الوسيلة الوحيدة لنقل تفسير النبي -صلى الله عليه وسلم - وأقوال الصحابة والتابعين، فالإسناد هو أداة التوثيق والتحقيق لهذه المروبات، مما حفظ التفسير من التحريف والدخيل.

هذا وقد دُوِّنت في التفسير كتب مسندة تعتمد على الروايات عن النبي -صلى الله عليه وسلم- وعن الصحابة والتابعين، ومن أشهرها:

تفسير عبد الرازق، وجامع البيان في تفسير القرآن لابن جرير الطبري، وتفسير ابن المنذر، وتفسير ابن أبي حاتم، وكلها مطبوعة.

وقد استفاد المفسرون من قواعد نقد الأسانيد التي وضعها المحدثون، يقول ابن أبي حاتم -مبينا أهمية الإسناد ونقده في علم التفسير-: "فلما لم نجد سبيلا إلى معرفه شيء من معاني كتاب الله ولا من سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا من جهة النقل والرواية وجب أن نميز بين عدول الناقلة والرواة وثقاتهم وأهل الحفظ والثبت والإتقان منهم، وبين أهل الغفلة والوهم وسوء الحفظ والكذب واختراع الأحاديث الكاذبة"(١).

يقول أبو شهبة عن التفسير المأثور: "وهذا النوع من التفسير المنقول عن النبي صلى الله عليه وسلم هو الطراز المعلم، ويجب الاعتماد في هذا النوع على الأحاديث الصحاح، والحسان، وتجنب الأحاديث الضعيفة والموضوعة، فقد اختُلِقَ على النبي في تفسير القرآن كما اختُلِقَ عليه في غيره"(٢).

٢/ أثر الإسناد وأهميته في علم أسباب النزول: اعتنى المفسرون بأسباب النزول عناية بالغة، وألفوا فيها المؤلفات، لأنها إحدى العلوم الكاشفة عن مقصود الآيات ومعانها(٣).

\_

<sup>(</sup>۱) ينظر: الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (ص:٥)، نشر: طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية - بحيدر آباد الدكن – الهند، دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٧١ هـ ١٩٥٢ م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير لمحمد أبو شهبة (ص: ٤٦، ٤٧)، نشر: مكتبة السنة، الطبعة الدابعة.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مجالات تأثير علم الحديث في علم التفسير بالمأثور (ص: ١٤١).

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



يقول الواحدي: "ولا يحل القول في أسباب النزول إلا بالرواية والسماع ممن شاهدوا التنزيل ووقفوا على الأسباب وبحثوا عن علمها"(١).

إذا عُلم هذا عُلم أن أسباب النزول جزء من السنة النبوية، فلا تقبل فيها رواية إلا إذا ثبتت بسند صحيح أو حسن، فلا بد من تمييز الصحيح من الضعيف في روايات أسباب النزول، وهذا يكون عبر المحدثين في قواعد دراسة الإسناد.

ومما يبين التكامل المنهجي بين الحديث والتفسير، ويظهر أهمية علم الإسناد في أسباب النزول: معرفة الزمان والمكان والسياق الذي نزلت فيه الآية، ولا سبيل لمعرفة ذلك واعتماده إلا بتوثيقه عبر الإسناد الصحيح.

وكذلك من آثار أهمية الإسناد في أسباب النزول: ضبط المرويات المنقولة عن الصحابة في أسباب النزول الواردة عن الصحابة -رضوان الله عليهم- لها حكم الرفع، قال الحاكم: "لِيَعْلَمَ طَالِبُ هَذَا الْعِلْمِ أَنَّ تَفْسِيرَ الصَّحَابِيِّ الَّذِي شَهِدَ الْوَحْيُ وَالتَّنْزِيلَ عِنْدَ الشَّيْخَيْنِ حَدِيثٌ مُسْنَدٌ" (٢)، ووافقه ابن الملقن فقال: "تفسير الصحابي الْوَحْيُ وَالتَّنْزِيلَ عِنْدَ الشَّيْخَيْنِ حَدِيثٌ مُسْنَدٌ "(٢)، وكذا قال ابن الصلاح، وغيره (٤)، فالإسناد عماد إن تعلق بسبب نزول آية أو نحوه مرفوع "(٣)، وكذا قال ابن الصلاح، وغيره (٤)، فالإسناد عماد علم أسباب النزول، وبه يُعرف الصحيح من الضعيف، ويُضبط سياق التنزيل، ويُفهم النص القرآني.

٣/ أثر الإسناد وأهميته في علم الناسخ والمنسوخ: إن الإسناد هو الأداة المنهجية الأساسية لعلم الناسخ والمنسوخ، فبالإسناد يعرف التاريخ، وبه يعرف المتقدم من المتأخر، وتتميز الرواية الصحيحة من الضعيفة، وبالإسناد تُحفَظ الشريعة من دعاوى النسخ الباطلة التي لا تثبت، فلا يصح القول بالنسخ إلا بإسناد صحيح، فعلم النسخ في جوهره يعتمد على

<sup>(</sup>۱) ينظر: أسباب نزول القرآن للواحدي (ص: ۸)، تحقيق: عصام عبد المحسن، نشر: دار الإصلاح بالدمام، الطبعة الثانية.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المستدرك على الصحيحين للحاكم (٢٨٣/٢) ٣٠٢١ تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، نشر: دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١١ هـ - ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٣) ينظر: **المقنع في علوم الحديث** لابن الملقن (١٢٧/١)، تحقيق: عبد الله بن يوسف الجديع، نشر: دار فواز للنشر – السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ

<sup>(</sup>٤) ينظر: مقدمة ابن الصلاح (ص: ٢٤).

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



علم الحديث في التحقق من صحة الرواية أو ضعفها، نقل السيوطي عن ابن الحصار نصا مهما عن أهمية النقل الصحيح في مسالة النسخ فقال: ولا يُعْتَمَدُ فِي النَّسْخِ قَوْلُ عَوَامِّ مهما عن أهمية النقل الصحيح في مسالة النسخ فقال: ولا يُعْتَمَدُ فِي النَّسْخَ يَتَضَمَّنُ المُفَسِّرِينَ بَلْ وَلَا اجْتِهَادُ الْمُجْتَهِدِينَ مِنْ غَيْرِ نَقْلٍ صَحِيحٍ وَلَا مُعَارِضَةٍ بَيِّنَةٍ لِأَنَّ النَّسْخَ يَتَضَمَّنُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُعْتَمَدُ فِيهِ النَّقُلُ وَالتَّارِيخُ دُونَ رَفْعَ حُكْمٍ وَإِثْبَاتَ حُكْمٍ تَقَرَّرَ فِي عَهْدِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُعْتَمَدُ فِيهِ النَّقُلُ وَالتَّارِيخُ دُونَ الرَّأْي وَالإَجْتِهَادِ" (١). فلا اعتماد لقولِ بالنسخ إلا بإسناد صحيح.

وهكذا يتبين أهمية الإسناد في علم الناسخ والمنسوخ، ولأن القول بالنسخ تترتب عليه أحكام؛ اشترط العلماء ثبوت القول به بسند صحيح.

٤/ أثر الإسناد في تنقيح كتب التفسير من الدخيل (الموضوعات والإسر ائيليات):

الموضوعات هي أحاديث وأخبار مكذوبة مختلقة مصنوعة لا أصل لها، وتنسب كذبا للنبي -صلى الله عليه وسلم-، ولا تحل روايتها إلا لبيان وضعها(٢)، والإسرائيليات: هي مرويات أهل الكتاب من اليهود والنصارى، وسبب دخولها في التفسير دخول كثير من أهل الكتاب في الإسلام، محتفظين بموروثهم الإخباري والعقدي، وإن بعض المسلمين أخذ يسأل من كان من أهل الكتاب عن تفصيلات أغفلها القرآن عن حكمة، فأدخل هذه الإسرائيليات وأقحمها في تفسير القرآن الكريم ومدونات علوم الإسلام، وهي على ثلاثة أقسام: الأول: قسم له شاهد من شرعنا يؤيده ويعضده، وهذا مقبول، والثاني: قسم يناقض ما ثبت في شرعنا، وهذا مردود ومرفوض، والثالث: لم يؤيده شرعنا ولا كان مناقضا له، فنتوقف في هذا القسم لا مصدقين ولا مكذبين، والأولى غض الطرف عنه جملة وتفصيلا، والأخبار الإسرائيلية شرها مستطيرها قل أن يسلم منها كتاب، ولها آثار سيئة تهدد كثيرا من ثوابت ديننا وتنقضه، لو أنها قبلت من غير تمحيص، خاصة أن غالب من اعتمد علها لم يميز بين ما هو مقبول وما هو مردود فذكرت في كتهم بعجرها وبجرها، وقد أدخلها بعض المفسرين في كتهم دون تمحيص وتمييز، فذكرت في كتهم بعجرها وبجرها، وقد أدخلها بعض المفسرين في كتهم دون تمحيص وتمييز،

<sup>(</sup>١) ينظر: الإتقان في علوم القرآن للسيوطي (٨١/٣)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، نشر: الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة: ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقدمة ابن الصلاح (ص: ٩٩، ٩٩) تحقيق: عبد اللطيف الهميم - ماهر ياسين الفحل، نشر: دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى: ١٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٢ م.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



ولكن وبرغم ذلك قام كثير من العلماء بالإشارة إلى الإسرائيليات ونقدها وتنقية التفسير منها كما فعل ابن كثير في تفسيره"(١).

يقول الدكتور محمد الذهبي -رحمه الله- عن أثر الإسرائيليات في التفسير: "ولقد كان لهذه الإسرائيليات التي أخذها المفسّرون عن أهل الكتاب وشرحوا بها كتاب الله تعالى أثر سيء في التفسير، ذلك لأن الأمر لم يقف على ما كان عليه في عهد الصحابة، بل زادوا على ذلك فرووا كل ما قيل لهم إن صدقاً وإن كذباً، بل ودخل هذا النوع من التفسير كثير من القصص الخيالي المخترع، مما جعل الناظر في كتب التفسير التي هذا شأنها يكاد لا يقبل شيئاً مما جاء فيها، لاعتقاده أنَّ الكل من واد واحد. وفي الحق أنَّ المكثرين من هذه الإسرائيليات وضعوا الشوك في طريق المشتغلين بالتفسير، وذهبوا بكثير من الأخبار الصحيحة بجانب ما رووه من الشوك في طريق المشتغلين بالتفسير، وذهبوا بكثير من الأخبار الصحيحة بجانب ما رووه من قصص مكذوب وأخبار لا تصح، كما أن نسبة هذه الإسرائيليات التي لا يكاد يصح شيء منها إلى بعض من آمن مِنْ أهل الكتاب؛ جعلت بعض الناس ينظر إليم بعين الاتهام والرببة"(٢).

قلت: ومن هنا تبرز أهمية علوم الحديث، والإسناد بخاصة في تنقية وتنقيح كتب التفسير مما دخل فها من الأحاديث الموضوعة، والإسرائيليات، فقد اعتنى علماء الحديث ببيان المقبول من المردود، وذلك عبر دراسة مرويات التفسير وتطبيق قواعد دراسة الإسناد عليها واستخراج الروايات الموضوعة والإسرائيليات المكذوبة والمحرفة التي تخالف نصوص الوحيين، وبيان حالها واطراحها.

<sup>(</sup>١) ينظر: معجم علوم القرآن لإبراهيم الجرمي (ص: ٤٥، ٤٦)، نشر: دار القلم – دمشق، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ-

۲۰۰۱ م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير والمفسرون للدكتور محمد الذهبي (١/ ١٣٠)، نشر: مكتبة وهبة، القاهرة.



# المطلب الثاني علاقة السنة النبوية بعلم الفقه وفيه لمحة تاريخية وثلاثة فروع:

#### لمحة تاريخية عن العلاقة بين علم الحديث والفقه

السنة النبوية هي المصدر الثاني من مصادر التشريع، وغاية علم الحديث معرفة المقبول والمردود مما يُنسب للنبي -صلى الله عليه وسلم- للعمل به، ولمَّا كان الفقه هو "العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصيلية"(١)، وثمرتُه: امتثال أوامر الله تعالى واجتناب نواهيه، واستمدادُه من الوحيين: الكتاب والسنة؛ كانت علاقته وارتباطه بالسنة النبوية وعلوم الحديث ارتباطا ضروريا وثيقا، وهكذا كان الحال في الرعيل الأول، بل يمكننا القول بأن العهد النبوي هو أول وأهم العصور الفقهية على الإطلاق، لأن التشريع الإلهي المتمثل في القرآن والسنة تم فيه واكتمل، وقد شيدت فيه أصول الدين ومحكماته وقواعد التشريع وأصول الأدلة بالإضافة إلى وفرة النصوص التشريعية التي غطت مجمل جوانب الحياة(٢).

ثم كانت عناية الصحابة -رضوان الله عليهم- بالوحيين عناية عظيمة، صيانة وتعلما وتعليما وعملا، وقد اعتنى العلماء بنقل فتاويهم وأقضيتهم مضمومة إلى أحاديث النبي -صلى الله عليه وسلم- في كتب المسانيد والسنن وغيرهما.

ثم جاء التابعون بعدهم، واهتموا بما اهتم به الصحابة -رضوان الله عليهم-، وفيهم بدأت ظهور المدارس الفقهية، ففي عصرهم كثرت الوقائع والمستجدات، واتسعت رقعة البلاد الإسلامية بالفتوحات، وتغيرت أنماط الحياة الاجتماعية والسياسية للناس، مما أدى إلى اتساع الاجتهادات، وكثرة الخلافات الفقهية، وكثر أيضا في هذا العصر الاستدلال بأقوال الصحابة وفتاويهم.

\_

<sup>(</sup>۱) معجم مصطلحات العلوم الشرعية (۱۲۱٤/۳)، لمجموعة من المؤلفين، نشر: وزارة الشؤون الإسلامية بالرياض، ومدينة الملك عبد العزبز للعلوم والتقنية ۱٤٣٩هـ، ۲۰۱۷م.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفقه (ص: ٣٩)، إعداد: شركة إثراء المتون، بإشراف: عطاءات العلم، ١٤٤٤هـ، ٢٠٢٢م.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



وفي هذا العصر أيضا ظهر الوضع في الحديث، فبعد أن كثرت رواية الحديث وانتشرت، وكثر المنتسبون للرواية والمدعون لحمل الحديث؛ تصدى العلماء المحققون لهذه الأفة، بتمحيص الأحاديث، والنظر في رواتها، وبيان صحيحها من ضعيفها، الأمر الذي استتبع قيام العلماء بتدوين السنة النبوية، وفي هذا العصر أيضا ظهرت مدرسة الحديث ومدرسة أهل الرأى(۱).

ثم تلا ذلك العصر عصر الأئمة المجتهدين، وفيه اكتمل تدوين السنة النبوية وتبويها، وتمايزت العلوم الشرعية وبرزت التخصصات في علوم الشريعة واللغة، وظهرت العناية أيضا بأصول العلوم الشرعية والتأليف فها، ووضع قواعد الاجتهاد<sup>(۱)</sup>، ثم بعد ذلك تبلورت المذاهب الفقهية الأربعة المشهورة.

مما سبق - في هذا السرد التاريخي المختصر - تتبين العلاقة المتينة والترابط القوي بين الحديث والفقه، فعلم الفقه يقوم على الاستدلال بالنصوص، والحديث الشريف هو المصدر الثاني من مصادر التشريع، ولا يمكن استخراج الأحكام الشرعية إلا بالرجوع للأحاديث النبوية الصحيحة.

يقول صاحب بحث معالم التكامل المعرفي عند المحدثين -في معرض ذكره لأوجه التكامل المعرفي عند المحدثين- أن من تلك الأوجه: تحريرهم الدقيق للفروق بين علم الحديث وغيره من العلوم الشرعية مثل علم الفقه وعلم التفسير، وتصورهم لخطوط التماس والاشتراك بين العلمين ليتقرر أن كلا العلمين لا يستغنى عن الآخر بحال من الأحوال". (٣)

<sup>(</sup>١) تاريخ الفقه، إثراء المتون (ص: ٧٩، ٨٠) بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الفقه، إثراء المتون (ص:٩٥، ٩٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: معالم التكامل المعرفي عند المحدثين للدكتور عبد الكريم عكيوي (ص: ١٩٩)، بحث منشور بمجلة الواضحة العدد ٦، كلية الآداب، أكادير.





#### الفرع الأول: صورٌ وأمثلةٌ على التداخل والتكامل بين علم الحديث والفقه

إن وجود المحدث الفقيه والفقيه المحدث كان أمرا طبيعيا في صدر الإسلام وعصوره الزاهية، وكانوا يتمتعون بسعة الأفق وطول النظر ورحابة الصدر"(١)، والأمثلة على الدراسات البينية والتكامل بين الحديث والفقه كثيرة مشتهرة، أذكر منها ما يلى:

المثال الأول: المؤلفات الحديثية لأئمة الحديث رُتّب الكثير منها على الكتب والأبواب الفقهية، وفي هذا إشارة واضحة على التكامل بين العلمين وأن الترتيب الفقهي كان مقصودا من أئمة الحديث.

١- فهذا الإمام مالك (ت ١٧٩) ه، ألف الموطأ ورتبه على الكتب والأبواب الفقهية، فقسمه إلى كتب (الصلاة، الجنائز، الزكاة ...) إلخ، وكثيرا ما كان يختم الباب برأيه في المسألة، وهو كما أنه إمام في الحديث، فهو إمام في الفقه، وإليه ينتسب المالكية.

7- وهذا الإمام عبد الرزاق الصنعاني (ت: ٢١١) ه، رتب مصنفه على الكتب والأبواب الفقهية (الطهارة، الحيض، الصلة ...) إلخ، وجمع فيه الأحاديث والآثار المتعلقة بالأحكام، والصناعة الفقهية ظاهرة في هذا المصنف من ترتيب على الأبواب الفقهية، ثم ما حواه الكتاب من فتاوى الصحابة ومن بعدهم وفتاوى شيوخه كابن جريج والثوري، وبذلك يكون مصدرا مهما من المصادر الجامعة لفقه الصحابة والتابعين، ثم هو يرجح بين اجتهادات الصحابة ومن بعدهم، وكذا الحال في مصنف ابن أبي شيبة (ت: ٢٣٥)ه.

٣- ثم جاء الإمام البخاري (٢٥٦ه) رحمه الله، فألف جامعه الصحيح، ورتبه على الأبواب الفقهية والمسائل العلمية، (بدء الوحي، الإيمان، العلم، الوضوء، ...) الخ، وقد ظهرت الصنعة الفقهية في هذا الكتاب المبارك ظهورا بينا، فمن ذلك عنايته الفائقة بتراجم الأبواب، وهي تراجم ظاهرة تدل بالمطابقة على ما يورد في مضمونها، وتراجم خفية، لا تدرك إلا بالنظر والتأمل، وقد قيل: فقه البخاري في تراجمه، ثم جاء الإمام مسلم -رحمه الله- فألف صحيحه أيضا، ورُبِّبَ على الكتب والأبواب الفقهية، والذي وضع تراجم الأبواب هو الإمام النووي رحمه الله كما قال ذلك في مقدمة شرحه على صحيح مسلم (٢).

127

<sup>(</sup>۱) ينظر: جدلية العلاقة بين الحديث والفقه في واقعنا المعاصر، الإشكالية وسبل العلاج للدكتور أسامة إبراهيم محمد، بحث منشور في مجلة الأزهر، دراسات في السنة النبوية صفر ١٤٤٣هـ، سبتمبر /أكتوبر ٢٠٢١م، ص(٢١٨). (٢) ينظر: شرح النووى على مسلم (٢٠/١)، نشر: دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٣٩٢م.





3- ثم جاء الإمام أبو داود (٢٧٥ه)، وألف كتابه السنن، ورتبه على الكتب والأبواب الفقهية أيضا، وعده بعض أهل العلم أنه من كتب الأحكام، وقد وضع له تبويبات دقيقة، واستنبط الأحكام من الأحاديث، وأحيانا يشرح المتن، ويذكر الأقوال الفقهية في المسألة وينسبها إلى أصحابها، ويبين الأحاديث المنسوخة، ويذكر بعض الفوائد المتعلقة بالأحاديث.

٥- ثم جاء الإمام الترمذي (٢٧٩هـ) رحمه لله، وألف كتابه الجامع مرتبا على الكتب والأبواب الفقهية، وأراد أن يكون جامعا بين الحديث والفقه والعلل والجرح والتعديل، وقد أورد فيه الأقوال الفقهية للصحابة والتابعين ومن بعدهم، وكان يذكر فقه الحديث، والأحكام المستنبطة منه، وما إذا كان عليه العمل أو لا، ومن قال به من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، ثم يرجّح.

وهكذا، كان نهج المحدثين في تأليفهم وصنيعهم يجمعون بين الحديث والفقه.

يقول الإمام الخطابي متحدثا عن أهمية الترابط بين الحديث والفقه، وضرورة ذلك: "ورأيت أهل العلم في زماننا قد حصلوا حزبين وانقسموا إلى فرقتين: أصحابُ حديثٍ وأثر، وأهلُ فقهٍ ونظر، وكلّ واحدة منهما لا تتميز عن أختها في الحاجة، ولا تستغني عنها في درك ما تنحوه من البغية والإرادة، لأن الحديث بمنزلة الأساس الذي هو الأصل، والفقه بمنزلة البناء الذي هو له كالفرع، وكل بناءٍ لم يوضَع على قاعدةٍ وأساسٍ فهو منهارٌ، وكل أساسٍ خلا عن بناءٍ وعمارةٍ فهو قفرٌ وخراب "(۱).

#### الفرع الثاني: أثر العلاقة البينية في البحث العلمي بين علمي الحديث والفقه، وخطورة إهمالها

مما سبق يتبين الأهمية البالغة للعلاقة البينية بين على الحديث والفقه، والتي كانت بطبيعة الحال موجودة في صدر الإسلام، وعصوره الزاهية الأولى، وهذا الحال كان حقيقة مسلمة حتى نشأ الفصل بين العلوم، والمبالغة في التخصص، مما أدى إلى سلبيات علمية، وفجوات معرفية، -أحاول في بحثي هذا تصويب المسار، والمشاركة في سد هذه الثغرة ، يقول الدكتور عبد الكريم عكيوي في حديثه عن التكامل المعرفي وتأصيله: "إن التخصص

124

<sup>(</sup>۱) ينظر: معالم السنن شرح سنن أبي داود لأبي سليمان الخطابي (ص: ٣) نشر: المطبعة العلمية - حلب ١٣٥١هـ، ١٣٥٢هـ.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



العلمي الذي هو من سمة العصر الحاضر ليس معناه أن يقف العالم عند مجال تخصصه فحسب من غير التفات إلى ما سواه من المجالات، وإنما يعني الفهم العميق في ميدان من الميادين دون تعصب، وأن يكون هذا الفهم مربوطا بدائرة واسعة من الثقافة العلمية العامة، مع تحرير حدود التماس والالتقاء بين تخصصه وغيره من التخصصات، وكلما زاد نصيب صاحب التخصص من هذه الثقافة زاد عمقه في تخصصه، فالتعاون بين العلماء ضرورة تفرضها الدراسة العلمية الجادة المتكاملة، كما يفرضها التخصص العلمي الدقيق الذي أصبح سمة الحياة العلمية المعاصرة، إن الدراسات المعاصرة في مناهج العلوم وسبل تجديد الإبداع فها أثبتت أن التجديد في علم من العلوم أكثر ما يكون عند تلاقح حقائق هذا العلم بحقائق العلم"(۱).

إن الناظر المتأمل للنتاج العلمي الحديثي المرتبط بعلم الفقه كما مر في المطلب السابق يدرك أهمية هذا التكامل، وبضدها تتمايز الأشياء، فإن الاكتفاء بالحديث دون إلمام بالفقه أو الاكتفاء بالفقه دون معرفة بالحديث يكون سببا لضلال الأفهام، وزلل الأقدام، واضطراب الأحكام، ...، لذا وجب على علماء الأمة الإسلامية في واقعنا المعاصر سد الفجوة وإصلاح الخلل بضرورة الوصل بين الفقه والحديث وبين الحديث والفقه في الدراسات المعاصرة، كما كان علماء أمتنا العظام في أوج عزها وقمة مجدها في ماضينا التليد وتاريخنا المجيد، حتى يجمع علماؤنا المعاصرون بين الوسيلة والغاية "(٢).

إن الحديث الشريف أصل الفقه ومصدره، والفقهاء محتاجون إلى قواعد المحدثين لمعرفة صحيح الحديث من ضعيفه، والفقيه يحسن فهم دلالة الحديث ومقاصده، فكل منهما محتاج للآخر حاجة ضرورية.

# الفرع الثالث: توصيات متعلقة بالعلاقة البينية بين علمي الحديث والفقه في و الفرع الثالث: و الفعنا المعاصر

في ختام هذا المطلب أحببت الإشارة إلى بعض الوصايا والمقترحات التي تثري فكرة التكامل المعرفي بين علمي الحديث والفقه، وأُجملها فيما يلي:

<sup>(</sup>١) ينظر: معالم التكامل المعرفي عند المحدثين (ص: ١٩٢، ١٩٤) مصدر سابق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: جدلية العلاقة بين الحديث والفقه في واقعنا المعاصر، ص (٢٢١) مصدر سابق.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



أولا: وجوب اعتناء المدارس الشرعية في الزمن المعاصر بالجمع بين منهج الحفظ والتلقين، ومنهج الفهم والبحث والتفكير جنبا إلى جنب، وهكذا كان العلماء الأوائل في القرون الخيرة والأزمنة النيرة، يوجهون الهمم ويحركون العزائم نحو الرواية والدراية، والنقل والفهم، والجمع والتمحيص، والنقد والتحليل، فالجمع بين الحديث والفقه مطلب ضروري وحاجة ماسة لتوجيه مسيرة الأمة نحو الطريق الأصوب في الاعتقاد والفهم والعمل"(١).

ثانيا: دمج المناهج التعليمية المعينة على التكامل المعرفي بين على الحديث والفقه، بتضمين مناهج الحديث في دراسة الفقه، والعكس، فعلى سبيل المثال تستحدث مادة "علم فقه الحديث"، وتعتني بهذا الجانب، وتقدم فيه دراسات وبحوث، يقول ابن المديني -رحمه الله-: "التفقه في معاني الحديث نصف العلم، ومعرفة الرجال نصف العلم"(۱)، وقد أشار الحاكم النيسابوري إلى أن فقه الحديث أحد العلوم المتفرعة من علم الحديث، فقال: "مَعْرِفَةُ فِقْهِ الْحَدِيثِ إِذْ هُوَ ثَمَرَةُ هَذِهِ الْعُلُومِ، وَبِهِ قِوَامُ الشَّرِيعَةِ، فَأَمَّا فُقَهَاءُ الْإِسْلَامِ وَنَحْنُ ذَاكِرُونَ بِمَشِيئَةِ اللَّهِ فِي هَذَا الْمُوْضِعِ فِقْهَ الْحَدِيثِ، عَنْ أَهْلِهِ لِيُسْتَدَلَّ بِذَلِكَ عَلَى أَنَ أَهْلَ وَنَحْنُ ذَاكِرُونَ بِمَشِيئَةِ اللَّهِ فِي هَذَا الْمُوْضِعِ فِقْهَ الْحَدِيثِ، عَنْ أَهْلِهِ لِيُسْتَدَلَّ بِذَلِكَ عَلَى أَنَّ أَهْلَ هَوْدَهِ الصَّنْعَةِ مَنْ تَبَحَّرَ فِيهَا لَا يَجْهَلُ فِقْهَ الْحَدِيثِ، عَنْ أَهْلِهِ لِيُسْتَدَلَّ بِذَلِكَ عَلَى أَنَّ أَهْلَ هَوْدَهِ الصَّنْعَةِ مَنْ تَبَحَّرَ فِهَا لَا يَجْهَلُ فِقْهَ الْحَدِيثِ إِذْ هُو نَوْعٌ مِنْ أَنْوَاعِ هَذَا الْعِلْمِ"").

وهذا ابن حجر، بعد أن عاب على من أخل بأحد العلمين، يقول: "فالحق أن كلا منهما في علم الحديث مهم، لا رجحان لأحدهما على الآخر، نعم لو قال: الاشتغال بالفن الأول أهم كان مسلما مع ما فيه، ولا شك أن من جمعهما حاز القدح المعلى. ومن أخل بهما، فلا حظ له في اسم المحدث، ومن حرر الأول، وأخل بالثاني كان بعيدا من اسم المحدث عرفا، هذا لا ارتياب فيه"(٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: جدلية العلاقة بين الحديث والفقه في واقعنا المعاصر، ص (٢٢١)، مصدر سابق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: سير أعلام النبلاء للذهبي (٤٨/١١) طبعة: الرسالة، التحقيق: بإِشراف شعيب الأرناؤوط الطبعة الثالثة ١٤٠٥هـ

<sup>(</sup>٣) ينظر: معرفة علوم الحديث للحاكم (ص: ٦٣)، تحقيق: السيد معظم حسين، دار الكتب العلمية – بيروت، الطبعة: الثانية، ١٣٩٧هـ - ١٩٧٧م.

<sup>(</sup>٤) ينظر: النكت على كتاب ابن الصلاح لابن حجر (٢٣٠/١)، تحقيق: ربيع المدخلي، نشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.





فتستحدث مادة "فقه الحديث" وتدرس في كليات أصول الدين، وما شابهها، يدرس فيها الطالب فقه الحديث الشريف، فيقرأ الحديث في ضوء الآيات القرآنية ذات الموضوع الواحد، ويعرف في فقه الحديث ناسخ الحديث ومنسوخه، ويعرف غريب الحديث، ومختلفه ومشكله، وكذا أيضا يعرف إعرابه اجتنابا للحن والخطأ، ويعرف أيضا مناسبة الحديث وسبب وروده إن كان له سبب ورود، ويقف الدارس في هذا العلم أيضا على المقاصد الشرعية للأحكام، وأن يعرف كيف يستشهد بأقوال الصحابة، ثم يعرف كلام العلماء على الحديث حول متنه وفقهه، وأن يعرف أيضا إجماع الصحابة، ويعرف اختلاف العلماء، وأصول العلم، وكيفية تطبيق هذه الأصول.

ثالثا: تشجيع البحوث المشتركة بين المتخصصين في الحديث والفقه ودعمها وتبنها واستكتاب الباحثين والمهتمين بها، ثم نشر هذه الأبحاث، والله أعلم.



#### المبحث الثالث: علاقة السنة بغيرها من العلوم الإنسانية

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: علاقة السنة النبوية بعلم اللغة

وفيه تمهيد وثلاثة فروع:

التمهيد:

اللغة العربية أصل من أصول الشريعة ومفتاح لعلومها، فلا فهم للوحيين ولا معرفة لأسرارهما إلا بها، فبالعربية نزل القرآن، وبها نطق النبي العدنان -صلى الله عليه وسلم-، والعلاقة بين السنة النبوية واللغة العربية علاقة وطيدة، فأفصح الناطقين بالضاد محمد -صلى الله عليه وسلم-، وقد أوتي جوامع الكلم، واختُصر له الكلام اختصارا، وقد عظمت عناية العلماء -لا سيما المحدثين- بالعربية، وتضافرت أقوالهم على الحث على تعلمها، والتحذير من اللحن فها، فمن رام علوم الشريعة لا بد أن يكون له من اللغة العربية الحظ الوافر، يقول الشافعي -رحمه الله-: "فعلى كل مسلم أن يتعلم من لسان العرب ما بلغه جهده، حتى يَشْهَد به أنْ لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً عبده ورسوله، ويتلوّ به كتابَ الله، وينطق بالذكر فيما افتُرض عليه من التكبير، وأُمر به من التسبيح، والتشهد، وغير ذلك، وما ازداد من العلم باللسان، الذي جعله الله لسانَ مَنْ خَتَم به نُبوته، وأنْزَلَ به آخر كتبه: كان خيراً له"(۱)، فعلى كل مسلم كما يقول الشافعي أن يستفرغ وسعه في تحصيل علوم العربية.

#### الفرع الأول: اهتمام المحدثين بعلوم العربية

اهتم المحدثون باللغة العربية وتجويدها اهتماما بالغا، وفيما يلي طرف يدل لذلك: 

/ جعلوا من آداب طلب الحديث: الإحاطة باللغة العربية و إتقانها، وفي ذلك يقول ابن عبد البر: "وَمِمًا يُسْتَعَانُ بِهِ عَلَى فَهْمِ الْحَدِيثِ مَا ذَكَرْنَاهُ مِنَ الْعَوْنِ عَلَى كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ابن عبد البر: "وَمِمًا يُسْتَعَانُ بِهِ عَلَى فَهْمِ الْحَدِيثِ مَا ذَكَرْنَاهُ مِنَ الْعَوْنِ عَلَى كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَهُوَ الْعِلْمُ بِلِسَانِ الْعَرَبِ وَمَوَاقِع كَلَامِهَا وَسَعَةٍ لُغَيْهَا وَأَشْعَارِهَا وَمَجَازِهَا وَعُمُومِ لَفْظِ مُخَاطَبَيْهَا وَهُو الْعِلْمُ بِلِسَانِ الْعَرَبِ وَمَوَاقِع كَلَامِهَا وَسَعَةٍ لُغَيْهَا وَأَشْعَارِهَا وَمَجَازِهَا وَعُمُومٍ لَفْظِ مُخَاطَبَيْهَا

(۱) ينظر: الرسالة للشافعي، ص (٤٧)، تحقيق: أحمد شاكر، نشر: مكتبه العلبي، مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥٨هـ/١٩٤٠م.

101

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



وَخُصُوصِهِ وَسَائِرِ مَذَاهِمِهَا لِمَنْ قَدَرَ فَهُو شَيْءٌ لَا يُسْتَغْنَى عَنْهُ"(۱)، وقال وكيع: "أَتَيْتُ الْأَعْمَشَ أَسْمَعُ مِنْهُ الْحَدِيثَ وَكُنْتُ رُبَّمَا لَحَنْتُ فَقَالَ لِي: يَا أَبَا سُفْيَانَ تَرَكْتَ مَا هُوَ أَوْلَى بِكَ مِنَ الْحَدِيثِ فَقَالَ: النَّحْوُ فَأَمْلَى عَلَيَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوَ ثُمَّ فَقُلْتُ يَا أَبَا مُحَمَّدٍ وَأَيُّ شَيْءٍ أَوْلَى مِنَ الْحَدِيثِ؟ فَقَالَ: النَّحْوُ فَأَمْلَى عَلَيَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِ ثُمَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِ ثُمَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِ ثُمَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِيثِ؟ فَقَالَ: النَّحْوِ فَأَمْلَى عَلَيَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِ ثُمَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِيثَ أَمْلَى عَلَيَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِيثِ أَمْلَى عَلَيَّ الْأَعْمَشُ النَّحْوِيثِ أَمْلَى عَلَيَ الْأَعْمَشُ النَّعْرِ وقواعد، أَمْلَى عَلَيَّ الْحَديثِ: "وله أصول وأحكام وقواعد، وأوضاع، واصطلاحات ذكرها العلماء، وشورحها المحدِّثون، والفقهاء، يحتاج طالبه إلى معرفتها، والوقوف عليها بعد تقديم معرفة اللغة والإعراب، اللَّذين هما أصل لُ لمعرفة الحديث، لورود الشريعة المطهرة بلسان العرب"(٣)، ومثل هذه النصوص كثيرة في كلام الأئمة المحدثين مما يدل على عنايتهم البالغة باللغة واهتمامهم بفنونها، مما يُظهر قوتهم ودقتهم في نقل السنة، وبعدهم عن الخلل والزلل في حفظها بسبب ضعف علمهم باللغة، فقد كان المحدثون يؤدون الأحاديث على الوجه الصحيح، لتمكنهم من اللغة.

٢/ الاهتمام بمسائلة اللحن في الحديث، والغلط في النحو، والتشديد فها: فقد كان ابن عمر -رضي الله عنهما- يضرب ولده على اللحن (٤)، وقال الأوزاعي: "أَعْرِبُوا الْحَدِيثَ، فَإِنَّ ابن عمر -رضي الله عنهما- يضرب ولده على اللحن (٤)، وقال الأوزاعي: "أَعْرِبُوا الْحَدِيثَ فِيهِ اللَّحْنُ فَيُحَدِّثُ الْقَوْمَ كَانُوا عربًا"(٥)، وقال رجل للأعمش:" إِنَّ ابْنَ سِيرِينَ يَسْمَعُ الْحَدِيثَ فِيهِ اللَّحْنُ فَيُحَدِّثُ بِهِ عَلَى لَحْنِهِ، فَقَالَ الْأَعْمَشُ: «إِنْ كَانَ ابْنُ سِيرِينَ يَلْحَنُ، فَإِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَلْحَنُ، فَقَوّمُوهُ"(١)، وقد درج على إصلاح اللحن ومقاومته الجلة من علماء السلف كعبد الله

<sup>(</sup>١) ينظر: جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١١٢٩/٢)، تحقيق: أبي الأشبال الزهيري، نشر: الناشر: دار ابن الجوزى، بالمملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ هـ- ١٩٩٤ م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي (٢٦/٢)، تحقيق: د. محمود الطحان، نشر: مكتبة المعارف – الرياض.

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع الأصول في أحاديث الرسول لابن الأثير (٣٧/١)، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط - التتمة تحقيق بشير عيون، نشر: مكتبة الحلواني - مطبعة الملاح - مكتبة دار البيان، الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه (٢٤٠/٥) ٢٥٦٥٠، تحقيق: كمال يوسف الحوت، نشر: مكتبة الرشد – الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص: ١٩٥)، تحقيق: أبو عبد الله السورقي، وإبراهيم حمدي المدنى، نشر: المكتبة العلمية - المدينة المنورة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي (ص: ١٩٤).





بن المبارك، وعلي بن المديني، وإسحاق بن راهويه، وقد أوصى الجهابذة من علماء الحديث طلاب العلم في بداية الطلب أن يُعنوا باللغة العربية: نحوها، وصرفها، وبلاغتها(١).

٤/ اهتمامهم بنقد المتون: ومعتمد نقد المتن يقوم على الفهم الدقيق؛ لأنه لا بد من مقارنة دلالة هذا المنقول بدلائل الكتاب والسنة، وبمقاصد الشرع وفقه أبوابه، وبدلالات العقل والحس، وهذا كله يحتاج إلى علم باللغة تعين على الفهم (٣).

# الفرع الثاني: التكامل المعرفي والمنهجي بين علمي الحديث واللغة وتأثير علوم الحديث في علوم اللغة

علم الحديث وعلم اللغة علمان نقليان اشتها كثيرا في نشأتهما وتطورهما، وقد مدّ علمُ الحديث علمَ اللغة بالكثير من المصطلحات، وألهمه كثيرا من الإجراءات والمنهجيات وطريقة التصنيف والتأليف، فعلم الحديث يعد المؤسس الحقيقي للقواعد والأسس التي ينطلق منها تدوين كل علم نقلي، ومن هذه الجهة فيعد تأثير علم الحديث في علم اللغة شكلا من أشكال التكامل المنهجي والمعرفي بينهما<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: حاجة العلوم الإسلامية إلى اللغة العربية، دراسة تأصيلية تطبيقية، للدكتور حسن يشو، ص (٣١٥)، من إصدارات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بقطر، الطبعة الأولى ١٤٣٤هـ، ٢٠١٣م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الجامع لأخلاق الراوى وآداب السامع للخطيب البغدادي (٣٤/٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الإمتاع الشعري عند المحدثين، وفيه بيان عناية المحدثين باللغة للدكتور: حاتم العوني ص (١٢) -باختصار-.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التكامل المنهجي بين علم اللغة وعلوم الحديث ص (٦٧٤)، بحث في الخلفية الأنثروبيلوجية لتشكل الدرس اللغوي العربي، للباحثة: بوعافية جيلالي، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، الجزائر، وينظر في تعريف الجرح والتعديل كتاب: الجرح والتعديل لإبراهيم اللاحم ص (٣٠)، طبعة مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الثالثة ١٤٣٩هـ، ٢.١٨

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



لقد تأثرت علوم اللغة بعلوم الحديث تأثرا ظاهرا، وتأثر علماء اللغة بمنهج علماء الحديث تأثرا أسهم في التكامل المعرفي بين العلمين، وفيما يلي رصد لأبرز سمات هذا التأثر والتأثير:

أولا: تأثر اللغويين بمصطلحات علم الحديث: فقد ظهرت لديهم وأثرت في منهجهم مصطلحات مأخوذة من علماء الحديث، ومثال ذلك: مصطلح "الجرح والتعديل"، والمقصود به: البحث في عدالة الراوي وضبطه، فالجرح معناه الطعن فهما أو في أحدهما، والتعديل بضد ذلك، أي الحكم بتوافرهما(۱)، وقد تأثر اللغويون بهذا العلم وأخذوا بحظ وافر منه ومن منهجه، واستعملوا مصطلحاته ومفرداته في رواياتهم، للأخذ بقضايا اللغة في مفرداتها، وفي روايتهم للشعر، وسيستفيد منه النحويون في الاحتجاج به لقواعدهم ... فأهل اللغة بما أنهم جامعون للغة من أفواه الرجال من الأعراب وغيرهم، من الشعراء والفصحاء؛ كان عليهم أن يستلهموا منهج المحدثين في الجرح والتعديل ليتحققوا من ضبط اللغة ... وعليم أن يتفحصوا حال الرواة في الصدق والأمانة والضبط والحفظ والجمع، فالرواة فيهم المتساهل المتراخي فيضبطه، وفيهم الوضاع الذي يزيد في المتن وينتحل الشعر، وفيهم قليل الحفظ والعلم"(۱)، فيضبطه، وفيهم الوضاع الذي يزيد في المتن وينتحل الشعر، وفيهم قليل الحفظ والعلم"(۱)، من سواهم: "تؤخذ سماعاً من الرُّواة الثقات ذوي الصدق والأمانة، ويُتَّقى المظنون"، ثم من سواهم: "قذذ اللغة وغيرها من العلوم أهل الأمانة والثقة والصدق والعدالة، فقد بلغنا من أمر بعض مشيخة بغداد ما بلغنا"(۱).

وفي هذا يقول أحمد أمين: "هكذا انعكس منهج المحدثين على اللغة والأدب، وطبق اللغويون هذا المنهج بما يتفق وموضوعهم، وكانت مهمتهم الأولى جمع اللغة التي نطق بها العرب، أى الكلمات وتحديد معانها، فرحل العلماء إلى البادية بمدادهم، وصحفهم يسمعون

<sup>(</sup>١) ينظر: الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي (٣٤/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التكامل المنهجي بين علم اللغة وعلوم الحديث ص (٦٧٥) بتصرف يسير، مصدر سابق.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامه لابن فارس (ص: ٣٤)، نشر: محمد علي بيضون، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.





وبكتبون، ورحل عرب البادية إلى الحضر ليؤخذ عهم"(١)، وهكذا نشأ عندهم جرح وتعديل في تحديد مصادر مادتهم أولا، وفي نقلها من مصادرها ثانيا"(٢).

#### ثانيا: تأثر اللغوبين بعلماء الحديث في طريقة ومنهج جمع اللغة ومادتها العلمية من مظانها: وهذا يتبين من خلال:

أ- مو افقتهم لهم في طرق التحمل والأداء: فقد وضع المحدثون قواعد مهمة، وصيغا دقيقة لتحمل الرواية وأدائها، وقد أخذ اللغوبون هذه القواعد من المحدثين، يقول صلاح المنجد بعد حديثه عن جهود المحدثين في وضع قواعد التحمل والأداء: "أما اللغوبون فلم يُعرَف عنهم أنهم أوجدوها أو وضعوها، بل إنهم أخذوها عن المحدثين، وحذوا حذوهم في أخذ اللغة وروايتها، وكان مما أخذه اللغويون طرق الأخذ والتحمل" (٣).

ومن صيغ التحمل والأداء التي تبع اللغوبون فيها المحدثين: السماع من لفظ الشيخ أو العربي، والقراءة على الشيخ، والسماع على الشيخ، والإجازة والمكاتبة والوجادة، تقول الباحثة بوعافية جلالى: "إن أهل اللغة والأدب قد اتبعوا تلك الطرق المتعارف علها في تحمل المادة اللغوبة، والأدبية وأخذها، وهي طرق نجدها في كثير من كتب اللغة والأدب، كما عند ابن جني، والقالي، وهي تتبع منهج علماء الحديث، لأن هؤلاء قد سبقوا غيرهم في إيجادها والعمل بها، في نقل الحديث وروايته وتدوينه"(٤).

ب-مو افقتهم لهم في الرحلة في طلب المادة العلمية: كانت الرحلة في طلب الحديث من لوازم الطلب عند المحدثين، ومن منهجهم في التحصيل العلمي، فكانوا يقطعون الفيافي والقفار، وبتركون الأهل والدار في سبيل طلب الحديث، والبحث عن إسناده، وأهم أهداف هذه الرحلات العلمية: تحصيل الحديث، أو التثبت منه، أو طلب علو السند، أو مذاكرة العلماء، أو البحث عن حال الرواة، هذا وقد سار اللغويون على طريقة المحدثين في الرحلة في طلب المادة اللغوية، إلا أن رجلاتهم كانت من القرن الثاني إلى الرابع الهجري، كما أشار إلى

<sup>(</sup>١) ينظر: ضحى الإسلام لأحمد أمين (٢٥٢/٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: حاجة العلوم الإسلامية إلى اللغة العربية (ص: ٣٢٢) مصدر سابق.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إجازات السماع في المخطوطات القديمة لصلاح المنجد، بحث في مجلة المخطوطات الغربية، المجلد الأول مايو ١٩٥٥م. ص (٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) ينظر: التكامل المنهجي بين علم اللغة وعلوم الحديث ص (٦٨٠) بتصرف يسير.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



ذلك الرافعي(۱)، ولم تكن أهداف اللغويين في الرحلة ببعيدة عن أهداف المحدثين، فكانت أهدافهم: تقويم اللسان، واكتساب السليقة السليمة، وجمع المادة اللغوية الصحيحة مشافهة، وأخذا من الأفواه مباشرة، وهذا يتبين مدى تأثر اللغويين بالمحدثين في أمر الرحلة(۲).

#### ثالثا: تأثر اللغويين بالمحدثين في التصنيف، وطرق التأليف:

ألف المحدثون كتبهم، وتفننوا في خدمتها وتصنيفها وتقسيمها، فألفوا المسانيد، والسنن والمصنفات، والمعاجم والأمالي والمجالس، وغيرها، تقول الباحثة بوعافية جلالي: "حين نمعن النظر في كتب مؤلفات اللغويين فإننا نجدها قد تأثرت إلى حد بعيد بما وُجد عند المحدثين، فقد ألف اللغويون كثيرا من مؤلفاتهم على هدي علماء الحديث، ونجد أثر ذلك في العديد من المؤلفات التي تحمل أسماء مشابهة لتلك العناوين في كتب الحديث، بل إننا نجد أنهم تأثروا بهم حتى في منهج التأليف في تقسيم الكتب إلى أبواب وأجزاء، وفي أسلوب الكتابة وإيراد القضايا المختلفة، بل إن المعاجم اللغوية قد تأثرت إلى حد بعيد بعمل المعاجم في علم المحديث، حينما رتبت مادتها بشكل من الأشكال بحسب الأسماء على ترتيب حروف المعجم"(").

ومما شابه فيه اللغويون المحدثين في التصنيف والتأليف -على سبيل المثال واختصار-: كتب الطبقات، وكتب الصحاح، والأمالي.

ر ابعا: كثير من أئمة المحدثين كانوا علماء باللغة، ولهم إسهامات جليلة في خدمتها:

ومنهم على سبيل المثال: سعيد بن جبير (ت٩٥ه)، وعكرمة مولى ابن عباس (ت٤٠١ه)، ومجاهد بن جبر (ت٤٠١ه)، وهؤلاء الثلاثة ذكرهم ياقوت في الأدباء، ومنهم أيضا: عامر بن شراحيل الشعبي (ت بعد ١٠٠ه)، والحسن البصري (ت١١٠ه)، وأبو عمرو بن العلاء (ت٤١١ه)، وعبد الرحمن بن هرمز بن الأعرج (ت١١٧ه)، وقتادة بن دعامة (ت١١٧ه)، وسماك بن حرب (ت ٢٣١ه)، وغيرهم الكثير الكثير (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: تاريخ آداب العرب للرافعي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، بيروت، سنة ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) للمزيد ينظر: التكامل المنهجي بين علم اللغة وعلوم الحديث ص (٦٨٠- ٦٨٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: التكامل المنهجي بين علم اللغة وعلوم الحديث ص (٦٨٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإمتاع عند المحدثين، من ص: ١٧، وللاستزادة ينظر في الموضع نفسه وما بعده من الكتاب.





#### الفرع الثالث: أثر العلاقة البينية في البحث العلمي بين علمي الحديث واللغة، و افادة علوم الحديث من علوم اللغة

العلاقة البينية بين على الحديث واللغة العربية علاقة وثيقة ضرورية، فلا يمكن للباحث في علم الحديث أن يهمل اللغة أو يغفلها، فهي وسيلة فهم النصوص، وتحقيق الروايات، وضبط الألفاظ، وها تستنبط المعاني، ولبيان أهمية اللغة وحاجة علم الحديث إلها، وإفادتها منها أورد عددا من النقاط يتبين من خلالها أهمية هذا التكامل المعرفي بين علمي الحديث واللغة العربية:

#### أولا: إفادة علم الحديث من علوم اللغة في ضبط الرو ايات، وتصحيح اللحن الو اقع فها:

كان لعلوم اللغة العربية دور كبير في ضبط الروايات والتحقق من سلامة متونها من اللحن أو التحريف، وأذكر في هذه النقطة مثالين تطبيقيين بهما يتضح التداخل بين علمي الحديث واللغة، وتبرز أهمية التكامل المعرفي بين العلمين:

المثال الأول: إمام اللغة أحمد بن فارس بن زكريا القزويني أبو الحسين، (ت: ٣٩٥ه) ألف كتاب "مأخذ العلم"، عرض فيه لأصول التلقي والسماع للحديث النبوي، وتكلم فيه عن صيغ تحمل الحديث وأدائه، ثم عرض لمسألة مهمة وقضية كبيرة متعلقة بنصوص السنة النبوية، بوّب لها بباب القول في اللحن، وجوهر هذه المسألة: إذا روى المحدث فلحن في حديثه -بأن يخطئ في العربية، أو يخالف قواعد الإعراب-، فهل للسامع أن يحدث عنه لحنا كما سمعه؟ أم يرويه معربا صحيحا مقوما إذا كان عالما بالعربية؟ ثم يشير ابن فارس إلى أنه من المعلوم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أفصح العرب وأعربها، وقد نزهه الله عزوجل عن اللحن، وإذا كان كذا فالوجه أن يروى كلامه مهذباً من كل لحن، ثم يذكر ابن فارس صنيع شيخه أبي الحسن علي بن إبراهيم القطان وكيفية تصرفه في هذه المسألة، فيقول عن شيخه أنه كان يكتب الحديث على ما سمعه لحناً، ويكتب على حاشية كتابه: (كذا قال)، يعني شيخه أنه كان يكتب الحديث على ما سمعه لحناً، ويكتب على حاشية كتابه: (كذا قال)، يعني (وهذا أحسن ما سمعت في هذا الباب)، وذلك أن شيخه لم يسكت على الخطأ؛ بل بينه، وأيضا لم يبدل في أصل الكتاب، بل ينبه عليه في الحاشية بما يوضح الصواب، ثم بعد ذلك كان بابن فارس يميل إلى إثبات الصواب في أصل الكتاب، وله يكس الكتاب وتغيير اللحن الواقع، ويقول معللا كأن ابن فارس يميل إلى إثبات الصواب في أصل الكتاب وتغيير اللحن الواقع، ويقول معللا

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



ذلك: معلومٌ أن النبي صلى الله عليه وسلم كان لا يلحن، فينبغي أن تؤدى مقالته عنه في صحةٍ كما سمع منه (۱)، هذا الذي ذهب إله ابن فارس لم يصرَّحْ به في كتب المصطلح القديمة، ولا يوجد في كتب المحقيق؛ مما يعد سبقا من ابن فارس -العالم الضليع- في مسألة القول بإثبات الصواب في الأصل، وهذا مما تجدر الإشارة إليه، وبحسن التنبيه عليه.

المثال الثاني: دور اليونيني وابن مالك في ضبط ألفاظ صحيح البخاري:

اليونيني هو: الإِمَامُ الْمُحدِّثُ الْفَقِيهُ الأَوْحَدُ بَقِيّةُ السَّلَفِ شَرَفُ الدِّينِ أَبُو الْحُسَيْنِ أَبُو الْحُسَيْنِ أَبُو الْحُسَيْنِ أَبُو الْجُسَدِينَ وَمِشْرِينَ وَسِتِّ مِائَةٍ، اسْتَلْسَخَ صَحِيحَ الْبُخَارِي وَحَرَّزَهُ، حَدَّئِنِي أَنّهُ قَابَلَهُ وَمَ سَنةَ إِحْدَى وَعِشْرِينَ وَسِتِّ مِائَةٍ، اسْتَلْسَخَ صَحِيحَ الْبُخَارِي وَحَرَّزَهُ، حَدَّئِنِي أَنّهُ قَابَلَهُ فِي سَنةٍ وَاحِدةٍ وَأَسْمَعَهُ إِحْدَى عَشْرَةَ مَرَّةً، كَانَ شَيْخًا مَهِيبًا مُنَوَّرًا حُلُو الْمُجَالَسَةِ كَثِيرَ الإِفَادَةِ فِي الْعُلُومِ (٢) حَسَنَ الْبِشْرِ مَلِيحَ التَّوَاضُعِ، دَخَلَ فِي أَوِّلِ رَمَضَانَ سَنةَ إِحْدَى وَسَبْعِ مِائةٍ خَزَانَةَ الْكُتُبِ بِبَعْلَبَكَ، فَدَخَلَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مُضْطَرِبُ الْعَقْلِ فَضَرَبَهُ بِسِكِينٍ صَغِيرَةٍ فِي وَسَبْعِ مِائَةٍ خَزَانَةَ الْكُتُبِ بِبَعْلَبَكَ، فَدَخَلَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مُضْطَرِبُ الْعَقْلِ فَضَرَبَهُ بِسِكِينٍ صَغِيرَةٍ فِي وَسَبْعِ مِائَةٍ خَزَانَةَ الْكُتُبِ بِبَعْلَبَكَ، فَدَخَلَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مُضْطَرِبُ الْعَقْلِ فَضَرَبَهُ بِسِكِينٍ صَغِيرَةٍ فِي وَسَبْعِ مِائَةٍ خَزَانَةَ الْكُتُبِ بِبَعْلَبَكَ، فَدَخَلَ إِلَيْهِ رَجُلٌ مُضْطَرِبُ الْعَقْلِ فَضَرَبَهُ بِسِكِينٍ صَغِيرَةٍ فِي وَسَبْعِ مِائَةٍ خَزَانَةَ الْكُتُوقِ إِلَى رَحْمَةِ اللّهِ (٢)، جمع اليونيني عدة نسخ للبخاري، واعتمد خصوصا على وابة أبي ذر الهروي، ثم عرض نص صحيح البخاري، على جماعة من العلماء، في مجالس قراءة ومقابلة شملت اللغويين والنحويين والمحدثين، وكان من هؤلاء العلماء مجالس قراءة ومقابلة الإمام ابن مالك، وهو من أشهر النحاة الذين عرفهم تاريخ النحو العربي في القرن السابع للهجرة وما بعده، وهو: أبو عبد الله جمال الدين محمد بن عبد الله بن مالك الطائي، ولد سنة ستمائة للهجرة، وتوفي في دمشق سنة اثنتين وسبعين وست مئة الله المجرة، وتوفي في دمشق سنة اثنتين وسبعين وست مئة المهجرة، وتوفي في دمشق سنة اثنتين وسبعين وست مئة من بعده، وظلت أساسًا لأكثر الدراسات النحوية الى اليوم، وهو إمام النحاة وحافظ اللغة، من بعده، وظلت أساسًا لأكثر الدراسات النحوية الى اليوم، وهو إمام النعاة وحافظ اللغة، تصدر لإقراء العربية، وصوف همته إلى إتقان لسان العرب؛ حتى بلغ فيه الغاية، وحاذ قصب

<sup>(</sup>۱) ينظر: مأخذ العلم لابن فارس (ص: ۳۷، ۳۸) تحقيق: محمد بن ناصر العجمي، نشر: دار البشائر الإسلامية، الطبعة: الثانية ۱٤۲٦ هـ - ۲۰۰۵ م.

<sup>(</sup>٢) هذا مثال على التكامل المعرفي عند علماء الأمة، وأن لهم السبق في الدراسات البينية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: معجم الشيوخ الكبير للذهبي (٤٠/٢)، تحقيق: الدكتور محمد الحبيب الهيلة، نشر: مكتبة الصديق، الطائف، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



السبق، وأربى على المتقدمين، وكان إماما في القراءات وعللها، وأما اللغة فكان إليه المنتهى في الإكثار من نقل غريبها، والاطلاع على وحشبها، وأما النحو والتصريف فكان فهما بحرا لا يجارى، وحبرا لا يبارى. وأما أشعار العرب التي يستشهد بها على اللغة والنحو فكانت الأئمة الأعلام يتحيرون فيه، ويتعجبون من أين يأتي بها! وكان نظم الشعر سهلا عليه: رجزه، وطويله، وبسيطه، وغير ذلك؛ هذا مع ما هو عليه من الدين المتين، وصدق اللهجة، وكثرة النوافل، وحسن السمت، ورقة القلب، وكمال العقل، والوقار والتؤدة (١).

يقول القسطلاني - في مقدمة كتابه إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري - عن نسخة اليونيني وإتقانها: "ثم وقفت في يوم الاثنين ثالث عشر جمادى الأولى سنة سبت عشرة وتسعمائة بعد ختمي لهذا الشرح على المجلد الأخير من أصل اليونيني المذكور، ورأيت بحاشية ظاهر الورقة الأولى منه ما نصه: "سمعت ما تضمنه هذا المجلد من صحيح البخاري رضي الله عنه بقراءة سيدنا الشيخ الإمام العالم الحافظ المتقن شرف الدين أبي الحسين على بن محمد بن أحمد اليونيني رضي الله عنه وعن سلفه، وكان السماع بحضرة جماعة من الفضلاء ناظرين في نسخ معتمد عليها، فكلما مربهم لفظ ذو إشكال بيّنت فيه الصواب وضبط على ما اقتضاه علي بالعربية، وما افتقر إلى بسط عبارة وإقامة دلالة أخّرت أمره إلى جزء أستوفي فيه الكلام ما يحتاج إليه من نظير وشاهد ليكون الانتفاع به عامًا والبيان الى جزء أستوفي فيه الكلام ما يحتاج إليه من نظير وشاهد ليكون الانتفاع به عامًا والبيان نسخة وقف عليها لليونيني فيقول: "ثم رأيت بآخر الجزء المذكور ما نصه: بلغت مقابلة وتصحيحًا وإسماعًا بين يدي شيخنا شيخ الإسلام حجة العرب مالك أزمة الأدب الإمام العلامة أبي عبد الله بن مالك الطائي الجياني أمد الله تعالى عمره في المجلس الحادي والسبعين، وهو يراعي قراءتي ويلاحظ نطقي، فما اختاره ورجحه وأمر بإصلاحه أصلحته وصححت عليه، وما ذكر أنه يجوز فيه إعرابان أو ثلاثة فأعملت ذلك على ما أمر، ورجح." (")."

<sup>(</sup>١) ينظر في ترجمته: بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، للسيوطي (١٣٠/١)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، نشر: المكتبة العصرية - لبنان/صيدا.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد الساري بشرح صحيح البخاري للقسطلاني (٤١/١)، نشر: المطبعة الكبرى الأميرية، مصر، الطبعة: السابعة، ١٣٢٣ هـ

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد الساري للقسطلاني (١/١).

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



هذا، وقد صنف ابن مالك -رحمه الله - كتابه: شواهد التوضيح والتصحيح لمشكلات الجامع الصحيح، تصدى فيه للمسائل النحوية التي عنّت له أثناء مقابلة مخطوطات صحيح البخاري، وعضدها بالشواهد والأدلة، يقول القسطلاني عن سبب تأليف ابن مالك لهذا الكتاب: "كان الجمال بن مالك لما حضر عند المقابلة المذكورة إذا مر من الألفاظ ما يتراءى أنه مخالف لقوانين العربية قال للشرف اليونيني: هل الرواية كذلك؟ فإن أجاب بأنه منها شرع ابن مالك في توجيها حسب إمكانه، ومن ثم وضع كتابه المسمى بـ "شواهد التوضيح"(١).

قلت: ومما سبق يتبين التكامل المعرفي بين علمي الحديث، واللغة العربية، وأن علم الحديث أفاد من اللغة في مسألة ضبط ألفاظ الروايات وتوجيها، وإصلاح اللحن الواقع في بعضها، والحمد لله رب العالمين.

#### ثانيا: إفادة علم الحديث من علوم اللغة في معرفة غربب الحديث:

علم غريب الحديث له تعلق ضروري بعلم اللغة إذْ يبحث عما وقع في متون الأحاديث من الألفاظ الغامضة البعيدة من الفهم لقلة استعمالها، هذا فن مهم يقبح جهله بأهل الحديث خاصة ثم بأهل العلم عامة، والخوض فيه ليس بالهين، والخائض فيه حقيق بالتحري جدير بالتوقى (٢).

كان النبي -صلى الله عليه وسلم- أفصح الناس، وكان يخاطب الوفود على مختلف ألسنتهم بما يفهمونه، فلما كانت الفتوحات، ودخل في الإسلام كثير من العجم، ونشأ جيل تشوب العجمة لسانهم؛ خيف على الحديث النبوي أن يستغلق فهمه على بعض الناس، فانبرى جماعة من أتباع التابعين، فتكلموا في غريب الحديث، وصنف فيه كل من: أبو عبيدة معمر بن المثنى، وأبو عبيد القاسم بن سلام، وابن قتيبة، والزمخشري، وابن الأثير، وغيرهم.

وهذا يبين أيضًا التكامل المعرفي بين علمي الحديث، واللغة العربية، وأن علم الحديث أفاد من اللغة في مسالة غريب الحديث، وبيان ما يمكن أن يخفى عن الناس من ألفاظ الحديث النبوي.

-

<sup>(</sup>١) ينظر: إرشاد الساري للقسطلاني (١/٤٠،١٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقدمة ابن الصلاح (ص: ٣٧٥)، مصدر سابق.





#### ثَالِثا: إفادة علم الحديث من علوم اللغة في نقد متن الحديث:

وهذه مسألة مهمة، حاول بعض المستشرقين الطعن في السنة من خلالها، واتهموا المحدثين بأنهم لا يهتمون بنقد متون السنة، وهذا افتراء ظاهر، وادعاء كاذب، فقد استفاد علم الحديث من علوم اللغة في نقد متون السنة، وفيما يلى بيان طرف من ذلك:

وضع النقاد ضوابط يستخدمونها في نقد متون السنة، ومن ذلك القرائن التي وضعوها لمعرفة الوضع في الحديث، وجملة من هذه القرائن لها تعلق مباشر بعلم اللغة - محل بحثنا-، فمن هذه القرائن:

١- سماجة المعنى وسخافته، وركاكة اللفظ والمعنى، فمن المعلوم أن حديث النبي -صلى الله عليه وسلم- من جوامع الكلم، وهو من قبيل الفصل الذي ليس بالهزل، يفيض بالمعاني العظيمة، وينضح بالحكم البالغة، فإن جاء اللفظ ركيكا والمعنى سخيفا؛ فهذا أكبر دليل على الوضع والكذب، ومن أمثلته التطبيقية قول أحد الكذابين في الموضوعات: "لو كان الأرز رجلا لكان حليما، وما أكله جائع إلا أشبعه"، وقد علق عليه ابن القيم قائلا: "فهذا من السمج البارد، الذي يصان عنه كلام العقلاء فضلا عن كلام سيد الأنبياء"(١).

٢- ركاكة المعنى: ومن ذلك الإفراط بالوعيد الشديد على الأمر الصغير، أو بالوعد العظيم على الفعل اليسير، وهذا كثير في حديث القُصَّاص، كقولهم: من صلى كذا فله سبعون دارا، في كل دار سبعون ألف بيت، في كل بيت سبعون ألف سرير، على كل سرير سبعون ألف جارية، ومن ذلك أحاديث فضل الباذنجان والأرز والعدس، فإنها تنبو عما عُرف من مضمون الأحاديث الصحيحة، وهدى الرسالة عامة (٢).

هذا، وقد أفاد علم الحديث من علوم اللغة في كثير من الفروع، لولا طول المقام لذكرتها، ولكن هنا أشير إلها، فمن ذلك إفادته من علوم اللغة فيما يتعلق بعلم مختلف الحديث ومشكله، كذلك فيما يتعلق برواية الحديث بالمعنى فقد اشترطوا فيمن يروي الحديث بالمعنى أن يكون عالما بالعربية عارفا بمدلولات الألفاظ ومقاصدها، وكذلك أفاد علم

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: حاجة العلوم الإســـلامية إلى اللغة العربية (ص: ٣١٧، ٣١٨)، للدكتور حســن يشـــو -رحمه الله-، مصـــدر سابق.

<sup>(</sup>٢) ينظر: حاجة العلوم الإسلامية إلى اللغة العربية (ص: ٣١٨، ٣١٩) د. حسن يشو، مصدر سابق.





الحديث من علم اللغة فيما يتعلق باختصار الحديث، وفيما يتعلق بالبلاغة النبوية، فقد أظهر علم اللغة بلاغة أقوال النبي -صلى الله عليه وسلم-.

ويتبين مما سبق أهمية التكامل المعرفي بين هذين العلمين الشريفين الحديث واللغة، والحمد لله رب العالمين.

### المطلب الثاني: علاقة السنة النبوية بعلم التاريخ

#### وفيه تمهيد وثلاثة فروع:

#### تمهید:

إن العلاقة بين علم الحديث وعلم التاريخ علاقة وثيقة، وكان لعلماء الحديث الأثر الكبير في إرساء أصبح وأرقى وأعلى قواعد الإثبات التاريخي، والتقعيد لعلم التاريخ، بل كان لعلم الحديث أثر كبير في تطور الدراسات التاريخية، لا سيما الأثر الكبير في منهج نقد الروايات التاريخية.

وكذلك كان لعلم التاريخ الأثر الكبير في علم الحديث، فقد اعتمد علماء الحديث على التاريخ اعتمادا كبيرا في معرفة صحيح الأخبار من سقيمها، ومعرفة صدق الراوي من كذبه، وذلك عبر الاهتمام بمعرفة تواريخ الرواة ومواليدهم ووفياتهم، ومقادير أعمارهم، ونحو ذلك، يقول سفيان ابن عيينة: "لما استعمل الرواة الكذب استعملنا لهم التاريخ"(۱)، فمعرفة هذه التواريخ هي أساس إثبات السماع أو نفيه، وأساس إثبات المعاصرة وإمكانية اللقيا أو نفيها، لذا كانت العلاقة بين علمي الحديث والتاريخ علاقة ضرورية وثيقة، وكان التكامل المعرفي بين العلمين من الأهمية بمكان.

#### الفرع الأول: أهمية ومظاهر التكامل المعرفي والمنهجي بين علمي الحديث والتاريخ

إن التكامل المعرفي بين علمي الحديث والتاريخ كان له أثر كبير في إثراء كلا العلمين، وهما عِلمان نقليان اشتبها كثيرا في نشأتهما وتطورهما، وقد مدَّ علمُ الحديث علمَ التاريخ بالكثير من المصطلحات، وألهمه كثيرا من الإجراءات والمنهجيات وطريقة التصنيف والتأليف،

<sup>(</sup>١) ينظر: مقدمة ابن الصلاح (ص: ٤٨٤) مصدر سابق.

#### الدراسات البينيت وعلاقتها بالسنت النبويت دراست تحليليت



فعلم الحديث يعد المؤسس الحقيقي للقواعد والأسس التي ينطلق منها تدوين كل علم نقلي، ومن هذه الجهة فيعد تأثير علم الحديث في علم التاريخ شكلا من أشكال التكامل المنهجي والمعرفي بينهما، وعلم التاريخ لطالما اعتمد عليه المحدثون في معرفة صحيح الأخبار من سقيمها، ومعرفة صدق الراوي من كذبه، يقول الحافظ العراقي في هذا الشأن: "الحكمة في وضع أهلِ الحديثِ التاريخ لوفاةِ الرواةِ ومواليدهم وتواريخِ السماعِ وتاريخِ قدومِ فلانٍ مثلاً البلدَ الفلانيَ؛ ليختبروا بذلكَ مَنْ لَمْ يعلموا صحة دعواه، كما روينا عنْ سُفيانَ الثوريّ، قالَ للما الستعمل الرواةُ الكذب، استعملنا لهمُ التاريخ أو كما قال وروينا في تاريخ بغدادَ للخطيب، عنْ حسانِ بنِ يزيدَ، قالَ لَمْ نستعنْ على الكذابيْنَ بمثلِ التاريخِ نقولُ للشيخِ سنة كمْ وُلِدت؟ فإذا أقرَّ بمولِدِهِ عرفنا صِدقَهُ من كذبِهِ وقالَ حَفْصُ بنُ غِيَاثِ القاضي إذا اتَّهمتُمُ الشَّيخَ فحاسِبُوهُ بالسِّنَيْنِ - بفتحِ النونِ المشددةِ تثنيةُ سِنٍّ وهوَ العُمُرُ - يريدُ احْسِبُوا سِنَّهُ وسِنَ مَنْ فعالًا المنه المنه المنه وسنَ مَنْ عَناثِ القاضي الذا أَوْرَ بفتحِ النونِ المشددةِ تثنيةُ سِنٍّ وهوَ العُمُرُ - يريدُ احْسِبُوا سِنَّهُ وسِنَ مَنْ خَيَاتُ عنهُ "(۱).

هذا وإن التكامل المعرفي بين علمي الحديث والتاريخ له مظاهر، منها:

١/ اشـتراك العلمين في جملة كبيرة من المسائل، كمسـألة الاتصـال والانقطاع في الإسـناد وما يندرج تحتها من معرفة تاريخ وفاة الشـيخ وتاريخ ولادة التلميذ، ومسـألة إمكانية اللقاء والمعاصرة، ومسألة إثبات السماع ونفيه.

وكذلك اشتراك العلمين في قضايا الجرح والتعديل، وما يتبعها، من معرفة الثقات والضعفاء من الرواة والإخباريين<sup>(۲)</sup>.

وكذلك اشــتراك العلمين في معرفة طبقات الرواة من حيث سـنة الولادة والوفاة، ويزيد التاريخ بالحديث عن بيان الحوادث والأخبار، ومن فوائد معرفة الطبقات حصول الأمن من تداخل الأسماء المتشابهة ومعرفة العنعنة والتدليس ونحو ذلك.

٢/ ومن مظاهر التكامل المعرفي بين علم الحديث والتاريخ ظهور مؤلفات يتجاذبها
 العلمان ويشتركان في منهجية تأليفها، ومن ذلك:

174

<sup>(</sup>١) ينظر: شـرح التبصـرة والتذكرة للعراقي (٢٩٤/٢) تحقيق: عبد اللطيف الهميم - ماهر ياسـين فحل، نشــر: دار الكتب العلمية، بيروت – لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ - ٢٠٠٢ م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: علم الحديث وعلاقته بالتاريخ (ص: ١٢٠، ١٢١) باختصار، والبحث للدكتور محمد الغامدي، وهو بحث منشور في مجلة الجامعة الإسلامية للدراسات الإسلامية في كلية الشريعة، جامعة أم القرى / ٢٠١٥.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



- ١- كتب المغازى والسير: فهذا الضرب من التأليف يعنى بحقبة تاريخية مهمة، وهو زمن البعثة الشريفة، وكانت هذه الفترة محل عناية المحدثين والمؤرخين على حد سواء، ومما صنف في هذا مما يتجاذبه الحديث والتاريخ: كتاب المغازي للواقدي، والمغازي لموسى بن عقبة، وسيرة ابن إسحاق، والسيرة النبوبة لابن هشام، وكلها مطبوعة محققة.
- ٢- كتب الصحابة: ومما صنف فيها على سبيل المثال: فضائل الصحابة للنسائي، ومعجم الصحابة لابن قانع، ومعرفة الصحابة لأبي نعيم، والاستيعاب لابن عبد البر، والإصابة في تمييز الصحابة لابن حجر، وهي أكثر من أن تحصر، وأشهر من أن تذكر، وكلها مطبوعة محققة.
- ٣- كتب الأنساب: مما يعني بتراجم الرواة والأعلام، فبه تعرف الأسماء والألقاب والكني ومما ألف في ذلك: أنساب الأشراف للبلاذري (ت ٢٧٩هـ)، والإيناس بعلم الأنساب للوزبر المغربي (ت: ١٨٤ه)، والأنساب للسمعاني (ت: ٥٦٢ه). وكلها مطبوعة محققة.
- ٤- كتب الطبقات: يقول السـخاوي عن علم الطبقات: "وبينه وبين التاريخ عموم وخصوص وجهي، فيجتمعان في التعريف بالرواة، وينفرد التاريخ بالحوادث والطبقات، بما إذا كان في البدريين مثلا من تأخرت وفاته عمن لم يشهدها ; لاستلزامه تقديم المتأخر الوفاة، وقد فرق بينهما بعض المتأخرين بأن التاريخ ينظر فيه بالذات إلى المواليد والوفيات، وبالعرض إلى الأحوال، والطبقات ينظر فها بالذات إلى الأحوال، وبالعرض إلى المواليد والوفيات، ولكن الأول أشبه"(١)، ومن المؤلفات في هذا العلم: الطبقات الكبري لابن سعد (ت: ٢٣٠هـ)، والطبقات للإمام مسلم (٢٦١هـ)، وحلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم (٤٣٠هـ)، وغيرها، وكلها مطبوعة محققة.

وغير ذلك من فنون المؤلفات التي يتجاذبها وبشترك في منهجية تأليفها المحدثون والمؤرخون، ككتب البلدانيات، والوفيات، والمشيخات (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للسخاوي (٣٨٩/٤) تحقيق: على حسين على، نشر: مكتبة السنة – مصر، الطبعة: الأولى، ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: علم الحديث وعلاقته بالتاربخ (ص: ١٢٣ - ١٢٩) باختصار، مصدر سابق.





ومن مظاهر التكامل المعرفي بين هذين العلمين: ظهور علماء جمعوا بين العلمين وبرزوا فهما معا، وأسهموا بنتاج علمي في كلا الع

لين، منهم على سبيل المثال:

- ١- الحافظ أبو حاتم محمد بن حبان البستي (٣٥٤هـ)، فقد ألف: الثقات، والمجروحين، ومشاهير علماء الأمصار، وكلها مطبوعة.
- ٢- الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصهاني (٤٦٠هـ)، وألف: تاريخ أصهان، وحلية الأولياء، وهما مطبوعان.
- ٣- الحافظ أبو بكر الخطيب البغدادي (٤٦٣هـ)، وألف: تاريخ بغداد، والمؤتلف والمختلف، وموضح أوهام الجمع والتفريق، وكلها مطبوعة، وغيرها الكثير.
- ٤- الحافظ أبو عمر يوسف ابن عبد البر (٣٦٣هـ)، وألف: الاستيعاب في معرفة الأصحاب، والإنباه على قبائل الرواة، وهما مطبوعان.

وغيرهم كثير، كابن الجوزي، والذهبي، وابن كثير، وابن حجر، والسخاوي، والسيوطي، وغيرهم (١).

(١) ينظر: علم الحديث وعلاقته بالتاريخ (ص: ١٣٠ - ١٣٥) باختصار، مصدر سابق.





# الفرع الثاني: العلاقة البينية في البحث العلمي بين علمي الحديث والتاريخ، و أثر علم الفرع الثاني: الحديث في علم التاريخ الإسلامي

يقول الدكتور بشار عواد معروف: "وإن كان الحديث قد أثر بعيدا في كثير من العلوم الإسلامية، فإن تأثيره في علم التاريخ عند المسلمين أقوى وأبعد"(١).

وقد ظهر هذا التأثير في مظاهر رئيسية يتبين منها مدى هذا التأثير ومداه في بناء وتطوير الكتابة التارىخية عند المسلمين، ومن أبرز مظاهر هذا التأثير:

١- منهج رواية الأخبار بالإساد: لما كان معظم المؤرخين الأوائل محدثين ولما كانت العناية بعلم الحديث هي التي أدت إلى الدراسات التاريخية؛ لذلك انتقل الإساد إلى أهل التاريخ بشكل واضح، ولعل ذلك يبدو أكثر وضوحا في كتب الطبقات والتراجم وتواريخ المدن وغيرها، ومن أجل ضبط الرواية والإساد استعمل المحدثون صيغا للتحمل والأداء بلغت الذروة في دقتها، وحينما يطالع الباحث كثيرا من كتب التاريخ بكافة صوره يلاحظ اهتمام المؤرخين بالإسناد، ومن ثَم انتقال هذه الصيغ والمراتب إلهم"(١).

على إن الإسناد في التاريخ لم يبلغ ما بلغه في الحديث إذ نرى في بعض الأحيان تساهلا في الأسانيد ورواتها، فليس للتاريخ تلك الأهمية التي صارت للحديث من جراء دخوله كعامل من عوامل التشريع فأدى ذلك إلى بعض التساهل في أسانيد الروايات التاريخية (٣).

7- نشوء علم الرجال والتراجم والطبقات: إن اعتماد المحدثين منهج الإسناد في الرواية قد أدى إلى نشوء فرع من فروع العلم عرف عندهم باسم علم الرجال (٤)، وقد أطلق بعض المؤلفين على كتبهم في الرجال اسم "التاريخ"، منذ فترة مبكرة ترجع إلى النصف الأول من القرن الثالث الهجري، حيث أطلقه البخاري على بعض مصنفاته في الرجال، وهي التاريخ

<sup>(</sup>١) ينظر: بحث بعنوان: مظاهر تأثير علم الحديث في علم التاريخ عند المسلمين، للدكتور بشــار عواد معروف، (ص

٢٢)، البحث منشور في مجلة الأقلام، بغداد، الجزء الخامس، السنة الأولى، ١٣٨٤هـ-١٩٦٥م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المصدر السابق (ص: ٢٥) باختصار.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مظاهر تأثير علم الحديث في علم التاريخ عند المسلمين لبشار عواد (ص: ٢٧).

<sup>(</sup>٤) ينظر: نقد الحديث بالعرض على الوقائع والمعلومات التاريخية (ص: ٤٦) للدكتور سلطان العكايلة، نشر: دار الفتح بالأردن، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ٢٠م.

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



الكبير، والتاريخ الأوسط، كذلك فعل معاصره علي بن المديني، حيث سمى كتابه في الرجال بالتاريخ، وتابعهم في ذلك بعض المؤلفين التالين<sup>(۱)</sup>، وغني عن القول إن هذه الفروع إنما نشأت بتأثير علم الحديث، لا سيما وأنها الأدوات التي يعرف بواسطتها صحة السند أو ضعفه، ويضيق المجال عن تتبع كافة فروع هذا العلم وأجزائه، ومن المهم أن نبين أن المحدثين قد نهجوا في ترتيب مواد هذا العلم مناهج شتى ودقيقة حتى قلدهم غيرهم في طرائق تصنيفهم في هذا العلم، وترتيب محتوبات تصانيفهم (۱).

7- منهج التحقق من عدالة رواة الأخبار: فقد استفاد المؤرخون من علم الجرح والتعديل في تمييز الرواة الثقات من الضعفاء، فنجد بوضوح تأثير علم الحديث في التاريخ من خلال سير المؤرخين على هدي المحدثين في وضع شروط للمؤرخ، وذلك بالإفادة من منهج المحدثين في شروطهم في رواية الحديث، وقبول رواياته، ومجمل هذه الشروط تكمن في العدالة والضبط والتحري في النقل، والأمانة في الأداء، والمعاني العامة لهذه الشروط مشتركة بين المحدّث والمؤرخ(٢)، وقد تحدّث الامام السبكي عن تلك الشروط في كتابه "قاعدة في المؤرخين" حيث قال نقلا عن والده:" يشترط في المؤرخ: الصدق، وإذا نقل يعتمد اللفظ دون المعنى، وأن لا يكون ذلك الذي نقله أخذه في المذكرة وكتبه بعد ذلك، وأن يسمى المنقول عنه، فهذه شروط أربعة فيما ينقله"(٤).

ومن الأهمية بمكان أن يكون المؤرخ عارفا بالتاريخ وأحداثه ووقائعه، ما ثبت منها أو كان منتحلا، وما جاء من طريق العدول الثقات، أو ما كُتب تحت سلطة الرهبة أو في ظل الطمع ورجاء النوال(٥).

\_

<sup>(</sup>١) ينظر: بحوث في تاريخ السنة المشرفة، لأكرم العمري (ص٢٠٦)، نشر: بساط – بيروت، الطبعة الرابعة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نقد الحديث بالعرض على الوقائع والمعلومات التاريخية للعكايلة (ص: ٤٦).

<sup>(</sup>٣) ينظر: بحث بعنوان: علوم الحديث وعلاقتها بعلم التاريخ للدكتور عبد العزيز الكبيسي، ص: ١٩ جامعة الإمارات العربية المتحدة.

<sup>(</sup>٤) ينظر: قاعدة في المؤرخين، لتاج الدين السبكي (المتوفى: ٧٧١هـ)، (ص: ٨٦) تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، نشر: دار البشائر – بيروت، الطبعة: الخامسة، ١٤١٠هـ، ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٥) ينظر: نقد الحديث بالعرض على الوقائع التاريخية للعكايلة (ص: ٢٣، ٢٤).

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



3- التمييزبين الروايات الصحيحة والضعيفة: يقول الدكتور بشار عواد معروف: "يلاحظ الباحث تشابها في طريقة النقد المنصبة على الإسناد والمستعملة فيها نفس المصطلحات التي يستعملها المحدثون كأن يقولون عن حادثة معينة أن راويتها كذاب، أو غير ثقة، أو ثقة، أو يقولون إن سند هذا الخبر منقطع أو مرسل وما إلى ذلك"(١).

# الفرع الثالث: التكامل المعرفي والمنهجي بين علمي الحديث والتاريخ و أثر علم التاريخ في علم الحديث:

كما أن علم الحديث كان له تأثير مباشر في علم التاريخ، فكذلك كان لعلم التاريخ أثر ظاهر في علم الحديث، بل إن حاجة علم الحديث لعلم التاريخ حاجة ضرورية -من خلالها يتبين لنا أهمية التكامل المعرفي والمنهجي بين علمي الحديث والتاريخ-، وفيما يلي رصدٌ لأهم الآثار والمظاهر التي تبرز تأثير علم التاريخ في علم الحديث:

ا- أثر التاريخ فيما يتعلق بكذب الرواة، وفضح الكذابين منهم: فعندما ينظر المحدّث في حديث الرجل يستحضر زمانه وعمره من مولده إلى وفاته، وبلده، ورحلاته والبلدان التي دخلها، ومن لقيه بها من الشيوخ والأقران وأخبار شيوخه وأقرانه وتواريخهم ورحلاتهم، وكثيرا ما يكتشف المحدّث كذب الراوي باعتبار ذلك<sup>(۲)</sup>، وهذا ما قصده الإمام سفيان الثوري رحمه الله تعالى في قوله "لما استعمل الرواة الكذب استعملنا لهم التاريخ<sup>(۲)</sup>، والكشف عن حالات ادعاء السماع، مما له أهمية كبيرة في الحكم على الرواية بالوضع، حيث جعل النقاد من أمارات ذلك: أن يكون تاريخ مولد الراوي بعد وفاة شيخه الذي ادعى السماع منه، ولهذا فإن كتب تواريخ الوفيات تعد من أحسن ما يمكن الاعتماد عليه في كشف ذلك، وهتك ستر الكذابين، الأمر الذي جعل لهذه الكتب قيمة بالغة في نقد الأسانيد، ومن تأمل كتب الموضوعات لا سيما كتاب الموضوعات لا بن الجوزى يجد الشواهد على ذلك كثيرة (أ)،

<sup>(</sup>١) ينظر: مظاهر تأثير علم الحديث في علم التاريخ عند المسلمين لبشار عواد (ص: ٢٦) -مصدر سابق-.

<sup>(</sup>٢) ينظر: علوم الحديث وعلاقتها بعلم التاريخ للكبيسي (ص: ١٧).

<sup>(</sup>٣) ينظر: مقدمة ابن الصلاح (ص: ٤٨٤) مصدر سابق.

<sup>(</sup>٤) ينظر: نقد الحديث بالعرض عل الوقائع والمعلومات التاريخية للعكايلة (ص: ٤٩).





فللتاريخ أثر كبير في الكشف عمن عُرِف بالكذب من رواة الأحاديث، وكان أداة المحدثين في فضح الكذابين (١).

7- أثر التاريخ في معرفة الاتصال والانقطاع في الأسانيد، ومعرفة مواليد الرواة ووفياتهم: وضع العلماء لقبول الحديث خمسة شروط، أولها: اتصال السند الذي يعني أن كل واحد من رواته قد سمعه من الذي فوقه في الإسناد بطريق من طرق التحمل المعتبرة، ومما يساعد على معرفة الاتصال أو عدمه معرفة تواريخ مواليد الرواة، فهي مقاييس لتصور إمكان اللقاء بين راويين، وسماع أحدهما من الآخر، وبها يتم معرفة ابتداء طبقته (۱)، يقول السخاوي: "وكذا يتبين به - (أي بالتاريخ) - ما في السند من انقطاع، أو عضل، أو تدليس، أو إرسال ظاهر، أو خفي، للوقوف به على أن الراوي مثلاً لم يعاصر من روى عنه، أو عاصره، ولكن لم يلقه، لكونه في غير بلده وهو لم يرحل إلها مع كونه ليست له منه إجازة أو نحوها (۱۳).

7- أثر التاريخ في تمييز حديث المختلطين، ومعرفة كون الرواية من طريق بعض المختلطين من قديم حديثه أو ضده (ئ)، من أجل ذلك رأينا النقاد يتتبعون أحوال الراوي بشكل لا يكاد يعرف إلا عند أهل الحديث (٥)، و حكم حديث المختلط أنه يقبل ما حدّث به قبل الاختلاط، ويرد ما حدّث به بعد الاختلاط، وأما ما لم يتميز فيتوقف فيه، يقول الحافظ العراق: "الحكم فيمن اختلط أن لا يقبل من حديثه ما حدّث به في حال الاختلاط، وكذا ما أبهم أمره وأشكل فلم ندر أحدث به قبل الاختلاط أو بعده، وما حدّث به قبل الاختلاط قُبِلَ، وإنما يتميز ذلك باعتبار الرواة عنهم فمنهم من سمع قبل الاختلاط فقط، ومنهم من سمع بعده فقط، ومنهم من سمع في الحالين ولم يتميز "(١). فللتاريخ أثر كبير في تمييز حديث المختلط، وذلك من خلال معرفة تاريخ اختلاطه، وتاريخ أخذ الراوي عنه.

<sup>(</sup>١) ينظر: علوم الحديث وعلاقتها بعلم التاريخ للكبيسي (ص: ١٧).

<sup>(</sup>٢) ينظر: علوم الحديث وعلاقتها بعلم التاريخ للكبيسي (ص: ٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح المغيث للسخاوي (٣٠٩/٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: الإعلان بالتوبيخ للسخاوي (ص: ٣٨٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: نقد الحديث بالعرض على الوقائع والمعلومات التاريخية للعكايلة (ص: ٥٨).

<sup>(</sup>٦) ينظر: شرح التبصرة والتذكرة للعراقي (٣٢٩/٢).

#### الدراسات البينية وعلاقتها بالسنة النبوية دراسة تحليلية



3- أثر التاريخ في معرفة ناسخ الحديث ومنسوخه: وعلم ناسخ الحديث ومنسوخه من أهم علوم الحديث وأدقها وأصعها، فلا يعرفه كلُ من رامه، ولا ينهض به إلا كبار العلماء، ولمعرفة ناسخ الحديث من منسوخه طرق يعرف بها، ومن أهمها: التاريخ الذي يكشف لنا أن هذا الحديث قبل ذلك الحديث أو بعده، وفي ذلك يقول الحافظ ابن حجر -رحمه الله: "ويعرف النسخ بأمور: أصرحها ما ورد في النص ... ومنها ما يجزم الصحابي بأنه متأخر ... ومنها ما يعرف بالتاريخ وهو كثير"(۱).

ولهذا فإن العلماء قد اشــترطوا لمن يتصــدى لعلم الناســخ والمنسـوخ أن يكون عالما بالتاريخ (٢)، وقد عبر الحازمي عن ذلك بقوله في شروط النسخ: "أن يكون التاريخ معلوما" (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر لابن حجر (ص: ٩٦)، تحقيق: عبد الله الرحيلي، نشر: مطبعة سفير بالرباض، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ

<sup>(</sup>٢) ينظر: نقد الحديث بالعرض عل الوقائع والمعلومات التاريخية للعكايلة (ص: ٦٠، ٦٠).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الاعتبار في الناسـخ والمنسـوخ من الآثار للحازمي، (ص: ٨)، نشــر: دائرة المعارف العثمانية - حيدر آباد، الدكن، الطبعة الثانية ١٣٥٩ هـ



#### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين، الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، في نهاية بحثي هذا أشير إلى أهم نتائجه، ثم أذكر التوصيات التي أرجو أن ينفع الله بها.

#### النتائج:

أهم النتائج أجملها في النقاط الآتية:

- ١- أهمية الدراسات البينية باعتبارها أحد المحركات الرئيسة لتطوير المعارف العلمية بمساهمتها في تحفيز البحث العلمي والحد من الانعزالية والإغراق والانغلاق في التخصص.
- ٢- الوقوف على أهمية الدراسات البينية في تجويد علوم السنة، ظهر ذلك من خلال
   الأمثلة التطبيقية محل الدراسة في البحث.
- ٣- للدراسات البينية في السنة النبوية أثر بالغ في توسيع فهم النصوص، وتحقيق المقاصد الشرعية، ودعم التكامل في البحث العلمي، ودفع الشهات وتصحيح المفاهيم.
- ٤- تبينت أهمية العلاقة البينية بين على السنة والتفسير في فهم القرآن الكريم ومعرفة أسباب النزول، وأثر الإسناد في التفسير بالمأثور، وأهميته في الناسخ والمنسوخ، وتنقيح كتب التفسير من الدخيل كالموضوعات والإسرائيليات.
- ٥- ظهرت أهمية العلاقة البينية بين علمي السنة والفقه تأثرا وتأثيرا، وتبينت العلاقة المتينة والترابط القوي بينهما، فعلم الفقه يقوم على الاستدلال بالنصوص، والحديث الشريف هو المصدر الثاني من مصادر التشريع، ولا يمكن استخراج الأحكام الشرعية إلا بالرجوع للأحاديث النبوية الصحيحة.
- ٦- برزت أهمية العلاقة البينية بين علمي السنة واللغة، فمصدر السنة النبوية خير وأفصح من نطق بالضاد -صلى الله عليه وسلم-، واللغة أصل من أصول الشريعة ومفتاح لعلومها، ووسيلة لفهم النصوص، وضبط الألفاظ، وبها تستنبط المعانى.
- ٧- تبينت أهمية العلاقة بين علمي السنة والتاريخ، فعلماء الحديث كان لهم الأثر الكبير في إرساء أصـح وأرقى وأعلى قواعد الإثبات التاريخي، ولهم الأثر الكبير في تطور الدراسات





التاريخية، لا سيما نقد الروايات التاريخية، واعتمد علماء الحديث على التاريخ اعتمادا كبيرا في معرفة صحيح الأخبار من سقيمها، ومعرفة صدق الراوي من كذبه، وذلك عبر الاهتمام بمعرفة تواريخ الرواة ومواليدهم ووفياتهم.

#### التوصيات

توصي الدراسة بتوصيات، أهمها ما يلي:

١- ضرورة اهتمام المناهج الدراسية في الجامعات بربط المعارف ببعضها وربطها بالواقع، وأقترح أن تُدرَّسَ مادة تكون مدخلا إلى الدراسات البينية.

٢- إنشاء مراكز بحثية تهتم بإجراء البحوث والدراسات البينية فيما يتعلق بتخصص السنة النبوية.

٣- تقديم دورات متخصصة تختص بالدراسات البينية للطلاب وأعضاء هيئة التدريس.

٤- تأسيس لجنة علمية من المهتمين وأصحاب الخبرة في الدراسات البينية من مختلف التخصصات لوضع الخطط المناسبة لتفعيل الدراسات البينية وتقديم الدعم للباحثين والأكاديميين المعتمين بالدراسات البينية.

٥- إفراد دراسـة للعلاقة البينية بين الحديث وغيره من بقية العلوم -مما لم يرد في البحث-، وعلى سبيل المثال: العلاقة البينية بين علوم الحديث وأصول الفقه، ودراسـة المسائل المشتركة بين العلمين فالعلاقة بين علوم الحديث وأصول الفقه، عميقة ومتشابكة، وكلاهما يخدم فهم الشريعة واستنباط الأحكام، فعلم الحديث يمكن الأصولي من التحقق من صحة الأدلة، وعلم أصول الفقه يمكن المحدث من فهم دلالة النصوص واستثمارها في استنباط الأحكام الشرعية.

٦- إفراد بحوث في بيان جهود المحدثين وإسهاماتهم في الدراسات البينية من خلال كتب شروح الحديث.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.



### المصادر والمراجع

#### القرآن الكربم.

- الجديات البحث في العلوم الشرعية للدكتور فريد الأنصاري، نشر: دار الفرقان، الطبعة الأولى: ١٤١٧هـ، ١٩٩٧م، الدار البيضاء.
- اتجاهات أعضاء هيئة التدريس نحو الدراسات البينية في كلية التربية بجامعة السلطان قابوس، للعاني، بحث منشور في مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية، المجلد السابع، العدد الثالث، ٢٠١٦م.
- ٣. الإتقان في علوم القرآن للسيوطي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، نشر: الهيئة المصربة العامة للكتاب، الطبعة: ١٣٩٤ه/ ١٩٧٤ م.
- إجازات السماع في المخطوطات القديمة لصلاح المنجد، بحث في مجلة المخطوطات الغربية، المجلد الأول مايو ١٩٥٥م.
- و. إرشاد الساري بشرح صحيح البخاري للقسطلاني، نشر: المطبعة الكبرى الأميرية، مصر،
   الطبعة: السابعة، ١٣٢٣ هـ
- آسباب نزول القرآن للواحدي، تحقيق: عصام عبد المحسن، نشر: دار الإصلاح بالدمام،
   الطبعة الثانية.
- ٧. الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير لمحمد أبو شهبة، نشر: مكتبة السنة، الطبعة
   الرابعة.
- ٨. الاعتبار في الناسخ والمنسوخ من الآثار للحازمي، نشر: دائرة المعارف العثمانية حيدر
   آباد، الدكن، الطبعة الثانية ١٣٥٩ هـ
  - ٩. الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ للسخاوي.
  - ١٠. الإمتاع الشعري عند المحدثين، وفيه بيان عناية المحدثين باللغة للدكتور: حاتم العوني.
- ۱۱. البحث التربوي بين التخصصات، دراسة ابستيمولوجية، لعدنان محمد أحمد قطيط، بحث منشور في مجلة البحث التربوي مجلد ۱۷، العدد ۳٤، ۲۰۱۸.
- ١٢. بحث بعنوان: من هدي السنة النبوية في التعايش مع الآخر للدكتورة حنان الخشت،
   مدرس الحديث بكلية البنات بالأزهر / أسيوط، البحث منشور في مجلة الدراية (٤٠٩-٤).





- ١٣. بحث: مجالات تأثير علم الحديث في علم التفسير بالمأثور دراسة وصفية تحليلية للدكتور محمد الشرباني، منشور في مجلة الحديث بجامعة العلوم الإسلامية بماليزيا ٢٠٢١م.
  - ١٤. بحوث في تاريخ السنة المشرفة، لأكرم العمري، نشر: بساط بيروت، الطبعة الرابعة.
- ١٥. بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة، للسيوطي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، نشر: المكتبة العصربة لبنان / صيدا.
  - ١٦. تاريخ آداب العرب للرافعي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، بيروت، سنة ٢٠٠٠.
  - ١٧. تاريخ الفقه، إعداد: شركة إثراء المتون، بإشراف: عطاءات العلم، ١٤٤٤هـ، ٢٠٢٢م.
- ۱۸. التداخلية في العلوم الإسلامية مقدمات أولية، شبكة ضياء للمؤتمرات، ومنهجية التكامل المعرفي لفتحى الملكاوي، المعهد العالى للفكر الإسلامي (۲۰۱۲)م.
- ۱۹. تزكية النفس في ضوء الكتاب والسنة، لماجد بن خنجر، مقال على الشبكة، ورابطه: https://www.alukah.net/social/٠/٣٣٢٨٧
  - ٢٠. التفسير والمفسرون للدكتور محمد الذهبي، نشر: مكتبة وهبة، القاهرة.
- 11. التكامل المنهجي بين علم اللغة وعلوم الحديث، بحث في الخلفية الأنثروبيلوجية لتشكل الدرس اللغوي العربي، للباحثة: بوعافية جيلالي، جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، الجزائر.
- ٢٢. جامع الأصول في أحاديث الرسول لابن الأثير، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط التتمة تحقيق بشير عيون، نشر: مكتبة الحلواني مطبعة الملاح مكتبة دار البيان، الطبعة الأولى.
- ٢٣. جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر، تحقيق: أبي الأشبال الزهيري، نشر: الناشر: دار ابن الجوزي، بالمملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٤ هـ- ١٩٩٤ م.
- ٢٤. الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي، تحقيق: د. محمود الطحان،
   نشر: مكتبة المعارف الرباض.
- 70. جدلية العلاقة بين الحديث والفقه في واقعنا المعاصر، الإشكالية وسبل العلاج للدكتور أسامة إبراهيم محمد، بحث منشور في مجلة الأزهر، دراسات في السنة النبوية صفر 1828هـ، سبتمبر /أكتوبر ٢٠٢١م.
- ۲۲. الجرح والتعديل لإبراهيم اللاحم، طبعة مكتبة الرشد بالرياض، الطبعة الثالثة ١٤٣٩هـ،
   ۲۸. م.
- ۲۷. الجرح والتعديل لابن أبي حاتم، نشر: طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد
   الدكن الهند، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة: الأولى، ۱۲۷۱ هـ ۱۹۵۲ م.





- ١٦٨. حاجة العلوم الإسلامية إلى اللغة العربية، دراسة تأصيلية تطبيقية، للدكتور حسن يشو،
   من إصدارات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بقطر، الطبعة الأولى ١٤٣٤هـ، ٢٠١٣م.
  - ٢٩. الدراسات البينية وأثرها في تجويد العلوم الشرعية للدكتور إسماعيل غازي مرحبا.
- ٣٠. الرسالة للشافعي، تحقيق: أحمد شاكر، نشر: مكتبه الحلبي، مصر، الطبعة: الأولى، ١٣٥٨هـ/١٩٤٠م.
- ٣١. سير أعلام النبلاء للذهبي ط: الرسالة، تحقيق: بإشراف شعيب الأرناؤوط الطبعة الثالثة الثالثة مسيرين جزءا.
- ٣٢. شرح التبصرة والتذكرة للعراقي تحقيق: عبد اللطيف الهميم ماهر ياسين فحل، نشر: دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م.
- ٣٣. الصاحبي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كلامه لابن فارس، نشر: محمد على بيضون، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.
- ٣٤. صحيح البخاري، ط: دار طوق النجاة، تحقيق: محمد الناصر، الطبعة الأولى ١٤٢٢ه في تسعة أجزاء.
- ٣٥. صحيح مسلم، طبعة: دار إحياء التراث العربي بيروت، في خمسة أجزاء، بتحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٣٦. علم الحديث وعلاقته بالتاريخ، للدكتور محمد الغامدي، بحث منشور في مجلة الجامعة الإسلامية للدراسات الإسلامية في كلية الشريعة، جامعة أم القرى / ٢٠١٥.
- ٣٧. علوم الحديث وعلاقتها بعلم التاريخ للدكتور عبد العزيز الكبيسي، جامعة الإمارات العربية المتحدة.
- ٣٨. فتح المغيث بشرح ألفية الحديث للسخاوي، تحقيق: على حسين علي، نشر: مكتبة السنة مصر، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٣هـ/ ٢٠٠٣م.
- ٣٩. قاعدة في المؤرخين، لتاج الدين السبكي (المتوفى: ٧٧١هـ)، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، نشر: دار النشائر بيروت، الطبعة: الخامسة، ١٤١٠هـ، ١٩٩٠م.
- د ٤. كتاب السنة النبوية، مكانتها، وحجيتها، ونقض شبهات الطاعنين فها، إعداد: مركز إحسان لدراسات السنة النبوية.
- ا ٤. الكفاية في علم الرواية للخطيب البغدادي، تحقيق: أبو عبد الله السورقي، وإبراهيم حمدي المدنى، نشر: المكتبة العلمية المدينة المنورة.



- ٤٠٤. لقاء على مسجل بكلية الحديث الشريف والدراسات الإسلامية بالجامعة الإسلامية بالجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية، من إلقاء الدكتور: محمد الحجيلي، رابط اللقاء: https://www.youtube.com/watch?v=DyQgwKzjvcs
- 23. مأخذ العلم لابن فارس، تحقيق: محمد بن ناصر العجمي، نشر: دار البشائر الإسلامية، الطبعة: الثانية ١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م.
- 33. مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق: كمال يوسف الحوت، نشر: مكتبة الرشد الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.
- 20. مظاهر تأثير علم الحديث في علم التاريخ عند المسلمين، للدكتور بشار عواد معروف، بحث منشور في مجلة الأقلام، بغداد، الجزء الخامس، السنة الأولى، ١٣٨٤هـ-١٩٦٥م.
- 23. معالم التكامل المعرفي عند المحدثين للدكتور عبد الكريم عكيوي، بحث منشور بمجلة الواضحة العدد ٦، (ص: ١٩٣-٢١٥) كلية الآداب، أكادير.
- 24. معالم السنن شرح سنن أبي داود لأبي سليمان الخطابي، نشر: المطبعة العلمية حلب ١٣٥١هـ، ١٩٣٢م.
- ٨٤. معجم الشيوخ الكبير للذهبي (٤٠/٢)، تحقيق: الدكتور محمد الحبيب الهيلة، نشر:
   مكتبة الصديق، الطائف، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨ هـ- ١٩٨٨ م.
- ٤٩. معجم علوم القرآن لإبراهيم الجرمي، نشر: دار القلم دمشق، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١
- . ٥. معجم مصطلحات العلوم الشرعية، لمجموعة من المؤلفين، نشر: وزارة الشؤون الإسلامية بالرياض، ومدينة الملك عبد العزيز للعلوم والتقنية ١٤٣٩هـ، ٢٠١٧م.
- ٥١. معرفة علوم الحديث للحاكم، تحقيق: السيد معظم حسين، دار الكتب العلمية –
   بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٧٧هـ ١٩٧٧م.
- ٥٢. مقدمة ابن الصلاح، تحقيق: عبد اللطيف الهميم ماهر ياسين الفحل، نشر: دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى: ١٤٢٣ هـ/ ٢٠٠٢ م.
- ٥٣. نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر لابن حجر، تحقيق: عبد الله الرحيلي، نشر: مطبعة سفير بالرباض، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ٥٤. نقد الحديث بالعرض على الوقائع والمعلومات التاريخية للدكتور سلطان العكايلة، نشر:
   دار الفتح بالأردن، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ-٢٠٠٢م.
- ٥٥. النكت على كتاب ابن الصلاح لابن حجر، تحقيق: ربيع المدخلي، نشر: عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م.





### فهرس الموضوعات

| المقدمة                                                           |
|-------------------------------------------------------------------|
| همية البحث وأسباب اختياره:                                        |
| حدود البحث:                                                       |
| شكالية البحث وأسئلته:                                             |
| لدراسات السابقة:                                                  |
| المبحث الأول الدراسات البينية (مفهومها، أقسامها وسماتها ١٣٢       |
| المطلب الأول: مفهوم الدراسات البينية                              |
| المطلب الثاني: أقسامها، وسماتها١٣٤                                |
| المطلب الثالث: أهمية الدراسات البينية المتعلقة بالسنة النبوية ١٣٥ |
| المبحث الثاني علاقة السنة النبوية بغيرها من العلوم الشرعية ١٣٦    |
| المطلب الأول: علاقة السنة النبوية بعلم التفسير١٣٦                 |
| المطلب الثاني علاقة السنة النبوية بعلم الفقه ١٤٤                  |
| المبحث الثالث: علاقة السنة بغيرها من العلوم الإنسانية ١٥١         |
| المطلب الأول: علاقة السنة النبوية بعلم اللغة١٥١                   |
| المطلب الثاني: علاقة السنة النبوية بعلم التاريخ١٦٢                |
| الخاتمة                                                           |
| المصادر والمراجع                                                  |
| فهرس الموضوعات                                                    |