



# جامعة الأزهر كلية اللغة العربية بأسيوط الجلة العلمية

سيميائيــة العنــوان فــي ديــوان "إشــراقــة" للتجانــى يوســف بشــير

The semiotics of the title in the collection "Ishraqa" by Al-Tijani Youssef Bashir

إعسداد

د/مجاهد على أحمد خليفة

أستاذ الأدب والنقد المساعد بجامعة الطائف

( العدد الثالث والأربعون) (الإصدار الأول - فبراير)

(الجنزء الرابع (١٤٤٥هـ /٢٠٢٤م)

الترقيم الدولي للمجلة (ISSN) 2536- 9083)



# سيميائية العنوان في ديوان "إشراقة" للتجاني يوسف بشير

مجاهد على أحمد خليفة

أستاذ الأدب والنقد المساعد بجامعة الطائف

البريد الإلكتروني: m.khalifa@tu.edu.sa

#### الملخص

أدى ظهور المنهج السيميائي إلى لفت النظر إلى العنوان باعتباره علامة مهمة لقراءة النص الشعري، ولاكتشاف رؤية الشاعر الإبداعية، خاصة في ظل الاهتمام المتعاظم به من قبل الشعراء حديثاً، ويعد الشاعر السوداني التجاني يوسف بشير ممن أولو عناية خاصة به في ديوانه الأول والأوحد (إشراقة)، مما أثار حفيظة الباحث إلى دراسة (سيمائية العنونة) في الديوان يهدف إعادة قراءة الخطاب الشعري للتجاني وفق رؤية جديدة تعمق تقرد تجربته الشعرية التي حظيت بعدد وافر من الدراسات النقدية، ولتحقيق هذا الهدف رأى الباحث أن تنطلق القراءة السيميائية لتجربة التجاني من العنوان الرئيس للديون (إشراقة) باعتباره بؤرة التجربة، ثم ربطه بعنوان القصيدة الأولى (قطرات)، تلك القصيدة المفتاحية أو المفسِّرة لمجمل التجربة، ثم بيان تجليات العنوان الرئيس في العناوين الداخلية (عناوين القصائد).

الكلمات المفتاحية: إشراقة، قطرات، العناوين الداخلية، التجاني يوسف بشير.

# The semiotics of the title in the collection "Ishraqa" by Al-Tijani Youssef Bashir

Mojahid Ali Ahmed Khalifa

Assistant Professor of Literature and Criticism at Taif University

Email: m.khalifa@tu.edu.sa

#### **Abstract:**

The to the title as an important sign for reading a poetic text, and to discover the poet's creative vision, especially considering the growing interest in it from recent poets. The Sudanese poet Al-Tijani Youssef Bashir is one of those who paid special attention to him in his first and only poetry collection (Ishraqa), this prompted the researcher to study "Semitic Addresses" in Diwan, which aims to read Al-Tijani's poetic discourse according to a new vision that deepens his poetic experience, which has received many critical studies, To achieve this goal, the researcher considered that the semiotic reading of Al-Tijani's experience must start from the main title of the collection emergence of the Semitic curriculum has drawn attention (Ishraqa), As the focus of the experience, then linking it to the title of the first poem (Drops), that poem is the key or interpreter of the title, Then, explaining the manifestations of the main title in the internal titles (the titles of the poems.

Keywords: Ishraga, qatarat, internal titles, Tijani Yusuf Bashir.



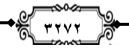
#### مقدمة:

تميزت الحركة الشعرية في العصر الحديث بمساهمة الشعراء في تقديم تجاربهم الشعرية للمتلقي في دواوين متعددة، يمثِّل كل واحدة من مرحلة في حياة الشاعر؛ مما جعلهم يولون اهتماماً كبيراً للمفاتيح والعتبات النصية، كالعنوان والمقدِّمة والافتتاحية والاهداء، وغيرها، والتي تعدُّ وسيطاً مهماً بين النص والقارئ؛ فصاروا يجودنها ويوظفونها في أداء مهام متنوعة، كالوصف أو الإشارة أو التقديم وغيرها من الوظائف.

أما الحالة النقدية الموازية لحركة الشعر الحديث فقد شهدت نقلة كبرى، وذلك بتوجه المناهج النقدية الحديثة نحو المتلقي، وفتح الباب أمام تعدد القراءات للنص الواحد؛ مما ساعد في إعادة إنتاج المعنى بتعدد زوايا النظر، ومن أهم هذه المناهج المنهج السيميائي الذي استقرأ تلك المفاتيح والعتبات النصية المهمة . خاصة العنوان . واعتبرها أدوات مهمة لمقاربة النصوص الأدبية.

بناءً على أهمية العنوان كعتبة نصية يمكن أن تسهم في بيان رؤية الشاعر لتجربته، ولإختبار قدراته في الاختيار الصحيح للعنوان الرئيس والعناوين الداخلية المعبرة عنها، ولدت فكرة البحث المتمثلة في القراءة السيميائية لعتبة العنوان في ديوان (إشراقة) للشاعر التجاني يوسف بشير وهي قراءة تهدف إلى الفهم الكلي لتجربة الشاعر، واكتشاف مزيد من دلالاتها الجديدة.

<sup>&#</sup>x27;. التجاني يوسف بشير: هو التجاني يوسف بشير بن الإمام جذري الكتبابي، من أسرة دينية من أبوين جعليين من فرع الكتياب، عاش مع أسرته بحي الركابية بأم درمان، تلقى تعليمه الأول بخلوة عمه عبد الوهاب القاضي، انتقل إلى الدراسة بالمعهد العلمي، فأظهر نبوغاً في الشعر جذب إليه أساتذته، لكنه فصل منه بسبب آرائه الحادة، عمل بالصحافة وبأعمال أخرى، داهمه داء الصدر حتى أودى بحياته، ولم يتجاوز عمره خمسة وعشرين عاماً، أهم آثاره ديوان إشراقة، ومجموعة من المقالات النقدية والنثرية جمعت في كتاب (الآثار النثرية الكاملة للتجاني يوسف بشير)، (ينظر، أحمد عبد الله سامي، الشاعر السوداني التجاني يوسف بشير، دار الثقافة (بيروت)، ١٩٧٠، ص ٥ ما بعدها).



#### أهمية البحث:

تكمن أهمية البحث في وقوفه على هذا الجانب المهم الذي لم يجد اهتماماً كافياً في الدراسات النقدية السابقة لديوان (إشراقة)، حيث يرى الباحث أن الوقوف عندها بشيء من الإمعان والتحليل يسهم في إعادة قراءة الديوان وفق رؤية جديدة تضفي مزيداً من الحيوية على تجربة الشاعر.

#### مشكلة البحث:

يسعى البحث للإجابة على عددٍ من الأسئلة المهمة: ماهي الدلالات الإيحائية والرمزية في بنية العنوان الرئيس لديوان (إشراقة)؟ ما العلاقة بين اختيار الشاعر (إشراقة) عنواناً للديوان، و(قطرات) عنواناً للقصيدة الأولى؟ ما مدى تجليات العنوان الرئيس في عناوين القصائد داخل الديوان؟

#### منهج البحث:

يتخذ البحث المنهج السيمائي منهجاً لدراسة العنونة في ديوان (إشراقة)، وتم استدعاء هذا المنهج باعتباره الأقدر على استجلاء فكرة الدراسة، وتحقق غاياتها؛ وذلك لتميزه بميزتين لهما ارتباط وثيق بفكرة البحث، الأولى: تخطيه البنية الداخلية للنص إلى البنى الخارجية له، والنظر إليها كوسيلة تؤدي دوراً مهماً في فك شفرات النص الأدبي، والثانية: توسيع دائرة الدلالة والنظر إلى النص باعتباره بنية مفتوحة مشبعة بدلالات متباينة ومتغيرة في إطار نظم دينية وسياسية واجتماعية مسيطرة '.

<sup>&#</sup>x27; . ليلى شعبان شيخ محمد رضوان، وسهام سلامة عباس، المنهج السيميائي في تحليل النص الأدبي، حولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، مجلد ١، عدد ٣٣، ص ٧٨٦ وما بعدها.



#### الدراسات السابقة:

إن غنى تجربة التجاني الشعرية وفرادتها قياساً بمعاصريه أغرت الكتّاب والباحثين للعناية بها ودراستها، ولا شك أن كل دراسة يمكن أن تغيد في هذا البحث، خاصة الدراسات التحليلية النقدية التي ركزت على السياق النصي، ومن أهمها: كتاب (التجاني شاعر الجمال) للدكتور عبد المجيد عابدين، وكتاب (الرؤيا والكلمات. قراءة في شعر التجاني يوسف بشير)، للدكتور محمد عبد الحي، والتي تعدّ من القراءات المتمكنة لتجربة الشاعر، بالإضافة إلى عدد من البحوث والدراسات، كدراسة أحمد محمد البدوي (التجاني يوسف بشير: لوحة وإطار)، ودراسة الناقد الجزائري عبد القادر فيدوح (العبارة الصوفية في شعر التجاني)، التي تناول فيها الجانب الصوفي في شعر التجاني.

# التمهيد: العنوان نص موازِ، ومفتاح للقراءة:

يقتضي الحديث عن سيميائية العنوان في ديوان (إشراقة) الإشارة إلى المنهج السيميائي بحسبان أنه المنهج الذي لفت الانتباه لدور هذه العتبة المهمة في سبر أغوار النصوص الأدبية، وإعادة قراءتها وفق رؤبة جديدة.

السيميائية عند النقاد واللغويين هي علم العلامات المرتبط بالدلالة، يقول صلاح فضل: "هو العلم الذي يدرس الأنظمة الرمزية في كل الإشارات الدالة، وكيفية هذه الدلالة"، لذلك فهي تسعى دائماً لاستكشاف علاقات دلالية غير مرئية من خلال التجلي المباشر للواقعة". إذاً فالسيميائية تطرح في دراسة أي نص أدبي هدفاً واحداً هو اكتشاف

۲ . سعید بنکراد، السیمیائیات، منشورات الزمن، ۲۰۰۳، ص ۱۰.



<sup>&#</sup>x27; . صلاح فضل، مناهج النقد المعاصر، ط١، دار فرحة للنشر والتوزيع (القاهرة)، ٢٠٠٣، ص ١٢١.

المعنى. وعلى هذا الأساس فإن التحليل السيميائي للنصوص الأدبية دائما ما "يركز على العلاقات بين العلامات وعلى المعنى الناتج عنها" .

والسيميائية كمنهج يعمل دائماً على تحليل النصوص الأدبية وقراءتها قراءة علمية دقيقة من خلال كشف البنيات العميقة الكامنة وراء صياغة النص الأدبي<sup>7</sup>، ويتم الكشف عن هذه البنيات عن طريق التأويل، فهو منهج يتخطى البنية السطحية، والتفسيرات الداخلية والدلالات الحرفية، ويرى أنها لا تكفي وحدها في الوصول إلى المقاصد الدلالية في النص، فيتوجه نحو البنية العميقة لدراسة العلامات والإشارات والرموز وأنظمتها، حتى ما يخرج منها عن حيز النص الأساسي.

وتعدُّ النصوص الموازية أو العتبات النصية من أهم العلامات التي اتخذها السيميائيون مجالاً لقراءة النص وإنتاج الدلالة، وتُعرَّف العتبات النصية بأنها: "بنيات لغوية أو أيقونية تتقدم المتون وتعقبها لتنتج خطابات واصفة لها، تعرِّف بمضامينها وأشكالها وأجناسها، وتقنع القارئ باقتنائها، ومن مشمولاتها: المؤلف، والعنوان، والأيقونة، ودار النشر، والإهداء، والمقتبسة، والمقدِّمة والافتتاحيات، وغيرها".

ويأتي العنوان على رأس هذه العتبات، فقد أضحى علامة مهمة لا يمكن تخطيها في أي تحليل سيميائي، وذلك منذ أن لفت جيرار جينيت النظر إليه في كتابيه "أطراس" و"عتبات"، حيث اعتبره أهم عناصر النص الموازي<sup>3</sup>. والعنوان يقع في موضع الرأس من

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. عبد القادر رحيم، العنوان في النص الإبداعي: أهميته وأنواعه، مجلة كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية، العددان الأول والثاني ٢٠٠٨، ص ٣٢٤.



<sup>&#</sup>x27;. نصر الدين بن عنيسة، الموضوع السيميائي ولعبة المعنى، مجلة سمات، مجلد ٢، عدد٢، ٢٠١٤، ص ٣٩١.

<sup>· .</sup> سيزا قاسم، مدخل إلى السيموطيقا، دار إلياس العصرية (القاهرة)، ١٩٨٦، ص ١٧.

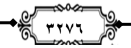
عبد الخالق بلعابد، عتبات (جيرار جينيت من النص إلى المناص)، تقديم سعيد يقطين، ط١، الدار العربية للعلوم ناشرون (بيروت)، ٢٠٠٨، ص ٣٠.

النصوص الموازية ويعتبر أهمها، فهو عتبة النص الأولى التي يستنطقها القارئ بغرض الكشف عن دلالاته الخاصة وفك شفرته الرامزة، لأنه يعد نظاماً إشارياً سيمائياً ذا أبعاد دلالية ورمزية يغري الباحث بتتبع تلك الدلالات ومحاولة الكشف عن تلك الرمزية التي تتمدد في جسد هذا النص المكثف'.

والعنوان عموماً سواء أكان رئيساً أو فرعاً، يفترض فيه أن يتميز بالكثافة اللغوية العالية، فمن حيث الصياغة يمثل العنوان اقتصاداً لغوياً يفرض أعلى فاعلية تلق ممكنة، ويعد الصلة الأولى بين القارئ والنص ، حيث يختصر الكثير من العبارات التي يمكن أن تقال عن التجربة الشعرية؛ لذلك فإن القراءة النقدية له تكون على مستويين: الأول: ينظر فيه إلى العنوان بوصفه بنية مستقلة لها بعدها الدلالي الخاص، والثاني: ينظر فيه إلى الربط بين دلالة العنوان الخاصة وشبكة المعاني في النص أي العلاقة الكائنة بين الاسم والمسمى، فقد يختزل العنوان المعنى الكلي في إشارة أو وضمة قوية كالبرق الخاطف، وقد يعبر عن لحظة التجربة، أو مكانها، إلى آخر ما يؤديه من وظائف.

وهذا يعني أن النص الكلي، وإنما يتكون في الأصل من نصين، النص وعنوانه، أحدهما: طويل وهو النص، والثاني مقيد موجز مكثف ربما يتألف من كلمة أو اثنتين، أو يكون اسماً، أو فعلاً، أو شبه جملة، أو جملة قصيرة، هو عنوانه.

بسام موسى قطوس، سيمياء العنوان، وزارة الثقافة، (عمان)، ط١، ٢٠٠١م، ص ٣٦.



<sup>· .</sup> جميل حمداوي، السيموطيقا والعنونة (مقال)، مجلة عالم الفكر، مجلد ٢٥ عدد ٣، ١٩٩٧، ص ٩٦ وما بعدها.

<sup>·</sup> أندريه مارتيه، مبادئ ألسنية عامة ١٩٩٠، ص ٢٢٣.

لذلك فالعنوان يعتبر المفتاح الذي يمكِّن من الدخول إلى علم النص، وبالتالي فإن لهذا النص المكثف شعريته التي تمنح النص مزيداً من الانفتاح نحو قراءات جديدة تضيف إليه مزيداً من الحيوية.

وتبدو شعرية العنوان في مستوى التلقي الأولي (نص العنوان – النص المعنون) ونعني بذلك أنموذج العنوان الصياغي، وفي مستوى التلقي الكلي (نص العنوان + النص المعنون)، وهو تجليات العنوان نفسه في النص، وذلك دون فصل المستويين عن بعضهما. فإذا نظرنا إلى العنوان كبنية مستقلة فإن شعريته تتجلى في بنية الكلمة الصرفية أو التركيبة. وفي رمزيتها واختزالها للمعنى، فاللفظة في الشعر . كما نعلم . لا تظل أسيرة المعجم اللغوي، إنما يفجر الشاعر طاقتها الدلالية ليخلق بها معانٍ عديدة، وصوراً جديدة، وهنا يمكن أن تمنحنا الكلمة أو العبارة أو الجملة القصيرة في العنوان شعرية خاصة فيما تحيل إليه من إشارة تاريخية، أو دينية، أو سياسية، أو أسطورية، أو غير ذلك.

وتكتمل شعرية العنوان في ظل العلاقة الدلالية المتولدة في سياقه النصي، وهذه تفتح الباب لإعادة إنتاج دلالة النص، فيكون العنوان هنا بمثابة المفتاح الذي افتقده الأوائل حينما قال ابن رشيق «الشعر قفل مفتاحه أوله» ، ومرد ذلك أنه لم يجد عتبة تعينه في فك شفرة النص، فالتجأ إلى مفتتح القصائد.

استناداً على ما سبق فقد لاحظ الباحث الاهتمام المتعاظم الذي أولاه الشاعر السوداني التجاني يوسف بشير للعناوين، فقد سمى نصه الأكبر (الديوان) بذلك الاسم الموحي (إشراقة)، ومن أراد الوصول إلى كنه وسر تجربة الشاعر عليه الوقوف عند هذه الكلمة الموحية التي تعد مفتاحاً لفهم وعي الشاعر بمشروعه الشعري أو تجربته الخاصة، أولاً

<sup>&#</sup>x27;. ابن رشيق: أبو علي الحسن بن رشيق القيرواني، العمدة في صناعة الشعر ونقده، ج١، تحقيق النبوي عبد الواحد، مكتبة الخانجي (القاهرة) ١٣٢٠هـ/٢٠٠م، ص ٣٥٠.



من خلال البحث عن شعريتها في ذاتها - أي في مستوى التلقي الأول باعتبارها العتبة الأولى، ثانياً: ربط شعريتها بالعناوين الأخرى في الديوان في مستوى التلقي الكلي. أولاً - إشراقة / رمزية البداية:

ينظر إلى كلمة (إشراقة) هنا باعتبارها عنواناً له قوته واستقلاليته وسلطته الخاصة، وذلك حينما يمارس نفوذه البصري والدلالي وهو في واجهة الديوان على القارئ، فيصبح علامة محفزة لاكتشاف كنه ذلك الديوان.

الإشراق فيه رمز على البداية، ودلالة على الأولية، أي بداية النهار أو أوليته، وذلك لارتباط معنى الكلمة في اللغة بطلوع الشمس وإضاءتها للأرض، فقد ورد في اللسان «شرق، شرقت الشمس تشرق شروقاً وشرقاً: طلعت، وأشرقت الشمس إشراقاً: أضاءت وانبسطت من على الأرض...، وقيل شرقت وأشرقت: طلعت، وحكى سيبويه شرقت الشمس وأشرقت: أضاءت.. وأشرق وجهه ولونه: أسفر وأضاء وتلألأ حسناً، وقيل: أشرقت الأرض إشراقاً، إذا أنارت بإشراق الشمس وضحاها عليها، وفي التنزيل أواًشرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُور رَبِّها}» .

فإشراق الشمس إذاً يشيء ببداية اليوم أو أولية النهار، كما يدل على شيوع الضوء وانتشاره على الأرض بعد ظلام الليل مما يمنح الأرض حسناً ببهاء ذلك الضوء الساقط من الشمس، فإذا قيل مجازاً أشرق وجهه، فيعني ذلك بيان لمعانه حتى إن عينك أول ما تقع، تقع على ذلك الوجه، والوجه أول ما يبين من الإنسان وبه يعرف.

عليه فيمكن أن يُحمل اسم (إشراقة) عنواناً للديوان على الظهور الساطع القوي لتجربة الشاعر الأولى، وهذا المعنى يمكن كذلك أن تكتسبه الكلمة من خلال بنائها الصرفي، فقد وردت الكلمة على صيغة المصدر للفعل الرباعي (أشرق) مختوم بتاء التأنيث ليدل

<sup>&#</sup>x27;. ابن منظور: أبو الفضل بن محمد بن مكرم بن علي، لسان العرب، دار صادر (بيروت)، ط١، مادة (ش، ر، ق).



على المرة، فد «المرة (مما زاد على الثلاثي) رباعياً أو ثلاثياً مزيداً فيه تحصل (بزيادة تاء) التي للتأنيث للوقوف عليها هاء في آخر المصدر . يضاف إلى ذلك ورودها على صيغة النكرة، ولا شك أن التنكير يمكن أن يكسب الكلمة أو العبارة «حسناً وروعة ولطفاً لا يقادر قدره، وتجدك تعدم ذلك في التعريف وتخرج عن الأريحية والأنس إلى خلافهما» .

وقد أطنب البلاغيون في المعاني المستفادة من التنكير ومنها الشيوع والتفخيم والتعظيم والتهديد، والتقليل والتكثير وغيرها<sup>٦</sup>، وجميع المعاني ينظر فيها لدلالة الكلمة النكرة وهي داخل سياق معين من خلال علاقتها بما جاورها من كلمات، ولكن كلمة إشراقة تقف في واجهة الديوان دون أن يسندها سياق بعينه، وهذا ما يحفز على قراءتها كنص موازٍ لنص الديوان، فسياقها هو كل تجربة الشاعر، لذلك فهي توحي بإشراق الشاعر من عالمه بعد معاناة التجربة، فهي هنا أقرب إلى معنى العموم أو الشمول منه إلى معنى الضيق أو الخصوص.

إذاً فإن شعرية هذا العنوان تبدو في مجيء العنوان على صيغة النكرة مع دلالته على المرة، مما فتح آفاق الدلالة نحو دلالة الاستمرار، فكأنما أراد الشاعر أن يقول هذه إشراقتي الأولى التي ستليها إشراقات كثيرة، كأن يقول القائل (هذه إطلالة)، فكأنها الأولى التي لا تمنع إطلالات أخرى. فلو كان التجاني قد سمى ديوانه (الإشراقة) لما أفادت معنى الاستمرار رغم الدلالة على المرة، فالتعريف هنا يحدد دلالة الكلمة، لدلالته

قضل حسن عباس، البلاغة فنونها وأفنانها (علم المعاني)، ج۱، دار الفرقان - إربد (الأردن)، ط۳،
 ۱٤۱۳ ه/۱۹۹۲م، ص ۳۲۹ ما بعدها.



<sup>&#</sup>x27;. التفتازاني: مسعود عمر سعد الدين شرح مختصر التصريف العزّي في فن الصرف، شرح وتحقيق عبد العال سالم مكرم، مكتبة الأزهرية للتراث، ط٨، ١٤١٧ه/١٩٩٧م، ص١٩١

<sup>·</sup> الجرجاني: أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد، دلائل الإعجاز، قراءة وتعليق محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي (القاهرة) ١٤٢٤هـ/٢٠٠٤م، ص٢٨٨

على الخصوص وليس على العموم، أما التنكير فوسّع من دلالة كلمة (إشراقة)، وأطلق عنان التأمل في أفق المعنى.

الجزء الرابع

كما لا يخفى التناص بين حرص التجاني على إبراز أولية تجربته عن طريق هذا العنوان الموحي، وبين حرص أبي العلاء على اختيار اسم (سقط الزند) عنواناً لديوانه الأول، فسقط الزند تعني ما تطاير من أول الشرر، فدل هذا العنوان المركب من المضاف النكرة (سقط) إلى الاسم المعرَّف (الزند) على الأولية كذلك، فقد جمع أبو العلاء في هذا الديوان معظم شعره في الطور الأول من حياته .

وقراءة هذا العنوان في ظل وروده في بعض نصوص الديوان يحمل هو الآخر تلك الرمزية، فقد وردت في قصيدة (الصوفي المعذّب) عبارة (الإشراقة الأولى)، التي شبه بها التجاني انفصال الطفل، ذلك المخلوق النقي، عن عالم البراءة في فترة تكوُّن الوعي بهبوط آدم (عليه السلام) إلى الأرض ، حيث دلت هذه العبارة على أولية الخلق لربط الشاعر هذه العبارة بخلق آدم (عليه السلام)، يقول التجاني :

ربِّ في الإشراقة الأولى على طينة آدم أمام تزخر في الغيام الغيام وفي الطينة عالم ونفوس ترجم المال على وأرواح تحاوم

فالإشراقة الأولى قصد بها التجاني لحظة خلق آدم وذريته في عالم الذر ليشهدوا لله بالربوبية، قال تعالى {وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّ تَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى

التجاني يوسف بشير، ديوان إشراقة، دار الثقافة - بيروت، مكتبة النهضة السودانية (الخرطوم)، ط٧،
 ١٢٥ م، ص ١٢٥.



<sup>&#</sup>x27; . طه حسين، تجديد ذكري أبو العلاء، دار المعارف (القاهرة)، ط٦، ٩٦٣ ام، ص ١٨٠ وما بعدها.

أ. محمد عبد الحي، الرؤيا والكلمات (قراءة في شعر التجاني يوسف بشير)، دار ابن زيدون (بيروت)
 ودار الفكر (الخرطوم)، ط١، ٥٠٥ هـ/١٩٨٥م، ص ٢٧.

أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَـذَا غَافِلِينَ}'. حيث ورد في تفسير هذه الآية «يخبر تعالى أنه استخرج ذرية بني آدم من أصلابهم، شاهدين على أنفسهم أن الله ربهم ومليكهم، وأنه لا إله إلا هو، كما أنه تعالى فطرهم على ذلك وجبلهم عليه»'. فلحظة الخلق هذه سماها التجاني بالإشراقة الأولى، وهذا يدلل على ربطه بين الخلق والإشراق.

وتسمية تلك اللحظة إشراقة يربطنا بفكرة أن الخلق هو نور يصدر عن نور الأنوار، وهو الله الخالق الأعظم، وهي الفكرة التي سادت في فلسفة الإشراق التي رأى أصحابها أن الصورة الأولى للخلق هي صدور النور عن نور الأنوار ".

هكذا توحدًت الفكرة بين لحظة الخلق الأولى لآدم وذريته التي سماها التجاني بالإشراقة الأولى وبين لحظة الخلق الشعري الأولى للشاعر وبنات إبداعه -أي قصائده - فلا غرابة أن يسمي التجاني إبداعه الأول في علم الشعر بإشراقة. فهذه الرمزية المشتركة تنطلق من دلالة النور أو الإشراق على الخلق سواء كان خلقاً للإنسان أو خلقاً للشعر، وبالرجوع إلى النص المفسر أو إلى قصيدة (قطرات) نجد ما يعضد هذه الرمزية، حيث يقول التجاني ::

يصفق البشر دونها والطلاقة ف ومن زهرة القرنفل باقة قطرات من الندى رقراقة فصمنتها من بهجة الورد أفوا



١ . الأعراف: أية ١٧٢.

ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم ج٣، دار طيبة (الرياض)، ط٢، ٢٠١ه/ ١٩٩٩م، ص ٥٠٠.

جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني ١٩٨٢م، ص ٩٣ وما بعدها.

ئ. ديوان إشراقة، ص ٧.

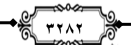
فأول ما وصف به التجاني القطرات أنها قطرات من الندى، والندى رفيق الإشراق، فالعين لا تقع على قطرات الندى إلا بعد شروق الشمس، مما يشعر ببداية اليوم فكأن تلك اللحظة هي لحظة الانتقال من السكون إلى الحركة، أو هي بداية الحياة في يوم متجدد.

إذاً فقد اختار التجاني كلمة (إشراقة) لتكون عنواناً لديوانه الأول، وهو عنوان يمكن وصفه بأنه بطاقة تعريف لهوية تجربة الشاعر، فالتجاني أراد بهذا العنوان أن يحيل القارئ إلى أول الشعر الذي سمح به طبعه وهو في ريق الشباب أو الحداثة، ومن أجل دعم ذلك العنوان وإسناده افتتح التجاني ديوانه بقصيدة (قطرات) التي لم يمنحها الأولية نتيجة لتراتب زمني أو موضوعي، بل من أجل تفسير ذلك العنوان الموحي الذي لا يمكن فك شفراته الرامزة إلا من خلال هذه القصيدة التي جمعت مفاتيح الدخول للديوان وقدّمت له.

# ثانياً - رمزية الخلق الشعري بين (إشراقة) و (قطرات):

بعد الوقوف عند كلمة (إشراقة) باعتبارها واجهة التلقي الأولى في غلاف الديوان الخارجي أو باعتبارها علامة مفردة يمكن بيان شعريتها في ذاتها، فإنه لا بد من الإشارة إلى أن اكتمال شعرية هذا العنوان تحتاج كذلك إلى ربط عنوان الديوان بعنوان آخر هو عنوان قصيدة (قطرات)، فما علاقة الإشراق بالقطرات أو النور بالماء باعتبار أصلهما. أصل الإشراق النور، وهو عند كثير من العلماء أصل الضوء عموماً؛ ومنه مبدؤه، وعنه يصدر؛ لذلك فهو اسم من أسماء الله سبحانه وتعالى ، وفي الفلسفة الإشراقية فإن النور هو مصدر الوجود والإنسان، ومبعث الإشراق . وللنور شعرية خاصة تتضح أكثر

<sup>· .</sup> محمد علي أبو ريان، أصل الفلسفة الإشراقية، دار الطليعة (بيروت)، ١٩٦٩م، ص ٢٠٠.

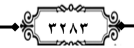


<sup>&#</sup>x27;. السهيلي: أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد بن أبي الحسن الخثعمي، الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، ج٢، دار الكتب العلمية (بيروت)، (د. ت)، ص ١٦٤.

ما تتضح عند فلاسفة المتصوفة. حيث ارتبط عندهم بشيئين: لحظة التجلي، والكشف «النور مفتاح أكثر المعارف فمن ظن أن الكشف موقوف على الأدلة المجردة فقد ضيق رحمة الله الواسعة»، والنور عندهم كذلك هو مبدأ إبداع وخلق، ومبدأ خلاص ومبدأ رؤيا . كما أن كلمة النور ومشتقاتها مثل الضوء والشعاع والسنا وغيرها شكلت مرتكزاً مهماً في المعجم الشعري والصورة الشعرية لشعراء الوجدان، وقد استخدموها للدلالة على معانى روحية ونفسية، وذلك لقدرتها على الإيحاء ."

وتجربة التجاني الشعرية ليست بعيدة عن تجربة شعراء الوجدان، وما يؤكد ذلك اختياره كلمة (إشراقة) -التي تجسد النور - اسماً للديوان، مما يفضي إلى أن اختيار تلك الكلمة التي دلت على أولية الخلق لم يكن شكلاً خارجياً فحسب، لكنه شيء تعمق روح الشاعر، وحمل في جوفه رمزية كاملة للتجربة، لأن الشعر عند التجاني هو إشراق، وهو مرتبط بلحظة الكشف التي تشبه رفيقتها في الحالة الصوفية، فالتجاني (وقِق في أن جعل علاقته بالشعر لا تنحصر في كتابة نص شعري، وإنما تكمن -هذه العلاقة-في تعزيز الحضور الكشفي للنص الشعري).

<sup>\*.</sup> عبد القادر فيدوح، مقال بعنوان (العبارة الصوفية في شعر التجاني يوسف بشير)، منقول عن مجلة أبابيل – سوريا الرابط http://draqader.arabblogs.com/.



<sup>&#</sup>x27;. الغزالي: أبو حامد محمد الغزالي الطوسي النيسابوري، المنقذ من الضلال، قدم له وعلق عليه وشرحه علي بو ملحم (دكتور)، دار مكتبة الهلال (بيروت)، ط١، ١٩٦٣م، ص ٢٣.

http://www.ahewar.org الموقع الرئيس لمؤسسة الحوار المتمدن، الرابط http://www.ahewar.org

عبد القادر القط، الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، دار النهضة العربية (بيروت)، ط١٠.
 ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م، ص ٣٥٤.

وأصل القطرات الماء، مفردها قطرة، والقطر لغة كما ورد في اللسان هو: «الماء والدمع وغيرهما من السيال يقطر قطراً وقطوراً وقطراناً وأقطر. والقطر: المطر. والقطر ما قطر من الماء وغيره واحدته قطرة والجمع قطار» .

أما الماء فهو روح الحياة، وعلاقته بالخلق ظاهرة ومعلومة، أما شعريته فتبدو في دلالته على الحركة والتحول والصيرورة، وقد هيمن الماء على المستوى المعجمي للتجاني سواء في كثرة الألفاظ الدالة عليه ك (البحر، والقطر، والنبع، والعين، والنهر، والنيل وغيرها)، أو من حيث الألفاظ التي ترتبط به بالتعالق أو المجاورة أو غيرها ك (الشاطئ، والزورق والضفة، والزاد، والسحاب، والطين، والارتواء، والظمأ وغيرها)، أو الأفعال المرتبطة بحركته، ك (فاض، سال، تدفق، استحجر، نبع، ترشف، يروي وغيرها).

إذاً فقد شكّل كل من النور (الإشراق) والماء (القطرات) بؤرتين متشابكتين متناغمتين في الخطاب الشعري للتجاني، حيث نجدهما يتمددان في تفاصيل الديوان يتبعان بعضهما، فقلما تجد في الديوان ذكراً للنور أو الإشراق دون أن تجد الماء بلفظه أو مترادفاته أو متعلقاته.

النور والماء قرينان عند التجاني في كثير من قصائده، مما يدل على أن رمزيتهما بالنسبة لتجربته كانت من صميم مفهومه لفكرة الخلق الشعري، فلحظة الإشراق ترتبط عند التجاني بالوصول إلى السعادة والطمأنينة، وبالأمل في أن يسود نور العلم على الجهل، وتسود روح الطمأنينة محل القلق، وتسود روح اليقين محل الشك، لذلك فالليل إذا ارتبط بالنفس أو الروح أو حتى بالوجود دل على الشك والقلق والجهل واليأس والحزن، يقول التجاني في قصيدته (اليقظة) أ:

لو صب فيه الزمان لابتلعه

في الليل عمق وفي الدجي نفق



<sup>&#</sup>x27; . ابن منظور ، لسان العرب، مادة (ق. ط. ر).

۲ . ديوان إشراقة، ص ۱۳۲.

لو مزق الرعد مسمعي أحد للو أفرغ الفجر ذو الجوانب

في عمق ذاك الدجى لما سمعه في أدنى إناءٍ من عنده وسعه

هكذا صور التجاني تمدد الظلام في أعماق الوجود، وإحاطته بكل شيء واستيعابه لذلك الفجر في إنائه الواسع، هنا يبث التجاني صورة توهم بأن لا فكاك من ذلك الجهل المطبق، حتى إذا ما امتد الزمن بذلك الوضع وسارت مركب الحياة برق الإشراق وبهر النور فتغيرت الحياة ':

وكان دهر ونكبت حقب يسرد سهم الضياء دارعه حتى أفاض الضياء وانفجرت فاليوم لا مركب الضحى عسر ضوء من العلم في مدارجه

والجهل (يفري) على الثرى سبعه ويحتمي بالكهوف أن تزعه عين من النور شردت بدعه ولا مراقي السماء ممتنعه نسعى، وللعلم في الوجود سعه

وما يلاحظ في صورة التجاني التي يجسد فيها النور يربطه بمفردات ذات صلة بالماء فالضياء يفيض، والنور له عين تنفجر، هكذا دائماً تمتزج صورة النور مع الماء.

والصورة المقابلة للنور هي الظلام، فإذا شعر التجاني بفراق فردوس الطمأنينة النفسية نتيجة فراقه لذلك الإيمان الطفولي النقي بعامل ارتباطه ببعض قشور الحياة التي داخلت إيمان ذلك الصبي العابد، أحس التجاني بانطفاء النور وإظلام الروح :

د خلوصي وصفائي ت أري ما أنار

شم ماذا جد من بعد أظلمت روحى ما عد



۱ . ديوان إشراقة، ص ١٣٣.

۲ . ديوان إشراقة، ص ١٢٦.

تمنى التجاني مع إظلام روحه الموت، دعاه وترجاه بعد أن شعر ألا جدوى من حياة ليس فيها طمأنينة، ولا يترك التجاني هذا المقطع دون أن يربط بين ذلك النور المفتقد وبين الماء:

آه يا موت جنوني آه يا يوم قضائي قصائي قصا

وقد ربط التجاني كذلك بين نفسه وبين الإشراق، حيث وصف نفسه بأنها إشراقة من سماء الله، وهذا يتماهى كذلك مع فكرته الأساسية وهي ارتباط الإشراق بالخلق، ولا يغادر التجاني تلك الصورة إلا ويدمجها بصورة الماء فيجعل نفسه موجة عارمة تقلع من شطِّ وترسي في آخر ':

هي نفسي إشراقة من سماء الله عن شطٍّ وترسي من الوجود بشطِ

كذلك تبعت صورة الإشراق صورة الماء، فإذا كان ظهور الإشراق في النفس تبعه ظهور موجة الماء، فإن غياب الإشراق في المقابل -لدى التجاني- تبعه تحجّر الماء وجموده، وهذه الصورة تؤكد تلك العلاقة الأصيلة بين رمزية النور ورمزية الماء. يقول التجاني :

غاب عن نفسي إشرا قك والفجر الجميل واستحال الماء فاست

في صورة عكسية لما سبق، فإن قطرات الندى تتحول إلى فيوض من النور، وإلى نبع من قوة خلاقة تتشكل بحضور الإشراق في لحظة الإبداع الشعري، وذلك حيث يقول $^{7}$ :



۱۰۳ میوان إشراقة، ص ۱۵۳

۲ . ديوان إشراقة، ص ۱۲۷.

 $<sup>^{7}</sup>$  . ديوان إشراقة، ص  $^{8}$ 

#### ر، ونبع من قوة خلاقة

# بعض أندائه فيوض من النو

وعلاقة الماء بالحياة لا تخطئها العين، وبالتالي فإن علاقته بالخلق تابعة لها، وذلك أن خلق الإنسان هو في الأصل من الماء، قال الله تعالى: {أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ}'.

هكذا زاوج التجاني بين الإشراق والقطر في خطابه الشعري مستفيداً من شعرية الماء في قدرته على التحول والصيرورة، ومن النور في تعبيره عن لحظة الكشف والتجلي، فأحياناً كما ورد يتحول الماء في الصورة الشعرية إلى نور أو فيوض من النور أو يتحول الضياء أو الإشراق إلى صورة من صور الماء. هكذا كان هذا المزج الذي ناسب عنوان الديوان وقصيدته الأولى.

# ثالثاً: قطرات عنواناً مفسِّراً:

أول ما يمكن الإشارة إليه في العلاقة بين (إشراقة) و (قطرات)، هي قراءة المفارقة القائمة بين ورود اسم الديوان على صيغة المفرد (إشراقة)، واسم عتبته الثانية (قطرات) على صيغة الجمع. إن الإشراقة هي لمعة قوية كاملة تدل على مجمل الخلق الشعري، وتجسده في كماله في لحظة واحدة، أما القطرات فهي وليدة اللحظات العديدة، لأن نزول القطرة يحتاج إلى وقت، فما بالك بالقطرات.

وهكذا ربط التجاني بين دلالة المفرد ودلالة الجمع، فالقطرات تمثل الصور الحسية لذلك الإشراق، أو بمعنى أدق هي التي تجسده. فكأنما القطرات هي الدفقات الحسية لهذا الإشراق المعنوي، فإذا كانت لحظة الشهود في الإشراقة الأولى تمثلت في حضور ذرية آدم عليه السلام، فإن لحظة شهود إشراقة التجاني تمثلت في حضور قطراته، أي قصائده.



١ . الأنبياء، آية ٣٠.

إذاً فقد شكلت تلك القطرات صورة للحظة الإلهام أو لحظات التدفق الشعري، فالصورة التي اتخذها التجاني ليجسد بها تلك اللحظة هي ظهور قطرات الندى الجميلة المبهجة، يقول التجاني':

قطرات من الندى رقراقة فضمنتها من بهجة الورد أفوا نشرت عقدها أصابع من نو ربَّ وشي نمقن في صفحة الور ومصابيح أسرجتها يد الشم

يصفق البشر دونها والطلاقة في ومن زهرة القرنفل باقة ويا ومن زهرة القرنفل باقة ويا ويا ترسلن خفة وأناقة وينضرن في الربى أنماقة وينضرن في زهرة خفَّاقة

جعل الشاعر يصف جمال هذه القطرات المتساقطة من تلك الزهور والورود في ذلك الصباح المشرق المتجدد، وإشراق تلك القطرات هي بمثابة إشراق تلك اللحظات التي يلتقطها الشاعر من عالم الوحي والإلهام، ومنذ البيت الثالث في هذه الأبيات يبرز الشاعر تلك الصورة المدمجة من المعنوي وتجسده الحسي أي بين القطر والنور، تلك الصورة التي تكرر صداها كثيراً في الديوان -كما سلف- فمثلما شبه الشاعر صورة تدفق القطر بأصابع النور، جعلها كذلك تتقطر نجماً، هكذا باتت لحظات الإلهام هي مزيح من القطر والنور.

ومفردات الطبيعة التي سيطرت على مفاصل الصورة في قصيدة (قطرات) تؤكد رمزية الحديقة عند التجاني للتعبير عن الجمال الشعري في التنسيق والنظام «إن التجاني يعتمد صورة الحديقة للتعبير عن ذلك الوجود الجمالي الفردوسي الذي يحمل في نفسه تلك القصة الكونية التي يعيد خلقها الشاعر في التنسيق اللغوي الموسيقي في القصيدة... فالشعر عند التجاني عمل عظيم وصورة "الحديقة" عنده تدل على ذلك



۱ . ديوان إشراقة، ۷.

دلالة صادقة. فإذا أراد التجاني أن يصف لحظة نظمه الشعر استجلب ذلك لذهنه صورة حديقة كاملة بعناصرها من زهر وعطر ونظام، يستعيرها رمزاً لعالم الخيال المتفتح لحظة الإبداع الشعري» .

ولحظات الإلهام أو الإبداع الشعري التي عبر عنها التجاني بتلك القطرات التي تنفضها أجنحة الأملاك . كما سيأتي . مشكّلة صورة لجمال حديقة الشعر تتماشى مع رؤية التجاني للشعر باعتباره إلهاما أو سحراً ، يقول التجاني «لا محالة أن الشعر فن سحري في كل شيءٍ» أ ، ويقول كذلك إن هناك «قوة من السحر السماوي في الشاعر يفتح به من مغاليق الكون ما أقعد الفلسفة أن تنفذ من رتاجه ، والعلم أن يصعد من معراجه» ألا ويعضد ذلك الانزياح الذي جعل التجاني الشاعر نبياً ملهماً من سماء الفن ، يقول التجاني في قصيدة (في الموحى) أ:

وغفت ضجة ونامت مزاهر مستجيشاً وفاض ملءَ المحاسرُ

أذن الليك يا نبي المشاعر دفق العطر في صدور الروابي

وبالتالي فإن تلك الحديقة المنظمة سقطت قطراتها من ذلك السحر السماوي أو عالم الإلهام العلوي، فلا غرابة أن تحملها الأملاك الطائرة إلى تلك الأرض لتصيب قلب الشاعر وتحرك أوتاره وتستبد بقلبه ولسانه :

للك تلك الرفافة الصفاقة

نفضتها في الدهر أجنحة الأم



<sup>&#</sup>x27; . محمد عبد الحي، الرؤيا والكلمات، ص ٨٩.

لأثار النثرية الكاملة للتجاني يوسف بشير (السفر الأثار النثرية الكاملة للتجاني يوسف بشير (السفر الأول)،
 الخرطوم - ١٩٧٨م، ص ٢٣.

۳ . نفسه، ص ۸۲ .

ئ . ديوان إشراقة، ص ٨٣

<sup>° .</sup> ديوان إشراقة، ص ٧.

فأصابت فيما تصيب فتئ نقً إن تردت في غائر من أماني واستقلت بأصغربه.. فكم قـقَ شاخصاً ما يزال يعزف ما شا

رن أتاره وهجن اعتلاقه ـه وندّت من الهوي أعراقه من أضعافه وأنهضن ساقه ء، على مزهر الندى أشواقه

هذه القطرات بعد أن لامست أوتار ذلك الفتي رامزة لعملية الخلق أو الإبداع الفني صارب فيوضاً من النور، وفي ذلك إشارة إلى أن عنصر خلق تلك الإشراقة هو الماء، الذي حسد تلك العملية كما قلنا ':

ر ونبع من قوة خلاقة عبقريّ المطارف الرباقة ب خفوق ولوعة دفاقة حب والقلب وجده واشتياقه مىي ومهوى مدامعي الرقراقة يّ صدى يرجم الهوى أبواقه

بعض أندائه فيوض من النو لفها في الصبا وأضفى عليها فهو دفق من عالم كله قل عالم الحسن والجمال ودنيا الس يتحدرن من مفاجع أيا وبسرجعن مسن (مفساتن) دنیسا

هذه الإشراقة التي خرجت من نبع قوة الإبداع الخلاقة تشكَّلت في عالم الشاعر الذي يسيطر عليه الإحساس، لأن عالمه هو قلبه، وقلبه هو مملكة شعره، وشعره هو انعكاس لإحساسه وصدق مشاعره. وفي البيتين الأخرين من هذه الأبيات يشير التجاني، ومن خلال ذلك التقابل اللغوي (يتحدرن من مفاجع أيامي) و (يرجعن من مفاتن دنياي)، إلى



<sup>&#</sup>x27; . دیوان إشراقة، ص ۷، ۸.

صدى المفاجع والمفاتن في تجربته، فقسوة الحياة التي عاشها التجاني وآماله وطموحه عوامل أثرت في نفسه الحساسة الشاعرة'.

وهكذا تستمر تلك القطرات مشكّلة المادة الأولى أو العنصر الأول في عملية الخلق الشعري، ولما كانت شعرية الماء تكمن في قدرته على التحول والصيرورة -كما أسلفنا- فإن هذه القطرات تحولت إلى رموز لها علاقة بالمولود الإبداعي الجديد بعد اكتمال خلقه في لحظة الإشراق الأولى، حيث سمى التجاني مولوده بأسماء مختلفة هي: اللهيب، الحنين، الشعاع. فالشاعر يصيّر تلك القطرات -مرة- لهيباً أ:

من دمي يستدرها حر أنفا سي لهيباً أسميته (إشراقة) ومرة حنيناً:

يتحدرن من (معابد) أيا مي حنيناً أسميته (إشراقة) ومرة شعاعاً:

يترسلن في جوانب آفيا قي شيعاعاً أسميته (إشراقةٌ)

يلاحظ هنا أن التجاني عمل على جعل كلمة (إشراقة) لزمة تتكرر في قافية القصيدة ثلاث مرات دون أن يتحرج من ذلك العيب العروضي –أعني الإيطاء – الذي يعتبر عن العروضين منقصة، وهو أن يكرر الشاعر كلمة بعينها في قافية القصيدة في أقل من سبعة أبيات ، والتجاني كان يدرك أنه يكرر هذه الكلمة لغرض يرتبط بالمعاني التي يربدها، بل كان يدرك خصوصية هذه الكلمة في التعبير عن تجربته مما جعله يضعها

التبريزي: الخطيب، الكافي في العروض والقوافي، شرح وتعليق محمد أحمد قاسم (دكتور)، المكتبة العصرية – بيروت، ط١، ١٤٢٣ه/ ٢٠٠٣م، ص ١٢٧ وما بعدها.



<sup>&#</sup>x27;. مبارك حسن الخليفة، النزعة الصوفية في شعر التجاني يوسف بشير ولطفي أمان، مجلة الآداب (كلية الآداب - جامعة الخرطوم)، العدد ٢٠، ديسمبر ٢٠٠٢م، ص ٨٢.

۲ . ديوان إشراقة، ص ۷.

بين قوسين في نهايات الأبيات التي تكررت فيها الكلمة بالصورة الموضحة في الأبيات أعلاه، مما جعل الأقواس نفسها علامة مهمة في تفكيك الكلمة وبين شعريتها في ذاتها ومع غيرها.

إذاً فالإشراق هو الصورة النهائية للقطرات المستدرة لهيباً من دم الشاعر أو المتحدرة حنيناً من معابد أيامه، أو المسترسلة شعاعاً في جوانب آفاقه. أو هو المولود الجديد أو المخلوق الجديد الذي تمخضت عنه تجربة الشاعر، وكان اسم (إشراقة) هو الاسم الذي اختاره التجاني له.

ومثلما اختار التجاني (إشراقة) عنواناً للديوان، و(قطرات) نصاً مفتاحياً ومفسِّراً لكنه الإشراق، اختار التجاني عناوين داخلية تعدُّ بؤراً مختزلة لجماليات النصوص التي أطلقت عليها، وعلامات لغوية مهمة مصاحبة للعنوان الرئيس. وحتى تكتمل القراءة السيميائية للعنوان في تجربة التجاني؛ فإنه لابد من النظر في تجليات العنوان الرئيس في هذه العناوين الداخلية، من خلال ربطها بمسارات الإشراق الثلاث (اللهيب/ الحنين/ الشعاع)، المشار إليها في (قطرات).

# رابعاً . تجليات (إشراقة) في العنونة الداخلية للقصائد:

احتوى ديوان التجاني على واحدٍ وسبعين عنواناً داخلياً، يظهر كل واحدٍ منها في أعلى كلِّ نص، يعرِّف به ويحيل إليه، ويأتي النص \_كما قال جميل حمداوي \_تفسيراً للدلالات اللغوية والتعبيرية التي اختزلها العنوان ببساطة وتميز '، وبالتالي فإن كلِّ عنوان داخل الديوان لابد أن يكون ذا دلالة رمزية مختزلة لعدد وافر من التأويلات التي لها صلة مباشرة بدلالات النص وجمالياته.

ولبيان تجليات (إشراقة) في العنونة الداخلية لقصائد الديوان، ينظر إلى هذا التجلي في مستويين: الأول: في هذه العناوين وهي خارج سياقها النصي، من خلال البناء اللفظي

<sup>&#</sup>x27; . جميل حمداوي، السيموطيقا والعنونة (مقال)، ص ١٠٦، و١٠٧.



والتركيبي وما يحمله من دلالات ذاتية، ومدى علاقتها بالعنوان الرئيس، الثاني: في هذه العناوين وهي داخل سياقها النصي، من خلال الكشف عن العلاقة العضوية التي تربط العنوان الرئيس بها.

# أ. المستوى الأول:

إذا نظرنا إلى (إشراقة) كعنوان رئيس خارج سياقه النصبي، نجده يتميز بقصر اللفظ، وسعة الدلالة، فهو عنوان مفرد مراوغ موحي، يثير فضول القارئ لمطالعة الديوان، بحثاً عن إجابة للأسئلة التي يثيرها؛ من أجل الكشف عن العلاقة بينه وبين المتن. وإذا أردنا النظر إلى العناوين الداخلية التي اختارها التجاني بعناية فائقة، فسنجد أن ثمة علاقة اتساق واضح بينها وبين (إشراقة) في طريقة الاختيار، حيث حرص التجاني على اختيار عناوين موحية مغرية مفتوحة الدلالة غير مغلقة وغير نهائية، تسهم بشكل كبير في إعادة قراءة التجربة.

وما يجدر ذكره أن هذا الاتساق في الاختيار يظهر بصورة أكثر وضوحاً في العناوين المفردة المكونة من كلمة واحدة، وعددها عشرون عنواناً، وهي نوعان: عناوين مفردة جاءت على صيغة النكرة على نفس صورة العنوان الرئيس، مثل: (قطرات، قلب، نفس، نفسي، قلم، رجية، أمل، ثورة، إلى، طفل، تعويذة، حيرة)، وهي الأكثر إيحاء وقرباً من (إشراقة)، وعناوين مفردة جاءت على صيغة المعرفة مثل: (الله، اليقظة، الزاهد، الخرطوم، المصير، الخلوة، الروح).

ومجيء هذه العناوين على صيغة المعرفة لا يقلل من قدرتها على الإيحاء والإغراء؛ فإذا أخذنا أحدها وهو (الزاهد)، نجد أنه لا يوحي بدلالة محددة، بل يثير عدداً من الأسئلة في مخيلة القارئ، منها: من المقصود؛ وما نوع زهده؛ وغيرها من الأسئلة، وإذا توجه القارئ تلقاء النص فإنه لا يجد إجابات واضحة، بل يطالع من خلاله قصة صبي \_ لم يُسمِّه التجاني \_ وُلِد في أعقاب ظلمة شديدة من الجهل والظلم في كوخ بسيط،

وبين ذراعي فقير يحمل شعلة الثورة والتغيير ويؤدي رسالة مهمة، هي إخراج الناس من غياهب الظلم إلى شمس العدالة المشرقة ':

ثم ترد إشارة صنغيرة في أحد أبيات القصيدة عمد التجاني فيها أيضاً إلى ترك مساحة من الغموض، بحذفه ثلاث أرباع الكلمة الأخيرة في البيت، وذلك في قوله:

أين أمسى؟ في الغار حيــــــث رأى الــــــــلّه في نواحــــــي (...رِ) هذه الإشارة تحيل ذاكرة القارئ المثقّف إلى مكان له دور كبير في تاريخ السودان، هو (غدير)، المنطقة التي هاجر إليها الإمام محمد أحمد المهدي قائد الثورة المهدية هرباً من مطاردة الحكومة التركية لـه د. وبالتالي فإن العنوان يظل غامضاً على القارئ العادي، ويمتد الغموض للنص نفسه.

لا يتوقف الاتساق بين (إشراقة) والعناوين الداخلية على العناوين المفردة فحسب، بل يمتد إلى العناوين المركّبة، التي تميّزت كسابقاتها بالإيحاء المفضي إلى تعدد الدلالات. والعناوين المركبة في الديوان نوعان:

1. عناوين مركبة تركيباً غير إسنادي، أي مركبة من جمل غير تامة، وقد أخذت حيزاً كبيراً في الديوان، عددها خمس وأربعون عنواناً، وقد جاءت على صورً متعددة: بعضها شبه جملة، مركبة من مضاف ومضاف إليه، أو من جار ومجرور، أو من الاثنين معاً، مثل: (أنبياء الحقيقة، قلب الفيلسوف، لوعة الغريب، لوحة الشاعر، رسول التاريخ، ثقافة مصر، وحي المحامد، وحي الحب، دنيا الفقير، زهى الحسن، في زورق، في الأدب القومى، في محراب النيل).

<sup>· .</sup> سلاطين باشا، السيف والنار، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة (مصر)، ٢٠١٢م، ص ٥٥، ٥٥.



۱ . ديوان (إشراقة)، ص ۱۸، و ۱۹.

وبعضها جاء على صورة كلمتين معطوفتين، مثل: (جمال وقلوب، هوىً وفقر، كنائس ومساجد، تحية وتجلَّة، مدامع ومجامر). وبعضها جاء على صورة مركب وصفي مكون من موصوف وصفة، مثل: (اللمحة الخالدة، النائم المسحور، الصوفي المعذَّب، الصبي العابد، طفرة ساحرة، الزورق الأخضر، هوىً قاصر، الأدب الضائع، جراحٌ واحدة).

وكل هذه العناوين اكتسبت قدرتها على الإيحاء من عدم اكتمال الجملة، فإذا درسنا بعضها، كرأنبياء الحقيقة، وقلب الفيلسوف، ولوعة الغريب، ووحي الحب، وفي زورق، وفي محراب النيل)، اتضح أن هذه العناوين كلها عبارة عن جمل إسمية محذوفة المبتدأ، خبرها نكرة معرَّفة بالإضافة، أو جار ومجرور، ومضاف إليه، فأدى هذا الحذف إثارة الأسئلة حول ماهية هذا المبتدأ؟

Y. عناوين مركّبة تركيباً إسنادياً، أي مركّبة من جمل تامة، فعلية أو إسمية، وهي أقل الأنواع وروداً في الديوان، وعددها ستُ عناوين، من أمثلتها: (يؤلمني شكي، ملاحن فيها الهوى والألم، يا صاحبي خلهم، فاحتفظها ذكرى، ودّعتُ أمس يقيني)، ورغم اكتمال التركيب حرص التجاني أيضاً على أن تتميز هذه العناوين بالبعد الإيحائي، ففي العنوانين (يؤلمني شكي)، و (فاحتفظها ذكرى) فإن الفاعل في العنوان الأول (شكي)، والفاعل والمفعول به في جملة (فاحتفظها)، والتمييز في (ذكرى) دلا على العموم، مما منح العنوانين قدراً من الغموض الجاذب، فما هي هوية المشكوك فيه؟، وما نوع الذكرى المرادة؟.

# ب. المستوى الثاني:

أما الارتباط العضوي بين (إشراقة) والعناوين الداخلية في الديوان فيتجلى في مستوى التلقي الكلي (النص + النص المعنون)، والمطلع على العناوين الداخلية لديوان (إشراقة) قد يظن للوهلة الأولى أن هذه العناوين متفرقة لا رابط بينها، ولكن عند وضعها تحت مجهر الدراسة، يظهر للباحث الحبل السري الرابط بين هذه العناوين ونصوصها التي عبرت عنها وبين (إشراقة)، هذا الحبل هو وحدة الرؤية الشعرية ووضوحها، فقد قدَّم

التجاني تجرية ذاتية متماسكة، لنفس مشرقة، مفعمة بالحنين، لها تصوراتها تجاه القضايا الوجودية والحياتية، يسندها فكر متقد مشع؛ هذا ما جعل ديوان (إشراقه) يبدو وكأنه نص واحد متحد الرؤية متعدد الزوايا، وقد ذهب إلى ذلك عبد القادر فيدوح حينما قال: (إن التجاني قطر شعراً صافياً تتكشف فيه المعاني عن نسق مركزي صاف، كما لو كانت نصوصه نصاً واحداً).

هذا النسق المركزي الذي ذكره عبد القادر فيدوح ولم يعرّفه صراحة هو ذات التجاني التي عبَّر عنها مرة بالنفس، ومرة بالقلب، ومرة بالروح، فاحتاج هذا النسق إلى مركز بؤري يجمع شتات هذه التجربة المتكاملة والرؤية الشعرية، فاختيار التجاني (إشراقة) عنواناً رئيساً للديوان، ليكون البؤرة التي تجمعت فيها الدلالات، ومنها تفرقت إلى المسارات الثلاثة التي حددها التجاني بنفسه في قصيدة (قطرات)، وهي: (اللهيب، والحنين، والشعاع). ولفك شفرة العلاقة العضوية بينها وبين العناوين الداخلية لابد من تفكيك هذه المفردات وبيان دلالتها ثم ربطها بالعناوين الداخلية ومتونها.

ولكن قبل ذلك لابد من الإشارة ونحن نربط بين هذه الرموز وهذه والعناوين الداخلية، أن نشير إلى أن المسارات ليست أقساماً منفصلة لتجربة التجاني، لأنها جميعاً صادرة من مشكاة واحدة هي ذات التجاني المتوزعة بين مسارات مختلفة من الإشراق، منها الإشراق النفسي المرتبط باللهيب، والإشراق القلبي المرتبط بالحنين، والإشراق العقلي المرتبط بالشعاع. فيمكن أن نجد أكثر من حالة من حالات الإشراق في القصيدة الواحدة، في (إشراقة) كما ذكرنا هي نص واحد وليست نصوصاً متعددة.

<sup>&#</sup>x27;. عبد القادر فيدوح، العبارة الصوفية في شعر التجاني يوسف بشير، ص ١.



ن- إشراقة/ رمزية اللهيب:

اللهيب هو حر النار، قال ابن منظور: «اللهب واللهيب واللهاب واللهبان اشتعال النار إذا خلص من الدخان، وقيل لهيب النار حرها، وقد ألهبها فالتهبت: أوقدها، قال:

ليق الأشهب معمعة مثل الضرام الملهب

تسمع منها في السليق الأشهب

واللهب: لهب النار وهو لسانها والتهبت النار وتلهبت: أي اتقدت... واللهب الغبار الساطع كالدخان المرتفع من النار»'.

اتخذ التجاني من لفظة اللهيب رمزاً دل به على تجربته وذلك حينما قال ١:

زهراتِ الربى من الشعر طاقة عطر في مهده وأخلى مساقه من جنئ كم ذا طعمت مذاقه سى لهيباً.. أسميته (إشراقة)

في مساب الندى وبين ذراعي جف من حولها الأريض ونام الوهسي ريانة تمدد قطافاً من دمي يستدرُّها حررٌ أنفا

بعد أن ربط التجاني بين عوالمه الداخلية (قلبه وروحه ونفسه) والخارجية (مفاجع أيامه ومفاتن دنياه)، صوَّر خروج قطراته إلى حديقة الشعر التي نضب معينها فلم تجد شاعراً مجدداً، فجفاف الأريض هنا صورة لجفاف حديقة الشعر، وصورة الجنى الذي طعمه تدل على ثمار الفصحى التي عرفها وعرف كيف يقطفها، والتي كانت غذاء ذلك الجنين المتخلق من تلك القطرات التي خالطت دمه ومازجت روحه. فما الذي دعا التجاني إلى أن يرمز لتلك القطرات هنا باللهيب؟

ولفك شفرة هذا الرمز لا بد من الإشارة إلى أن النار والنور جزءان لا يتجزأن من جوهر الخلق والخيط الفاصل بينهما رفيع جداً، فبحسب (باشلار) فإن للنار وجودان: الأول



<sup>&#</sup>x27; . ابن منظور ، لسان العرب، مادة (ل. ه، ب)

۲ . ديوان إشراقة، ص ۸.

هو الوجود السالب الذي يتشكل في صورتها المجسدة التي إذا اقتربنا منها أو لمسناها شعرنا بألم الاحتراق، أما الوجود الآخر فهو الوجود الإيجابي، وفيه تتحول النار إلى نور فتصير على حد تعبير باشلار (النار الأنقى)'.

فليس غريباً بعد ذلك أن يتخذ التجاني من اللهيب (حر النار) رمزاً شعرياً له ارتباطه الوثيق مع العتبة الأساسية في الديوان (عنوان الديوان)، وهذا الربط صادر من اعتبار النار هي من عناصر الخلق الأولى، وبالعودة إلى تحليل (باشلار) في تحليل شعرية النار قسم النار إلى نارين: داخلية وخارجية، تتمثل نار الداخل في مزيج من الأحاسيس الفياضة التي تتصاعد من دواخل الشاعر: اللوعة، حركة الحزن.. وكل المشاعر أو الانفعالات المتوترة التي تعكس أبعاد القلق الوجودي أو المعاناة لإثبات الكينونة التاريخية الخاصة أو العامة، أما الخارجية فلها ظهور وتجليات شتى وتحققات متباينة تتفاوت بين السلب والإيجاب.

إذاً فقد استعار الشعراء رمزية النار للدلالة على الثورة والمعاناة والألم والعذاب والاحتراق والولاء، لا سيما الرومانسيين، يقول سعيد المولودي «وقد كانت الظلال الرومانسية في خضم البدايات تحفر في اتجاه إدماج دلالات النار في علاقات ومعابر رمزية أقرب إلى امتلاك أبعادها الخاصة، أي اعتماد واحتمال مفهوم النار كقوة أو كفعل داخلي تتكتل فيها مشاعر المعاناة والألم والعذاب والحنين والاحتراق والولاء والحب العاصف» ".

معید المولودي، دراسة بعنوان "ثنائیة النار والنور في شعر سعدي یوسف"، مجلة علامات العدد ۲۰،
 ۲۰۰۲م، ص ۹۰.



<sup>· .</sup> غاستون باشلار، النار في التحليل النفسي، ترجمة نهاد ضيافة، دار الأندلس (بيروت) ط١، ١٩٨٤، ص ١١.

۲. نفسه، ص ۱۱.

إن اللهيب المرتبط برمزية النار عند الشعراء، يتجسّد عند التجاني في عدد من العناوين: منها (ثورة، الخلوة، دنياي، في زورق، دنيا الفقير، الأدب الضائع، وحي المحامد، المعهد العلمي، القمر المجنون، ثقافة مصر، رسول التاريخ، لوحة الشاعر، رسل الشباب في مصر، في الأدب القومي، دمعة على طفل، أبوبكر محمد عليم، مدامع ومجامر، فاحتفظها ذكرى).

معظم هذه العناوين في بنيتها الظاهرة لا تكشف عن محتواها، لكن متونها الشعرية جاءت انعكاساً للواقع المحيط بالتجاني، فقد ارتبط بعضها بآلامه، وبعضها بآماله، وبعضها بعلاقته مع أستاذته ومحبيه، امتناناً أو تعزية، بل مع منتقديه ومنافسيه، فكلُ هذه العناوين ارتبطت بالإشراق النفسي، فنفس التجاني التي هي (إشراقة من سماء الله) كانت كمرآة شفافة انعكست فيها صور الواقع المرير الذي عاشه فعبَّر عن (مفاجع أيامه ومفاتنها) كما ذكر.

من العناوين المهمة التي تجسِّد رمزية اللهيب في تجربة الشاعر (دنياي)، ففيه نجد طقس الاحتراق والمعاناة ماثلاً في شعر التجاني وراء مخبأ الآمال والأحلام، والرضا والقناعة بالفقر، والزهد بالقليل، وذلك حيث يقول!

ما بي ثراؤك من ذخر ولا مالِ ما بي شقيتُ وما بي إن نعمتُ دنياي وهي من الدنيا على نفسٍ وهبتُ للناس من دنيا مطامعهم فليتركوا لي أحلامي وما نسجت وهبتُهم من لذاذاتي وصمتُ فلم

فاستبقِ دنياك حسبي كنزُ آمالي بالقلب زهو الغنى أو رقة الحالِ أشرى من التبر أو أسمى من ما عندها لي من نعمى وإقبالِ حولهم من الضنك إن لم يرضهم أطعم لذيذاً ولم أفطر على حالى



١٠١ . ديوان إشراقة، ص ١٠١.

دنياي في وفرة منها وإقلالِ أني تخففتُ من إصري وأثقالي

ولا غنيتُ وما أبغي وما وهبتُ وعشتُ أنعم في عدمي ويسعدني

هكذا صور التجاني معاناته مع الفقر، شقاءه، وضنك عيشه، وعدمه، وحرمانه من لذيذ المأكل والمشرب، لكنه صنع لنفسه عالماً يغنيه عن تلك المظاهر التي شغلت الناس، هذا العالم هو فردوس فنه الذي وهب منه الناس عطاءً ثراً دون أن يطمع في دنياهم، هنا يشعرنا التجاني بتلك الحالة التي عبر عنها كثير من شعراء الرومانسية وقتها.

وشعور التجاني بمعاناة الفقر ولَّد التعاطف مع فقراء الحياة الذين لا يطلبون منها الملاهي ولا دعة العيش، بل يطلبون ما يقيم أودهم، يقول في (دنيا الفقير)':

خزائنَها خشية أن تضيغ ولا يطبيهم خداع الصنيغ ولا دعة العيش ربحاً وربع س أو حاجة للأثاث الرفيغ ة، ماء نمير، وعيش مَربغ

وما يبتغي فقراء الحياة ولا تردريهم ملاهي الوجود ولا تردريهم ملاهي الوجود ولا بطر المخصيين الغلاة وما بهم عود للطناف بحسبهم مسكة في الحيا

واللهيب لم يكن رمزاً لمعاناة الفقر فحسب، إنما كان رمزاً لمعاناة أخرى هي معاناة الشاعر في تجويد فنه، وإثبات كينونته الخاصة فيه، فالتجاني شاعر أراد أن ينتصر لفنه فأجهد نفسه في خلق حالة شعرية متفردة لا تشبه تجارب الشعراء من أبناء جيله، بل تشبه نزعة المجددين الذين دعوا بأن يكون الشعر صورة صادقة لنفس صاحبه، "وصفوة القول إن المحك الذي لا يخطئ في نقد الشعر هو إرجاعه إلى مصدره: فإن كان لا يرجع إلى مصدر أعمق من الحواس فذلك شعر القشور والطلاء، وإن كنت تلمح



١ . ديوان إشراقة، ص ٤٥.

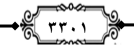
وراء الحواس شعوراً حياً ووجداناً تعود إليه المحسوسات كما تعود الأغذية إلى الدم ونفحات الزهر إلى عنصر العطر فذلك شعر الطبع القوي والحقيقة الجوهرية"، فالتجاني لم ير شعره إلا مرآة ذاته، يضاف إلى ذلك شعوره بامتلاك أدوات البيان وثقته بقدراته الفنية، يقول في (الأدب الضائع)":

حى، وكلُّ امرئ رهينُ يراعِهُ سن غضٌّ مقدسٌ في رقاعِهُ مِن يغضٌّ مقدسٌ في رقاعِهُ رِ، ومن بهرجِ الضحى وخداعِهُ ن)، وفي شِرْتي أداة مصاعِهُ

أنا إن متّ فالتمسني في شعد في يعد في يميني يبراغ نابغة الفصل وعلى مضجعي نثارٌ من السو شرتُه في صباي من وضح الفج وعلى هامتى أكاليل (سحبا

هنا نشعر بنغمة الفخر والتباهي بتلك القدرات الهائلة في الفصحى، والذي يتضح من خلال أمرين: أولهما، تلك الجملة التي تصلح لأن تكون مثلاً (كل امرئ رهين يراعه)، وثانيهما، ذكره لسحبان وائل باعتباره مثلاً لتلك الفصاحة، وهذا يؤكد سعي التجاني لتجويد لغته وحرصه على نقائها وصفائها.

وهناك عنوان مهم متعلِّقٌ بالمعاناة الفنية، هو قصيدة (ثقافة مصر)، فيها عبَّر التجاني عن ضياع أمله في الذهاب لمصر لتنمية قدراته وتحقق ذاته في بلد شهد الانفتاح الثقافي قبل بلده الذي أحس فيه بالضياع، فقد انطفأ هذا الأمل بسبب ظروف الحياتية الصعبة، فصار أملاً ميتاً، يقول التجاني ":



<sup>· .</sup> عباس محمود العقاد، وإبراهيم عبد القادر المازني، كتاب الديوان، مطبعة الشعب (القاهرة)، ط٣، ص

۲ . ديوان إشراقة، ص ٤٦.

۳ . ديوان إشراقة، ص ٥٤.

أمل ميّت على النفسِ ألحد زهقت روحُه وفاضت شعاعاً كنت أحيا على ندىً منه يسّا في ظلالٍ مطلولةٍ أفرغ الشعثم أودى يا ويحه ضاقت الدُّن بعدما نضَّر الحياة بعيني أملي في الزمان مصرا فحيا النَّر نضَر الله وجهها فهي ما تز

ث له من كلاءة الله قبرا قبلما يُنفذ الطفولة عمرا قبلما يُنفذ الطفولة عمرا قط برداً على يديّ وعطرا حر عليها من الهناءة فجرا يا به جهدها احتمالاً وصبرا مضى جاهداً وأعقب أسرا له مستودع الثقافة مصرا داد إلا بعداً على وعسرا

صور التجاني باللهيب معاناة الفتى الغض في دنيا الجمال والمفاجع والمفاتن حينما صار مواجهاً للحياة، وثارت في نفسه ثورة قوية على تلك القيود التي أحسها وهو في (الخلوة) ' عقول التجاني في قصيدة أسماها بذات الاسم ':

هبّ من نومه يدغدغ عيني ساخطاً يلعن السماء وما في الأ حنقت نفسُه وضاقت به الحي وأهابت به الظلل وقد نشّ

له مشيحاً بوجهه في الصباح رضِ من عالم ومن أشباح الله واهتاجه بغيض السرواح للشري والبطاح



<sup>&#</sup>x27;. الخلوة: مكان ملحق بالمسجد يتخذ لتعليم الصبية القرآن، عرف في السودان باسم المسيد، ونظام التعليم فيها لا يتم بتقسيم الحفظة إلى فصول أو مستويات، بل يعلم الشيخ الطالب بشكل فردي، يبدأ بتعليمه الحروف والشكل والضبط، ثم بعد ذلك كتابة الآيات على اللوح الخشبي وحفظها، ثم محوها والانتقال إلى لوح آخر حتى ينتهي الطالب من حفظ القرآن.

۲ . ديوان إشراقة، ص ۷۳.

طوَّفتْ في خياله ذكرياتُ الر ومشى بارماً يدفَّع رجلي ضمختْ ثوبَه الدواةُ وروَّتْ شورةٌ صورت خوافيَ ما بي

وح واعتده مطيف الجماحِ
ه ويبكي بقلبِه الملتاحِ
رأسه من عبيرها الفياحِ
من حنايا صبيّنا من رياحِ

يشعرنا التجاني بحديثه عن تلك الأحوال (مشيحاً، ساخطاً، بارماً)، وتوالي الأفعال (يلعن، حنقت، ضاقت، اهتاجه، أهابت) بمدى معاناة ذلك الصبي وهو في سنينه الأولى بثقل برنامج التعليم في الخلوة، ولم يخفِ التجاني ثورته على تلك الحياة الصعبة القاسية فيها، ولا شك أن علاقة اللهيب بالثورة متينة، فالثائر يستشيط غضباً وتدفعه قواه نحو التمرد على كل شيء، وهنا تعين النار في التعبير عن تلك الانفعالات المتوترة التي تعكس أبعاد القلق الوجودي '.

وثورة التجاني على الحياة القاسية لم تقف عند تلك القصيدة التي صورت ثورة ذلك الصبي على التعليم في الخلوة، إنما امتدت إلى الشباب الذي وصفه التجاني بيباس المرعى -أي جفافه- وذلك حينما رمت به الحياة في خضم معتركها، يقول التجاني في قصيدة (ثورة) :

حشدت جندها الحياة وزجّت إنها ثورة الحياة فمن للوانها ثورة الشباب فمن يد للم أجد كالشباب يبساً مراعي

فيه من مُفزِع القوى كل قِرنِ كون يحميه من قذائف رعنِ رأ عن نفسه الغداة ويُغني سه ولا كالصبا أقررٌ لعيني

۲ . ديوان إشراقة، ص ٦٦، و ٦٧.



١٠. غاستون باشلار، النار في التحليل النفسي ص ١١.

يسعى التجاني في ثورته دائماً إلى البحث عن الرضا النفسي في ظل المعاناة، وذلك بخلق عالم تعويضي، فبعد ثورة الفنان الشاب، جاءت ثورة الطفل في الدفاع عن عالمه، وهي لا تختلف عن ثورة الشاعر في فنه على التقاليد الفنية، وفي هذه النقطة تحديداً يمكن الإشارة إلى التقاطع بين الفن واللعب في تجربة التجاني'. عاش التجاني قسوة الطفولة وثار على أن تخلو من ذلك اللهو المباح الذي يجد فيه الطفل عالمه، ثم ثار على حياة الشباب التي حاربها الكبار فلم يتركوا له خياراً سوى البحث عن عالم نقى، هو عالم الطفولة، يواصل التجاني قائلاً:

> يفرح الطين في يديّ فألهو كم أشيد الحصى قصوراً وكم أك وطنى فى الصبا الدمى والتماثي قبل لهذا الصبي: ماذا بكفي هذه یا أبی تصاویر ما تب يصنع الغاب مزهري ويشيد الر تلك عرسي وإنها صنع نفسي هي دنيا الصبي لا جنة الشي

جاهداً أهدم الحياة وأبنى بر من شأنها وأقدر شأني ل ونفسى ومن أحب وخدنى ك إذا لم تكن ألاعيب جنّ؟ سرح دنیای أو تزایال کونی مل عرشى وببعث اللهو أمنى بيدى صغتها.. وذيَّالك ابني خ.. تفيض النعيم من كل لون

من خلال هذا الحوار بين الأب وابنه سعى التجاني إلى الدفاع عن ذلك العالم الذي وجد فيه الصبى ملاذه وأمنه، هكذا يبحث التجاني دائماً عن ملاذ نفسى حينما يصطدم بواقع الحياة المربر ويثور عليه، وهذا الملاذ إما في الفن أو في ذكريات الطفولة وغيرها.

<sup>&#</sup>x27; . محمد عبد الحي، الرؤبا والكلمات: ص ٣٦ وما بعدها.



إذا كانت هذه العناوين السابقة صوَّرت معاناة هذه الذات من الواقع المعيش حولها، فإن هناك بعض العناوين المرتبطة برمزية اللهيب عكست الجانب المشرِّق للواقع من خلال بعض الشخصيات رأت فيها هذه الذات نماذج صادقة للمفكر والأستاذ والمثقَّف والسياسي المثالي، القادر على تغيير الواقع.

ومثال ذلك قصيدة (تحية وتجلَّة) التي أشاد فيها بواحد من أساتنته الصحفيين، رأى فيه صورة نفسه، حيث يقول :

أهلاً بجبّار الجهود يطِلُ غُرفِ السماء ملوحاً بكتابهِ يستنزلُ الإلهام من لدُن الذي برأ العصاميين من أعتابهِ

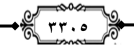
وعلى منوالها سار التجاني في عناوين أخرى منها: قصيدة بعنوان (ملاحن فيها الهوى والألم)، التي مجّد أستاذه فيها أستاذه حسين منصور، (أبوبكر محمد عليم) التي رثاء بها فقيد الصحافة والأدب فقيد الصحافة والأدب أبي بكر عليم، و (فاحتفظها ذكرى) التي ردّ فيها جميل الشاعر أنيس صديقه الذي وقف بجانبه في مرضه وشجعه.

وما يلاحظ أن عناوين التجاني التي ارتبطت بشخصيات في حياته لم يكن مادحاً، وإنما كان يلتقط فيهم صورة من صور ذاته، فهم يمثلون جزء من الإشراق، فقد رأى في أستاذه حسين منصور صورة الإشراق الفكري الذي يبحث عنده في واقعه المحيط فلا يجده، يقول أ:

إلى غاية في ضمير العدم خطير، وذو شرعة في القدم لعلك تمْذُ رفي كل يمْ

نزعت مع الفكر حُرَّ الفؤادِ كَانَّ الفؤادِ كَانَّ الفؤادِ كَانَا الوجودِ كَانَا اللهِ الْحَالَ الْحَالَ اللهُ الْحَالَ اللهُ اللهُ

۲ . ديوان إشراقة، ص ۸۰، و ۸۱.



۱ . ديوان إشراقة، ص ١٥٥.

إلى أن يقول:

وما تلك في جنبات الطريقِ قذفت بها كانفجار الحمم والهبت سنسات الطريات الطريات الطريات الضائم والهبتان الضائم المناف المنا

وفي قول الشاعر (وما تلك في جنبات الطريق) تناص مع قول الله تعالى في قصة موسى (وما تلك بيمينك يا موسى)، في إشارة إلى أن (حسين منصور) يرمي بشعل الأفكار فتفجر كالحمم، فتشعل ثورة التغيير في البلاد فتأكل أفكار الواهمين أصحاب العمائم، يقصد بذلك النصيين من أصحاب الدين، إذا لا يعدو حسين منصور أن يكون أحد أنبياء الحقيقة المنبأين من سماء الفكر الذين أشار إليهم في قصيدة (قلب الفيلسوف).

ولا يختلف أبوبكر عليم في نظر التجاني عن حسين منصور، فهو سبَّاق إلى المعالي، وجبار في الفكر، فهو أحد (أنبياء الحقيقة) أيضاً :

لك أثـــار النبييـــن الأُلي مـــلأوا العــالم ذكـرى وأثر أنت سبّاق، ولكــن لعــللا أنت جبّار، ولكــن في الفكــر وفي (فاحتفظها ذكرى) يمتن التجاني لوقفة الشاعر (أنيس) معه في لحظات مرضه العصيبة، وتقديره لشعره، في زمن عان فيه التجاني من عدم التقدير لشعره أ:

كيف أجزيك يا (انيس) وما لي من يد بالجزاء مثلي تساق فالقريض الذي تقدِّرُ لا أعلى الم إن كان في الجزا يستشاق فاحتفظها ذكرى فإن مت فاقرأ بينها الحبَّ ما عليه ملذاق



۱ . ديوان إشراقة، ص ٩٦.

۲ . ديوان إشراقة، ص ١٦٠.

وما يؤكد أن الإشراق النفسي في شخصيات التجاني مرتبط بذاته ووجوده البيت الأخير من هذه الأبيات، الذي يرثي فيه الشاعر نفسه من خلال توقعه للموت، وهذه الصورة نجد صداها في عدة عناوين منها (الأدب الضائع) وذلك في قوله الذي سبقت الإشارة إليه: (أنا إن مت فالتمسنى في شعري).

وأخيراً فإن اللهيب أصبح رمزاً قادراً على التعبير عن تلك الحالات الشعرية، وهي حالات كان الشاعر فيها أكثر التصاقاً بواقعه.

# ٢ ـ إشراقة/ رمزية الحنين:

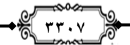
الحنين في اللغة (الشديد من البكاء والطرب، وقيل هو صوت الطرب كان ذلك عن حزن أو فرح، والحنين الشوق وتوقان النفس، والمعنيان متقاربان، حن إليه يحن حنيناً فهو حان، والاستحنان: الاستطراب، واستحن: استطرب، وحنت الأبل نزعت إلى أوطانها أو أولادها، والناقة تحن في إثر ولدها حنيناً تطرب مع صوت، وقيل حنينها: نزاعها بصوت وبغير صوت، والأكثر أن الحنين بالصوت...)'.

يتضح -من خلال هذا التعريف- أن الحنين أكثر التصاقاً بحالتي الحزن والفرح، فشدة البكاء والطرب ترتبط بهذا فيكون الصوت تجسيداً للحالتين. لذلك فإن كل شعر يعبر عن البكاء، وشدة الشوق، والغربة يعدُّ حنيناً، بل إن شعر الوجدان كله من هذا النوع. فالبكاء على الوطن حنين، والبكاء على المحبوب والشوق له وتذكره حنين، وإظهار الحزن حنين، والتعبير عن شدة الفرح حنين، هكذا تتنوع صور الحنين، يقول التجاني :

غض منسابة به منساقه هان أمكنت في الزمان وثاقه

ورهام من روحى الهائم الول

قطرات من الصبا والشباب ال



<sup>&#</sup>x27; . ابن منظور ، لسان العرب، مادة (ح. ن. ن)

۲ . ديوان (إشراقة)، ص ۸.

لوعة الروح ها هنا.. واحتراقه مي حنيناً.. أسميته (إشراقة)

ظل يهفو إلى السماء ويشكو يتحدد رن من (معابد) أيا

وقطرات التجاني (قصائده) تبدو صورتها مختلفة في ظل رمزية الحنين، فهي الآن ترتبط بصبي ناضج، يعيش شبابه الغض قريباً من العزلة، على بعد خطوات من لحظات التأمل، وهنا صارت القطرات رهاماً متدفقاً من روح هائم ولهان، لم ترتبط بالأرض لكنها متعلقة بالسماء، تبحث عن عالم علوي هناك (ظل يهفو إلى السماء)، لكنها تعيش في الأرض (هاهنا) تشكو كما قال التجاني (لوعة الروح واحتراقه)، وهنا فإن كلمة المعبد هي القادرة على تجسيد هذه الرمزية، فتلك الأيام التي ربطها التجاني بمفاجعه في ظل رمزية اللهيب، صارت معابد أي لحظات من البحث عن الطمأنينة لتلك الروح الولهان، فالإشراق هنا مختلف عن الإشراق الأول الذي رمز له باللهيب؛ لأنه يخرج من مشكاة الروح لا من معاناة الجسد.

وكلمة الحنين نجدها داخل الديوان تتناغم مع هذا المعنى الذي ذهب إليه التجاني -أي معنى الوجد واللوعة- فحينما يتحدث التجاني عن نفسه يراها كتلة من الحنين :

ع وتستحيل إلى حنين بتها وتخفت كالأنين

نفسس تطسایر کالشسعا وتندوب وجداً فسی صبا

فالتجاني في قطراته أو قصائده هنا يشكو لوعة الروح، وهذه النغمة هي الأوفر وجوداً في ديوانه لأنه لم ينشغل بشيء أكثر من انشغاله بإبراز إحساسه الصادق في شعره وهذا مدار الشعر الوجداني كله.

ومعظم الشعر الذي ورد في ديوان التجاني هو من باب الشعر الوجداني، يبرز فيه الحنين بصوره المختلفة، يبرز في التغني بالأفراح والأحزان، وبالآمال الأحلام، هو شعر



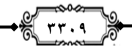
۱ . ديوان إشراقة، ص ٦٨.

يرفع فيه التجاني من قدر آلة الشعر الوجداني وهو القلب، فالتغني بجمال الحياة، وجمال الروح، وجمال الطبيعة يدخل في باب الغبطة بتلك الهبة الربانية، والتغني بأحزان الأصدقاء والأحباب يدخل في باب إظهار الحزن، وهي عواطف محلها القلب. تشظّت رمزية الحنين المرتبطة بالإشراق القلبي في عدد كبير من العناوين، منها: (أمل، قلب، رجية، المصير، طفرة ساحرة، توتي في الصباح، والخرطوم، كذلك الحب، من أغوار القلب، هوى قاصر، تعويذة، رب ما أعظم الجمال وأمجد، زهى الحسن، في محراب النيل، أنشودة الجن، النائم المسحور، نعيم الحب، لوعة الغريب، اللمحة الخالدة، كذلك الحب، جمال وقلوب، وحي الحب، من هنا وهناك).

في هذه العناوين يدخل التجاني إلى محراب الجمال، يمجِّده ويتغنى به، سواء في البشر أو الطبيعة، متأملاً لا واصفاً، فكل جمال يقف عنده التجاني هو انعكاس لنفسه الجميلة، التي استمدت جمالها من الجمال الإلهي، فمحبة التجاني للجمال عميقة الارتباط بحبه لله سبحانه وتعالى ، وقد ذهب عبد المجيد عابدين إلى أن نشأة التجاني الصوفية كانت سبباً مباشراً في حساسيته الجمالية العالية . ولتأكيد هذا الأمر سنستشهد بعدد من هذه العناوين تعطينا لمحات مختلفة من صور الجمال في شعر التجاني.

ومن الملاحظات المهمة أن مفردة (القلب) كانت أكثر الكلمات دوراناً في المعجم؛ لذلك فإن أكثر المفردات دوراناً في هذه العناوين هي مفردة القلب، بل نجد بعضها باسمه (قلب)، و (جمال وقلوب)، و (قلبٌ من ذهب)، و (من أغوار القلب).

ب عبد المجید عابدین، التجاني شاعر الجمال، الدار السودانیة للکتب (الخرطوم)، ط۱، ۱۶۳۱هـ/ ۲۰۱۰م ص ۳۱ وما بعدها.



<sup>&#</sup>x27;. على قهرماني، ومهدي شفائي: ملامح الرومانسية في شعر التجاني يوسف بشير، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوبة والإنسانية (جامعة بابل)، عدد ٣٢، ص ١٦٥.

انظر إلى قول التجاني كيف يتغنى بالجمال المطلق في (جمال وقلوب) مستفسراً عن سرّه ومصدره، وتعلّق القلوب به، ثم يجيب عنها بقوله (إنه صانع القلوب)، يقول التجاني':

> وذهبنا بما يفسر معنا من ترى وزع المفاتن يا حس من تري علم القلوب هوي الحسد من ترى ألهم الجمال وقد أعـ أن يبث الهوى مفاتن فى جف من تري وثق العري بين مسحو إنه صانع القلوب التي تن

ك بعيداً وأنت أكثر قربي ن ومن ذا أوحى لنا أن نحبا ن وقال اعبدى من السحر ربًا طاه من جبرة الحوادث عضبا ـن بليـغ وأن يجـود وبـأبى ربن أسماهما جمالاً وقلبا صبُّ في قالب المحاسن صبًا

لا شك أن التجاني هنا يتغنى بجمال الحياة الذي يراه في كل شيء، نعمة وهبها خالق الكون وجعل القلوب مفطورة على حبه، ولعل تلك الأسئلة الكونية عن سر ذلك اللغز المحير (الجمال) تمثِّل بحث التجاني عن الجمال في كلِّ شيء، فمفاتن المرأة وجمالها ينظر إليها التجاني في ذلك الإطار الأكبر وهو جمال الحياة، فليس غربباً بعدها أن يهب التجاني نفسه قرباناً لذلك الجمال، يواصل التجاني قائلاً:

ن أماناً وحيثما كان رعبا مل شرقاً وكل من سار غربا أو فكن هيّناً على النفس رطبا يا جمال الحياة في حيثما كا وجمال الحياة في كل من أعد أقسُ يا حسن، ما تربد وتبغى



۱ . ديوان إشراقة، ص ١٥١.

# كل كنز من المشاعر قربى

أنا وحدى دنيا هوى لك فيها

ومثلما ما وقف التجاني أمام جمال الحياة الذي يستعصي تفسيره، فإنه وقف كذلك عند القلب، ذلك العضو الصنوبري الشكل الذي له عند الفلاسفة معانٍ أخرى، وهي إطلاقه على النفس أو الروح أو على تلك اللطيفة الربانية التي لها بالقلب الإنساني تعلُق، وهو جهاز الإدراك الداخلي المتكامل للإنسان ، شخص التجاني القلب فجعله راهبا، وجعله فيضاً من القداسة، وصفه بإنسان الكون، هكذا جعل التجاني القلب هو الروح في قصيدة بعنوان (قلبٌ من ذهب)؛ لذلك فليس غريباً أن قال حينما صدرت قطراته من القلب (ورهام من روحي الهائم) :

يا أفاويق من فواغي عطوره بيع طهر مبرأ من شروره كون.. إنسيه وصغرى طيوره

أيها الراهب المفيض على الدنانت في من القداسة في جنائت يا قلب في جوانح هذا الـ

لم ينس التجاني ذاته التي هي محور شعره فوصف قلبه المخلوق من تراب بشدة الوجد والتعلُّق بالجمال وفورة الحماس وذلك في قوله:

وبجنبيَّ خافق من تراب ليس من تبره ولا من صخوره وبجنبيَّ خافق من تراب ويغلي الحماس في تاموره يطفح الوجد والجمال بدنياه

وتقدير الجمال عند التجاني جعله يتجه اتجاهاً وجدانياً صوفياً، بحيث يتعلق بالجمال المطلق الذي يصل به إلى مقامات إيمانية عالية، لذلك فهو يقدس ذلك الجمال سواء



١ . جميل صليبا، المعجم الفلسفي، ص ١٩٨.

۲ . ديوان (إشراقة)، ص ٦٥.

كان جمالاً بشرباً أو جمالاً كونياً، فليس مستغرباً أن يضحى كفراشة تحترق في قدس هذا الجمال، يقول التجاني في قصيدة (تعويذة) ::

أنا تعويذة لكعبة روحي عـوذ للجمـال مـن كـل روح هيكل الحب من فؤادي الذبيح ـن أمانـاً وعـوذوه (بنـوح) الوضيئين من دوامي جروحي هى سلاماً إن كان غير صحيح ن فواد على الهوى بشحيح

عودوا الحسن بالرقى أو خذوني قربوها مجامراً أنا وحدى احرقوني على يديه وصيدوا واعصروا قلبى المفزع للحسب وتعالوا خذوا النعيم لخديه واستمدوا إليه أنفاسي الول هو قلبى قربى الجمال إذا كا

ولعله لا يفوت على فطنة القارئ هذه الذاتية الطاغية في هذه الأبيات، وذلك من كثرة استخدام ياء المتكلم (خذوني، روحي، احرقوني، قلبي، دوامي، جروحي، أنفاسي)، وتكرار كلمة قلبي في هذه الأبيات وفي غيرها من عناوبن.

إذاً فإن التأمل في الجمال هو من الطرق التي يصل بها العبد لربِّه، هذه النتيجة تربطنا بالنتيجة التي توصَّل إليها الفيلسوف في آخر قصيدة (الصوفي المعذَّب)، حينما قال التجاني (في قلبي هنا الله)، وهذه الحالة التأملية والعودة دائماً للذات والبحث فيها عن أثر الجمال والحسن سادت في معظم القصائد الوجدانية في شعر التجاني. من أمثلة ذلك قولِه في قصيدة (كذلك الحبُّ) ::

يا من فجرت الحسنَ في عالم من جندك القلبُ ومن جندِهِ يرفُ سحرُ الكون في ثغره وبولدُ الحبُ على مهددِهِ



۱ . ديوان إشراقة، ص ٤٠.

۲ . ديوان إشراقة، ص ١٣٥.

متاعب بُ الدني القلم ومبعث الفتنة من عنده وهبت ني القلم الدني لم يفق من سخرة الحسن ومن وجدة وهبتني القلب الذي لم يفق من سكرة الحسن ومن وجدة هكذا كان يتغنى التجاني بجمال المرأة في شعره، لا يصف ويبكي على أطلال محبوبته، بل يتلذذ بألم الحب ومتاعبه، ويشكر (صانع القلوب) مفجّر الحسن الذي جنّد القلوب لتدرك حقيقة الجمال والحسن فيما صنع.

تكاد هذه النغمة تتكرر في معظم هذه العناوين، منها قوله في قصيدة (نعيم الحبّ):

أيهذا الحبيب كم عندنا منا القياسة مما تجود وتمنع النّ لي من وراء عينيك هاتيا النّ لي من وراء عينيك هاتيا ها وكم فيهما لي مخصدع فيهما لوعية القلوب ونعما ها وكم فيهما حديث موقّع هنا لا نجد أثراً لوجع الفراق أو الصدود، بل نجد شعوراً بالامتنان لعطاء الحبيب، فهو جواد إن منح وإن منع، يكفي التجاني منه فقط نظرة واحدة؛ ليصلي فيهما لهذا الجمال الرباني، وتفيض قيثارة شعره بحديث موقع يستلهمه من سحرهما.

وشعر الحنين يرتبط في جانب كبير منه بالمرأة والطبيعة، ولا يبدو التجاني منشغلاً بحب المرأة بقدر اشتغاله بالتعبير عن إحساسه ووجده، يقول في قصيدة (من هنا وهناك)<sup>7</sup>:

عجيبٌ أنت يا قلب فكم ذا يهيبُ بك الجمال فتستجيبُ تسرود الصبابةُ كالَّ يسومِ مجاها كال كال آهلها غريبُ تعفرُ عني الهوي فلكِّل عين تمر عليَّ في الدنيا نصيبُ لم ترتبط صورة المرأة عند التجاني بعاطفة الحب فحسب، بل شكَّلت قضية أكثر منها صورة حسية يتغنى بها الشاعر، فكما ورد فإنه كان (يسمو إلى التغنى بالجمال وأثره في



۱ . ديوان إشراقة، ص ۱۲۳.

۲ . ديوان إشراقة، ص ٥٥.

قلبه أو أثره على الجمال المحبوب. فالتجاني أبعد الناس عن الأوصاف التي تقف عند حد الجسد ولا تكاد تتخطاه) ، ويمثل ذلك انفعاله بقضية تلك الفتاة التي زوجها أهلها بشيخ كبير من أجل المال، وقتلوا في نفسها حب ذلك الفتى الفقير، فأصابها الجنون، يقول التجاني في قصيدة (القمر المجنون) :

وهي في أزهر ما كان القمر وصبي مثل بواكير الزهر وصبي مثل بواكير الزهر الزهر قلبها الخافق يشرى ويباع (للفتى) اللذة منها والمتاع وأداروا طلباً في طلب وأبوا إلا بريق المذهب وأبوا القلب وآمال الشباب أهبة الحب اقتصاراً واغتصاب

هكذا يا قلب جنت (قمر)
كالربيع النضر في وجه نضر
حسبوا -يا نكر ما قد حسبواوهبوها للردى إذ وهبوا
ضلة جمع أهلوها الرفاقا
فرضوا الصمت عليها والوفاقا
قل لهم إذ خنقوا في سرها
إن قدرتم فانزعوا من صدرها

إن اختيار القمر في صدر العنوان له علاقة بالإشراق، ثم تشخيصه بصفة الجنون منح هذا العنوان قدرة قوية على الإيحاء، ونقل القارئ إلى قضية تبدو اجتماعية في الأساس إلى قضية جمالية، فالتجاني المنشغل بذاته في كلِّ قضية، حول الفكرة إلى نغمة من الحزن، ليؤكد انحيازه إلى الحب، فهو يمتلك قلباً حنوناً رقيقاً يتعاطف مع تلك الفتاة وفتاها الذين ظلمهم المجتمع المادي.

۲ . ديوان (إشراقة)، ص ۱۰۸، و ۱۰۹.



<sup>&#</sup>x27; . عبد المجيد عابدين، التجاني شاعر الجمال، ص ٣٧.

هذا القلب العطوف الرقيق الممتلئ بالإشراق، والنفس النورانية المحبة تفيض بالحب حتى في الرثاء، فحينما تودِّع الحبيب إلى قبره في قصيدة (على قبر حبيب)، فإنها تودِّع موكبه النوراني في احتفالية جمالية، يقول التجاني':

بك الطريق الذي سلكته تراك في جدولٍ سكبته أم انتحى في الطريق بيته ؟

يا موكب النور أين أفضى وذلك القصدس مسند أنسام في حِجْده وغضى

وتستمر هذه الاحتفالية بصور رشيقة، فمن يُوسًد في تراب القبر ليس إنساناً، إنما هو الجمال نفسه:

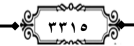
هنا عيون الهوى تنام وهام الهام وهام الهام المام المام

هنا جمال الحياة هنا سهام القضاء نشوي

وهذا القلب العطوف يسيطر عليه إحساس الفقد حينما يأخذ الموت عزيزاً، أديباً كان، أو حبيباً، أو طفلاً صغيراً، فبكاء التجاني على من فقدهم هو نوع من العزاء المفعم بالحزن الشديد، انظر إليه يصور بكاء أمة كاملة على الأديب أبي بكر محمد عليم :

والتياع مسلأ القلب شرر يتسدلى زمسراً بعسد زمسر في جلال ومشى فيه القدر ونهى ما شاء فيها وأمس يتداعى حجسراً بعد حجسر

أسفٌ مسرٌ وآهات أمسر وعصي مسائر منهمسر كم عظيم مشت الدنيا به زهت الغبراء من وطأته مثلث ألكون بناءٌ شامخٌ



۱ دیوان إشراقة، ص ۱۶۱

۲ . ديوان إشراقة، ص٩٤.

# فإذا ما انقَضَ عن آخره قضى الأمر عليه فاندثر

ويذوب التجاني رقة في دمعته على ذلك الطفل الصغير محمد ابن صديقه (صدِّيق) في قصيدة بعنوان (دمعة على طفل)، مستلهماً صورة الحديقة في بكائه قائلاً :

وربيب زنبقة الأريض الناضر حرى. ترقرق ثرة بمحاجري ما تستفيق وجذوة بمشاعري ذكرى (محمدها) بشجو ثائر

یا خدن ناضرة الأزاهر فی لك فی قرارة كل عین عبرة وعلی جوانب كل عین لوعة وجوی كتحنان الرؤوم تمده

تكرار صورة الحديقة عند التجاني في حالة اللهيب في (الأدب الضائع)، أو في حالة الحنين في هذه القصيدة؛ يدل على تغنيه للجمال حتى في أشد اللحظات ألماً وحزناً، فقد شبه ذلك الطفل الفقيد بالزهرة الناضرة التي تربت في حضن الروض الناضر، تلك الزهرة التى أثارت فيه مشاعر رقيقة فبكاها بدموع حرى، وحزن عليه أشد الحزن.

أما حنين التجاني للطبيعة، فيدخل ضمن نظرته للجمال الكوني، حيث يتغنى دائماً بسحرها وإشراقها وبساطتها في صور موحية، يبث فيها الحركة والحياة، ومن ذلك قصيدته (توتى في الصباح)، وفيها يقول أ:

شم العصرانين صعر ولل ولي منها مفرر ولي العشب جاهداً ما يقر ولاك يعنيه المناهات وذاك يعنيه وذاك المناهات المناها

كم في المزارع قومٌ هبُّوا إليها سراعاً ديًّاك يعنز في وذاك يعنيه حررتُ



۱ . ديوان إشراقة، ص ۸۸.

۲ . ديوان إشراقة، ص ٤٣

هنا نشعر بجمال المكان من خلال هذا الفرح الطفولي بتفاصيل صغيرة صادفت تلك النفس البسيطة المحبة لجمال الحياة رغم رهق المعاناة. المغرمة بالطبيعة المتحركة التي تضج بالحياة.

ونجد في قصيدة (الخرطوم . مدينة الشعر والجمال) نفس هذه الروح، فالخرطوم تلك المدينة الساحرة التي وصفها التجاني بالزهرة المونقة التي يخفق النيل في قلبها تضج بحياة من نوع آخر لبشر من بلدان بعيدة أفاضوا عليها الحبَّ والفرح، يقول التجاني': ماج بها الشامُ ولبنانه

والمدن الرائدة الغادية طوقها بالحبّ غلمائه

وغيده اللاعبة اللاهية

أضفى عليها الحبُّ فنانُه

وزانها بالأعينِ الزاهية

وفاض باللوعة فتياأنه

على الضفافِ الحرّة الغالية

فيا لذياك .... وما شانه يعانق الجنة في غانية

۱ . ديوان إشراقة، ص ۲۶



وقف التجاني أمام عظمة النيل في قصيدة (في محراب النيل)، في حالة أشبه بالعبادة؛ يبدو هذا ماثلاً في اختياره لكلمة (محراب) ثيمة أساسية في العنوان، فإذا طالعنا الأبيات ظهرت لنا صورة شاعر يقف مأخوذاً بجمال وجلال هذا النهر الأسطوري الذي ينبع من جنان الخلد، يمشى بخطو واثق في قوة يستمد منها التجاني قوته وقدرته على التأمل، وهذا الوصف يتماشى مع عوالم التجاني النفسية التي ينزع فيها إلى وصف عوالم السحر والجمال، يقول التجاني':

> أنت يا نيل يا سلسل الفرادي ملء أو فاضك الجلال فمرحى حضنتك الأملاك في جنة الخل وأمدت عليك أجنحة خض فتحدرت في الضفاف وأفرغ مخرتك القرون تشمر عن سا يتوثبن في الزمان خفافا عجب أنت صاعداً في مرقي مجتلى قوة، ومسرح أفكا

ـس نبيـل موفـق فـي مسابك بالجلال المفيض من أنسا بك د ورفت على وضىء عبابك راً أضفت ثيابها في ثيابك ت من الشرق جنة من رضابك ق بعيد الخطي قوى السنابك شم يركضن في ممر شعابك ك لعمري أو هابطاً في انصبابك رِ ومجلي عجيبة كل ما بك

إذاً فقد تجلى الإشراق من خلال رمزية الحنين في هذه العناوين التي تغني فيها التجاني للجمال والحب والطبيعة، فرحاً وحزناً وتأملاً، مستمداً وقوده من جمال نفسه المشرقة.



۱ . دیوان إشراقة، ص ۱٤۳

# إشراقة/ رمزية الشعاع:

الشعاع هو (ضوء الشمس الذي تراه عند ذرورها كأنه الحبال أو القطبان مقبلة عليك، وقيل: هو الذي تراه ممتداً كالرماح بعيد الطلوع، وقيل: الشعاع انتشار ضوئها، والشعاع: المتفرق. تطاير القوم شعاعاً: أي متفرقين)\.

عليه فالشعاع هو أحد الصور المجسدة للضوء أو النور، فلماذا جعل التجاني قطراته هنا شعاعاً يسميه إشراقة؟ يعود هذا إلى أن الإشراق عند التجاني يتصف بالعموم أما الشعاع فيتصف بالخصوص، فقد ربط التجاني في قطراته هنا بين الشعاع وبين الفكر، وللإشراق سعة تربطه بالقلب (الحنين) وبالجسد (اللهيب)، فالحالة التي مثلتها رمزية الشعاع هي حالة التأمل والحيرة، وهي أكثر التصاقاً بالعقل من القلب الذي يناسبه الحنين، والجسد الذي يناسبه اللهيب، يقول التجاني نا

قط رات من التأمل حيرى مطرقاتٍ على الدجى مبراقة تُ يترسلن في جوانب أفا الله قي شاعاً أسميته (إشراقة)

فقطرات التجاني هنا ارتبطت بتلك الحالة العقلية التي وصفها بأنها حيرى، وهنا تقفز تلك الحالة الثابتة عند التجاني الناتجة عن ضدية الظلام (الدجى) والنور (البرق)، هكذا يبين التجاني خروج شعره من مشكاة العقل؛ لأنه يخرج في لحظات الإلهام تلك كومضات فكرية هي نتيجة لتأملات الشاعر في الكون والوجود. وهنا يأتي ذلك المزج بين النزعة الوجدانية التي دلت عليها كلمتا الحنين واللهيب والنزعة التأملية الفكرية التي دلت عليها كلمة الشعاع في ديوان التجاني، وهي من سمات ذلك الخطاب الشعري المتفرد.



<sup>&#</sup>x27; . ابن منظور ، لسان العرب، مادة (ش. ع. ع).

۲ . ديوان (إشراقة)، ص ۸.

ويتشظى رمز الشعاع في عدد من العناوين منها: (الله، اليقظة، تعويذة، أنبياء الحقيقة، قلب الفيلسوف، يؤلمني شكِّي، الصبي العابد، الصوفي المعذَّب، لوعة الغريب، ودعتُ أمس يقيني)

والدراس لديوان التجاني لا يخفى عليه أثر الفلسفة، خاصة الفلسفة العلائية كما لا يخفى عليه تأثره بمقولات فلاسفة المتصوفة ، لذلك تجد في شعره تأملات كثيرة يطرحها في صورة أسئلة كونية، تنزلق به أحياناً إلى مزالق غير محمودة العواقب، انظر إلى قوله في قصيدة (الله) :

اس والروح والدجى والضياء؟ لين وقفاً على قلوب النساء؟ أهـو الله فـي القلـوب والأنف

أم هو الله في الثرى عند عزرا

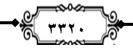
وأسئلته حول كنه العقل في قصيدته (أنبياء الحقيقة) التي مجد فيها الفلاسفة، وذلك حين يقول ":

كفك الطلسم الخفي المسترْ؟ زال من سير الحياة وسيطرْ؟ سليل الظلام من أرض عبقرْ

ربِّ، هبني رضاك، من أين المسمى بالعقل عندك في الأ ملك من بني الضيا وجنِّيًّ

وتستمر حيرته أمام هذا العقل في نفس القصيدة تارة بالأسئلة وتارة بإظهار صفات هذا العقل، فيصوره التجاني أحياناً قوياً بوسعه أن يهدم الحياة، وبوسعه أن يبنيها، وأحياناً يصور قدرة العقل على الاكتشاف لما هو خبى أو خفى، فيقف محتاراً في كنهه بأسئلته

T . ديوان إشراقة، ص ١٤، و ١٥.



<sup>· .</sup> بدر الدين هاشم أبو القاسم، التجاني يوسف بشير الشاعر السوداني، دراسة نقدية في تجربته الشعرية، المطبوعات العربية للطباعة والترجمة، ط١، ١٩٧٨، ص ٧٨ وما بعدها.

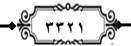
۲ . ديوان (إشراقة)، ص ۱۲.

في حمل هذا العقل للخير المطلق الذي مثل له بالإله أو الشر المطلق الذي مثل له بالشيطان، ثم يشك في وجوده حقيقة من عدمه:

أيها العقل أنت يا حيرة العقـ لل ولما تكن بنفسك أجدرُ يها العقل أنت يا حيرة العقـ ها وتذرو الورى هباءً وعثيرُ كم خبي من دون فجرك أضحى وخفي تلقاء ضوئك أسفرُ الله في الأرض أنت أم الشيـ طان ينهى في العالمين ويأمرُ؟ وجنون أم أنت عقـل وموجـود حقيـق أم أنت وهـم مصـوَّرُ؟

هذه الأسئلة وهذه الحيرة هي بسبب منهج التجاني في الكشف عن الحقيقة فحينما يتحدث عن ذلك نشعر بأثر فلاسفة المتصوفة على منهجه في التفكير؛ لأنه ينزع نحو الكشف العقلي أو الذوقي في الوصول إلى الحقيقة، ولا ينزع نحو المنطق والتحليل الرياضي في ذلك، ولعل هذا ما جعله يخلط أحياناً بين العقل والقلب أو الروح، ويبدو ذلك في عناوين قصائده (الصوفي المعذب)، (قلب الفيلسوف)، فتلك المعادلة الضدية التي حملتها تلك العناوين هي نتيجة منهج الكشف والذوق، مما حدا ببعض دراسي التجاني إلى القول بأن تصوف التجاني هو تصوف ذهني لا عملي ارتبط بإبداع شاعر اتخذ محمولات المعجم الصوفي في الإفادة منه في خطابه الشعري في قصيدة (قلب الفيلسوف) يمجّد الفيلسوف ويصوره نبيًا مرسلاً من سماء الفكر قائلاً في

أطل من جبل الأحقاب محتملاً سفر الحياة على مكدود سيماه عاري المناكب في أعطافه خلق من العطاف قضى إلا بقاياه



<sup>.</sup> أحمد محمد البدوي، التجاني يوسف بشير لوحة وإطار، دار الثقافة للطباعة والنشر (الخرطوم)، ط٥، ١٩٦٧م ص ١٠٣٠.

۲ . ديوان (إشراقة)، ص ١٦.

مشى على الجبل المرهوب جانبه يدنو ويقرب مندك النزى أبدأ منبأ من سماء الفكر ممسكة يرمى سواهم أنظار منفضة أوفى على الأرض مأخوذاً وطاف يطوى وبظمأ حتى ما تبين على يستفسر الناس ماذا عند عالمهم

يكاد يلمس مهوى الأرض مرقاه حتى رمى بعظيم فى حناياه على الرسالة يمناه وبسراه أقصى العوالم من عينيك عيناه مشرد النفس لا مال ولا جاه ما فيه من حرقات الجوع ساقاه وليس بعرف شيئاً من طواياه

هذا الفيلسوف الذي هبط من سماء الفكر إلى أرض الواقع، فعاش بين الناس فقيراً يضرب في الأرض باحثاً عن الحقيقة وحيداً حتى وجدها في قلبه، وجد هذه الحقيقة في جبل الأحقاب بعد أن صار كبيراً أحدب، يقول التجاني':

أحفى وأحدب فاستبكى فأساه يصيح في الأرض من أعماق للحق أفتأ يرعاني وبرعاه من السماوات في قلبي هنا الله

حتى أتى جبل الأحقاب وهو به وقام بين الرعان البيض ملتفتأ فى موضع السر من دنياي هنا الحقيقة جنبي، هنا قبس

وتكرار النتيجة الحتمية عند التجانى بأن الوصول إلى الحقيقة الكبرى وهي وجود الله والإيمان القلبي به هي قبس أو نور، وهنا مجَّد منهج العقل في الوصول إلى الحقيقة. وتصوير التجاني للكشف العقلي فجراً أو ضوءً يحمل ما أشرنا إليه من أن مبدأ النور أو الإشراق ساد في كل تجربة الشاعر. وشعر التجاني في الشك يحمل تلك الدلالة، فحينما



۱ . ديوان (إشراقة)، ص ۱۷.

يراوده الشك العقلي فإنه تبعاً لذلك تظلم الروح ويتعب القلب، يقول في قصيدة (ودعت أمس يقيني)':

يا مظلم الروح كم تشقى على حرق هدى بجنبك منبوح يحفّ به مضى بك العقل لم تسعد به أشراً وكقوله في قصيدة (يؤلمني شكي) ': ورحت لا أنا عن مائي بمنتهل أشك يؤلمني شكي، وأبحث عن أشك لا عن رضيً مني وبقتلني

مما يكابد منك القلب والروخ في عالم الصدر قلب منك مذبوخ واعتادك الشك إذ ضاقت بك السوخ

ماءً ولا أنا عن زادي بمسعودي برد اليقين فيفنى فيه مجهودي شكي ويذبل في وسواسه عودي

لم يسعد التجاني بشكّه، لأنه ليس شكاً عقلياً بحتاً، إنما هو هواجس ذلك الكشف الصوفي الذي إذا ما افتقده يحسُّ بنقص الإيمان، فيشعر حينها بخلل أصاب ذلك النقاء المفتقد في تلك اللحظة؛ مما جعله يبارح تلك الراحة النفسية التي يجدها في لحظة الكشف أو الذوق، فيصفها بإظلام الروح، وشك التجاني لا يخرج عن شك فلاسفة المتصوفة، كالغزالي الذي شك في صور الإيمان التقليدي فأراد أن يصل إلى اليقين، بل يدعو إلى ذلك دعوة صريحة فيقول: «الشكوك هي الموصلة إلى الحق فمن لم يشك لم ينظر، ومن لم ينظر م يبصر، ومن لم يبصر بقى في العمى والضلالة» ".

الغزالي، أبو حامد محمد الغزالي الطوسي النيسابوري، ميزان العمل. حققه قدَّم له سليمان دنيا
 (دكتور)، دار المعارف (القاهرة)، ط١، ١٩٦٤م، ص ٤٠٧.



۱ . ديوان إشراقة، ص ۲۰.

۲ . ديوان إشراقة، ص ۲۲.

هكذا تتجدد فكرة الإشراق من خلال رمزية الشعاع في شعر التجاني لتبين حالة أخرى من هذه الذات الساعية إلى السمو والرفعة في كلِّ أحوالها لهيباً، أو حنيناً، أو شعاعاً.

#### الخاتمة:

حاولت هذه الدراسة أن تستنطق العنونة في ديوان الشاعر السوداني التجاني يوسف بشير (إشراقة) عبر منهج سيميائي، حيث انطلقت من العنوان الرئيس، فقرأته باعتبار طبيعته الذاتية، ثم ربطت بينه وبين العنوان الثاني (قطرات) الذي يعدُ أيضاً مدخلاً مهماً لقراءة هذه التجربة، ثم انتقلت للنظر في تجليات الإشراق في العناوين الأخرى داخل الديوان من منطلق أن الإشراق يمثِّل رؤية شعرية متكاملة، فخرجت هذه الدراسة بالنتائج التالية:

- ١/ في المستوى الصرفي كان لكلمة إشراقة شعرية خاصة، حيث رمز تنكير الكلمة ودلالتها على المرة إلى البداية والاستمرار، وهذا يتماشى مع فكرة الخلق الماثلة في معجم التجاني الخاص لمعنى الإشراق باعتبار أن الديوان هو إشراقته الأولى.
- ٢/ وفي الربط بين عنوان الديوان وقصيدة قطرات فإن شعرية النور في دلالته على الكشف والتجلي، وشعرية الماء في دلالته على التحول والصيرورة سيطرت على معظم المعجم الشعري، بل إن النور والماء شكلا بؤرتين متناغمتين في ديوان الشاعر، وذلك لدلالتهما على الخلق، فقد ربط التجاني عملية الخلق الشعري بشعرية النور والماء.
- ٣/ في النظر إلى تجليات العنوان الرئيس في العناوين الداخلية، توصلت الدراسة إلى أن (إشراقة) لم تكن عنواناً عابراً بل هو بؤرة التجربة، التي جمعت في جوفها الدلالات والرموز، ثم تفرَّقت في ثلاثة مسارات رمز إليها التجاني في قصيدة (قطرات) باللهيب والحنين والشعاع متخذاً تلك الرموز للدلالة على انطلاق تجربته من تلك الحالات التي عبرت عنها هذه الكلمات:
- أ- رمز التجاني باللهيب الذي يمثِّل الإشراق النفسي إلى شعر المعاناة من مفاتن الحياة ومباهجها في ظل واقعه المرير الذي عاشه، كما رمز به أيضاً للشعر الذي ثار فيه على ذلك الواقع محاولاً إثبات ذاته، وقد تجلت هذه الرمزية في عدد من



العناوين الداخلية، منها: (ملاحن فيها الهوى والألم، وأبوبكر محمد عليم، والمعهد العلمي، والادب الضائع وغيرها).

- ب- ورمز التجاني بالحنين الذي يمثِّل الإشراق القلبي إلى شعر العاطفي الوجداني، المرتبط بالجمال والمحبة والطبيعة، وقد تجلت هذه الرمزية في عدد من العناوين الداخلية، منها: (أمل، قلب، المصير، طفرة ساحرة، توتي في الصباح، والخرطوم، كذلك الحب، من أغوار القلب، هوى قاصر، تعويذة، رب ما أعظم الجمال وأمجد، في محراب النيل، نعيم الحب، كذلك الحب، جمال وقلوب، وحى الحب).
- ج- ورمز التجاني بالشعاع الذي يمثّل الإشراق العقلي إلى تلك الحيرة الفكرية التي بدت في بعض أشعاره، والتي نتجت عن تأملاته في الحياة والوجود، وقد تجلت تلك الرمزية في عدد من العناوين منها: (الله، اليقظة، تعويذة، أنبياء الحقيقة، قلب الفيلسوف، يؤلمني شكّي، الصبي العابد، الصوفي المعذّب، لوعة الغريب، ودعتُ أمس يقيني).

#### المصادر والمراجع:

- ١/ القرآن الكريم.
- ٢/ ابن رشيق: أبو علي الحسن ابن رشيق القيرواني، العمدة في صناعة الشعر ونقده،
   ج١، تحقيق د. النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانجي (القاهرة) ١٤٢٠هـ/
   ٢٠٠٠م.
- ٣/ ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي، تفسير القرآن العظيم ج٣، دار طيبة (الرياض)، ط٢، ١٤٢٠ه/ ١٩٩٩م.
- ٤/ ابن منظور، أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي، لسان العرب، ط أولى، دار صادر (بيروت).
- ٥/ أحمد عبد الله سامي، الشاعر السوداني التجاني يوسف بشير، دار الثقافة (بيروت)، ١٩٧٠م.
- 7/ أحمد محمد البدوي، التجاني يوسف بشير لوحة وإطار، دار الثقافة للطباعة والنشر، ط٥، ١٩٦٧م.
  - ٧/ أندريه مارتيه، مبادئ ألسنية عامة، ١٩٩٠م.
- ٨/ بدرالدين هاشم أبو القاسم، التجاني يوسف بشير الشاعر السوداني، دراسة نقدية
   في تجربته الشعرية، المطبوعات العربية للطباعة والترجمة، ط١، ١٩٨٧م.
  - ٩/ بسَّام موسى قطوس، سيمياء العنوان، وزارة الثقافة (عمان)، ط١، ٢٠٠١م.
- ۱۰ بشير ونيسي، الموقع الرئيس لمؤسسة الحوار المتمدن الرابط. http://www.ahewar.org
- 11/ بكري بشير الكتيابي، ومحمد عبد الحي، الآثار النثرية الكاملة، السفر الأول، الخرطوم ١٩٧٨م.
- 1 / التبريزي، الخطيب، الكافي في العروض والقوافي، شرح وتعليق محمد أحمد قاسم (دكتور)، المكتبة العصرية بيروت، ط١، ٢٠٠٣هـ/ ٢٠٠٣م.



- 17/ التجاني يوسف بشير، ديوان إشراقة، دار الثقافة بيروت، مكتبة النهضة السودانية (الخرطوم)، ط٧، ٩٧٣م.
- 11/ التفتازاني، مسعود عمر سعد الدين شرح مختصر التصريف العزّي في فن الصرف، شرح وتحقيق عبد العال سالم مكرم، مكتبة الأزهرية للتراث، ط٨، ١٤١٧هـ/ ١٩٩٧م.
- 0 1/ الجرجاني، عبد القاهر، دلائل الإعجاز، قراءة وتعليق محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي (القاهرة) ١٤٢٤ه/ ٢٠٠٤م.
- 17/ جميل حمداوي، مقال (السيموطيقا والعنونة)، مجلة عالم الفكر، المجلس الأعلى للثقافة والفنون (الكويت)، مجلد ٢٥ عدد ٣، مارس ١٩٩٧م.
  - ١٧/ جميل صليبا، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني (بيروت)، ١٩٨٢م.
    - ۱۸/ سعید بنکراد، السیمیائیات، منشورات الزمن، ۲۰۰۳م.
- 19/ سعيد المولودي، دراسة بعنوان "ثنائية النار والنور في شعر سعدي يوسف"، مجلة علامات العدد ٢٠،٤، ٢٠٠٤م.
- · ٢/ سلاطين باشا، السيف والنار، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة (مصر)، ٢٠١٢م.
- ١٢/ السهيلي: أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد بن أبي الحسن الخثعمي، الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، ج٢، دار الكتب العلمية (بيروت)، (د. ت).
  - ٢٢/ سيزا قاسم، مدخل إلى السيموطيقا، دار إلياس العصرية (القاهرة)، ١٩٨٦م.
- ٢٣/ صلاح فضل، مناهج النقد المعاصر، ط١، دار فرحة للنشر والتوزيع (القاهرة)، ٢٠٠٣م.
  - ٢٤/ طه حسين، تجديد ذكرى أبو العلاء، دار المعارف (القاهرة)، ط٦، ٩٦٣ م.
- ٢٥ عباس محمود العقاد، وإبراهيم عبد القادر المازني، كتاب الديوان، ط٣، مطبعة الشعب (القاهرة)، ط٣، (د. ت).



- 77/ عبد الخالق بلعابد، عتبات (جيرار جينيت من النص إلى المناص)، تقديم سعيد يقطين، ط١، الدار العربية للعلوم ناشرون، منشورات الاختلاف، ٢٠٠٨، ص ٣٠.
- ٢٢/ عبد القادر رحيم، العنوان في النص الإبداعي، أهميته وأنواعه، مجلة كلية الآداب
   والعلوم الإنسانية والاجتماعية، العددان الأول والثاني ٢٠٠٨م.
- ٢٨ عبد القادر فيدوح، مقال بعنوان العبارة الصوفية في شعر التجاني يوسف بشير،
   http://draqader.arabblogs.com/
- 79/ عبد القادر القط، الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، ط٢، دار النهضة العربية (بيروت)، ط٢، ١٤٠١ه/ ١٩٨١م.
- ٣٠/ عبد المجيد عابدين، التجاني شاعر الجمال، الدار السودانية للكتب (الخرطوم)، ط١، ١٤٣١ه/ ٢٠١٠م.
- ٣١/ علي قهرماني، ومهدي شفائي: ملامح الرومانسية في شعر التجاني يوسف بشير، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية (جامعة بابل)، عدد ٣٢.
- ٣٢/ غاستون باشلار، النار في التحليل النفسي، ترجمة نهاد ضيافة، دار الأندلس (بيروت)، ط١، ١٩٨٤م.
- ٣٣/ الغزالي، أبو حامد محمد الغزالي الطوسي النيسابوري، المنقذ من الضلال، قدم له وعلق عليه وشرحه علي بو ملحم (دكتور)، دار مكتبة الهلال (بيروت)، ط۱، ٩٦٣
- ٣٤/ الغزالي، أبو حامد محمد الغزالي الطوسي النيسابوري، ميزان العمل. حققه قدَّم له سليمان دنيا (دكتور)، دار المعارف (القاهرة)، ط١، ١٩٦٤م.
- 70/ فضل حسن عباس، البلاغة فنونها وأفنانها (علم المعاني)، ج١، دار الفرقان الريد (الأردن) ط٣، ١٤١٣ه/ ١٩٩٢م.



- ٣٦/ ليلى شعبان شيخ محمد رضوان، وسهام سلامة عباس، المنهج السيميائي في تحليل النص الأدبي، حولية كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية، محلد ١، عدد ٣٣.
- ٣٧/ المبارك حسن الخليفة: النزعة الصوفية في شعر التجاني يوسف بشير ولطفي أمان، مجلة الآداب (كلية الآداب- جامعة الخرطوم)، العدد ٢٠، ديسمبر ٢٠٠٢م.
- ٣٨/ محمد عبد الحي، الرؤيا والكلمات (قراءة في شعر التجاني يوسف بشير)، دار ابن زيدون بيروت ودار الفكر الخرطوم، الطبعة الأولى ١٤٠٥هـ/ ١٩٨٥م.
  - ٣٩/ محمد علي أبو ريان، أصل الفلسفة الإشراقية، دار الطليعة (بيروت).
- ٤/ نصر الدين بن عنيسة، الموضوع السيميائي ولعبة المعنى، مجلة سمات، مجلد ٢، عدد ٢، ٤٠ ٢م.