



# عناصر الإبداع الفني في شعر خالد رشيد الجميلي ( ت١٤٤٤هـ) (ديوان حوار مع الدنيا)دراسة نقدية

#### إعداد

دكتور/ حامد سعد على خضرجي جاويش أستاذ الأدب والنقد المساعد في كلية الدراسات الإسلامية والعربية بنين بدسوق جامعة الأزهر - مصر

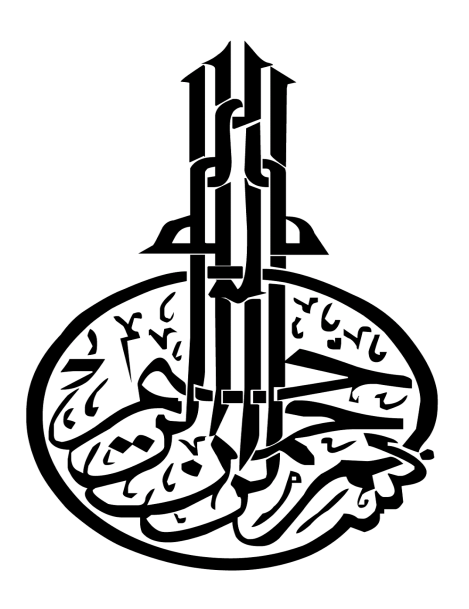
pr.70 -- 1227















العدد الأربعون

#### عناصر الإبداع الفني في شعر خالد رشيد الجميلي (ت١٤٤٤هـ) (ديوان حوار مع الدنيا) - دراسة نقدية

حامد سعد على خضرجي جاويش

قسم الأدب والنقد - كلية الدراسات الإسلامية والعربية بنين بدسوق - جامعة الأزهر البريد الإلكتروني:

#### Hamedkhadragy782.el@azhar.edu.eg

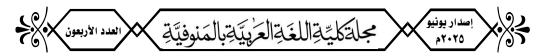
#### الملخص:

يلقي هذا البحث الضوء على تجربة إبداعية ذات أبعاد إنسانية لشاعر من شعراء العراق، وهو خالد رشيد الجميلي (ت ١٤٤٤هـ)، من ذوى البصائر والمشاعر مرهفي الحس، من خلال ديوانه الماتع (حوار مع الدنيا)، ومبرزاً من خلال التحليل الفني عناصر الإبداع وإحكام النسج لدى الشاعر الجميلي، وطريقته الحوارية الفريدة مع الدنيا عند البدء في نظم القصيدة.

ولقد استقرأ لنا هذا البحث الجوانب الفنية في شعر الجميلي من خلال دراسة لغة الشاعر ودلالاتها، والتكرار ووظيفته الشعرية، والثنائيات المتضادة وأثرها في إثراء الأسلوب، كما أفصح عن ثقافة الشاعر بالمورث الثقافي من ناحية استدعاء بعض الألفاظ التراثية سواء أكانت دينية أم عربية، كما أبرز الإبداع التصويري الذي تميز به الشاعر، كما وضح منهج الشاعر في الإبداع الموسيقي داخليا وخارجياً وأنه من الشعراء المحافظين على الشكل العمودي الخليلي، متبعا في سبيل الوصل لذلك المنهج التحليلي.

كما انتهى الباحث إلى بيان ما تميز به الشاعر الجميلي وديوانه (حوار مع الدنيا)، وما به من صور إبداعية قد تميز بها شاعر من ذوى البصائر، ومن دقة واختيار





للألفاظ، فقد كان يجمع بين الخيال الواسع والدقة والفخامة، ما انطبع عليه من طبيعة عمله كأستاذ جامعي يعتني بالتدقيق والبحث فيما وراء الكلمات.

الكلمات المفتاحية:

الجميلي، حوار، الدنيا، الإبداع، عناصر، الموروث، الثقافي، البصائر، الدقة والفخامة، الجزالة، التضاد، التصويري، الخيال الواسع. مرهف الحس.





# Elements of artistic creativity in the poetry of Khaled Rashid Al-Jumaili (d. 1444 AH) (Diwan Dialogue with the World) - a critical study.

Hamed Saad Ali Khadrji Gawish

Assistant Professor of Literature and Criticism, Faculty of Islamic and Arabic Studies for Boys, Desouk, Al-Azhar University, Egypt.

Emial: Hamedkhadragy 782.el@azhar.edu.eg

#### Abstract:

This research sheds light on the creative experience with human dimensions of an Iraqi poet, Khaled Rashid Al-Jumaili (d. 1444 AH), a man of insight and sensitive feelings. This is demonstrated through his engaging collection of poems, "Dialogue with the World." Through technical analysis, it highlights the elements of creativity and the mastery of weaving in Al-Jumaili's poetry, as well as his unique dialogue with the world when beginning to compose the poem. This research has explored for us the artistic aspects of Al-Jumaili's poetry through studying the poet's language and its connotations, repetition and its poetic function, and the contrasting dualities and their effect in enriching the style. It also revealed the poet's culture of the cultural heritage in terms of summoning some traditional words, whether religious or Arabic. It also highlighted the pictorial creativity that distinguished the poet. He also explained the poet's approach to musical creativity, both internally and externally, and that he is one of the poets who maintains the Khalili vertical form, following the analytical approach in order to achieve this. The researcher also concluded by stating what distinguished the poet Al-Jumaili and his collection (Dialogue with the World), and what it contained of creative images that distinguished a poet of insight, and of the precision and choice of words, as he combined a broad imagination with precision and grandeur, which was imprinted on him from the nature of his

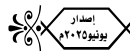


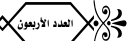
work as a university professor who was concerned with scrutiny and research into what lies behind the words.

**Keywords:** Al-Jumaili, Dialogue, The world, Creativity, Elements, Cultural heritage, Insights, Precision and magnificence, Richness, Contrast, Pictorial, Broad imagination. Sensitive.









#### القدمة

الحمد لله بديع السموات والأرض ذي الجلال والإكرام، والصلاة والسلام على سيد ولد عدنان المخصوص بجوامع الكلم الحسان، وعلى آله وصبحه أهل الفصاحة والبيان، وتابعيهم ومن تابعهم ما أضاء القمران وتعاقب الليل والنهار.

#### وبعد، ، ، ،

فإن الشاعر خالد رشيد الجميلي نتاجه الأدبي لا يزال بكراً رحب الدراسة، ومادته دسمة فيها بغية الدارسين، ومن ثم فإنه يستحق من الباحثين الاهتمام والجلوس على موائد شعره، ومن هنا جاءت فكرة تقديم عناصر الإبداع في شعره من خلال هذا البحث.

فعالم الإبداع الفني ميدان رحب يتنافس فيه الأدباء والشعراء خاصة مرهفي الحس، ولقد كان للجميلي عوالمه الإبداعية الخاصة بما حباه الله من ثقافة واسعة واطلاع متنوع، وبصيرة عوضه الله بها عن فقد بصره، فأبدع في لغته، فجاءت صوره حية تجسد لنا موهبته الفنية من خلال ديوانه (حوار مع الدنيا)، فأبدع في لغته وصوره، وصدح بصوت مرهف حلق به في عالم الخيال، معبراً عن آلامه وآماله، وآمال مجتمعه العراقي، وطموحات أمته العربية، فجاءت هذه المحاولة من خلال هذا البحث المعنون بـ (عناصر الإبداع الفني في شعر خالد رشيد الجميلي (ت ٤٤٤ هـ) (ديوان حوار مع الدنيا) دراسة نقدية).

والهدف من هذه الدراسة الوقوف على طبيعة الإبداع والتجربة وطرق توظيف العناصر فيها لدى شاعر من الشعراء المعاصرين، عراقي الجنسية، من ذوي الإعاقة (فقد البصر) حيث قام الباحث بدراسة النصوص وبيان ما بها من روائع فنية، وقيمة جمالية تتعلق باللغة والصورة والموسيقي منبهاً على بعض الهنات \_ إن وجد ..



وقد اعتمدت هذه الدراسة على المنهج التحليلي النقدي، الذي يُعْنَىٰ بتحليل النماذج وبيان ما تميز به الشاعر من إبراز ما بها من درر، وقد خصص لكل عنصر إبداعي محوراً قائماً بذاته ابتداءً من اللغة وحتىٰ الموسيقیٰ داخلية وخارجية.

فعقدت العزم وسألت من الله العون فهو نعم المولى ونعم النصير.

وقد قسمت بحثي هذا إلى مقدمة، وتمهيد، وستة محاور، وخاتمة.

أما المقدمة فقد بينت فيها دافع اختياري لهذا البحث، ثم أوضحت أهميته في مجال الدراسات الأدبية، والتخطيط الذي احتواه.

وفي التمهيد: تحدثت فيه عن التعريف بالشاعر، ومكانته الاجتماعية، وعرضا سريعًا لأهم موضوعاته الشعرية.

وجاء المحور الأول: ليتحدث عن اللغة ومقدرتها الفنية، وأهم ما تتميز به من دلالات.

ثم تناولت في المحور الثاني: التكرار ووظيفته الشعرية، وأنه أسلوب قد برز في شعره بصورة لافته.

وأما المحور الثالث: فقد تحدثت فيه عن الثنائيات المتضادة وهي أبرز العناصر أيضا.

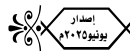
وجاء المحور الرابع: ليفصح عن ثقافة الشاعر بالمورث الشعرى، فتناولت فيه التناص ودلالاته.

وفي المحور الخامس: كان الحديث فيه عن الإبداع التصويري، وحرفيته في نسج الصورة دونما يراها.

والمحور السادس: كان خاصا بالإبداع الموسيقى، داخليا وخارجيا وتأتي خاتمة هذا البحث لتسجل أهم النتائج التي أسفرت عنها الدراسة.







العدد الأربعون

#### التمهيد: (ومضة على حياة الشاعر وشعره)

الشاعر خالد رشيد جاسم الجميلي، أستاذ جامعي وشاعر عراقي، أحد أبناء عشيرة (البوم مطر)التي تنتمي إلى قبيلة الجميلة القيسية، ولد عام (١٣٦١هـ)، الموافق عام (١٩٤٢م)، شهدت مولده منطقة المشاهدة في بغداد الكرخ.

وجاء الجميلي إلى الدنيا وتنسم نسمات الحياة سليما معافى، ولكن شاءت الأقدار أن يصاب في عينيه بعد ستة أشهر من ولادته فيمسي كفيفا قد ذهب بصره لكنه ذو بصيرة لا يتمتع بها المبصرون، وذو همة على تحصيل العلم لا يستطيعها الأصحاء، إذ نجده يسجل ذلك في شعره قائلا:

جئت لدنيانا غزالاً كالقمر بعد ست من شهور صرت مكفوف البصر(١)

نشأ الجميلي في أسرة عريقة دبلوماسية محبة للعلم والأدب، حيث كان أخوه الأكبر عبد المجيد الجميلي وزيراً للمواصلات، ثم وزيراً للزراعة والإصلاح الزراعي، وكذلك كان أخوه الدكتور عبد الستار الجميلي أستاذاً جامعياً ومحامياً فذاً لدى المحاكم، كما عمل أخوه عبد الحميد الجميلي مديراً عاماً للقصر الجمهوري لعدة سنوات، ثم تولى وزارة العدل بعد ذلك، أما أخوه الأستاذ عدنان الجميلي فقد تدرج في السلك الدبلوماسي حتى صار من كبار موظفيه (٢).

أما عن حياته العلمية والتعليمية فقد كانت حافلة بالنجاحات والجد والنشاط، إذ كانت تبدو عليه مخايل الذكاء والفطنة منذ نعومة أظفاره؛ ولهذا كثفت

<sup>(</sup>٧) سيرة أد / خالد رشيد الجميلي (ت ٤٤٤هـ) ، بقلم وليد الحلبوسي: ٣.



<sup>(</sup>۱) ديوان حوار مع الدنيا تأليف / خالد رشيد الجميلي (ت ١٤٤٤هـ) ، دار رواد المجد ت. ط: صـ ٧.

الأسرة في تحصيله الأوّل للعلم، فكان يذهب لتلقىٰ العلم في مدرستين في المرحلة الابتدائية، كان يدرس في مدرسة (تعليم القرآن الكريم) صباحًا، وفي الوقت ذاته كان يدرس في مدرسة ( الكرخ الابتدائية) مساءً ولما اختتم المرحلة الابتدائية، واصل تعليمه في المرحلة الإعدادية، ثم المرحلة الثانوية، ثم التحق في المرحلة الجامعية بكلية الشريعة – جامعة بغداد، متخصصا في الشريعة والآداب، وفي القسم ذاته حصل علىٰ (الماجستير) في رسالته التيٰ تقدم بها لذاك القسم، وكان عنوانها (الدية وأحكامها في الشريعة الإسلامية) وقد تمت طباعتها ونشرها وتداولها، أما (الدكتوراه) فقد حصل عليها من أرض الكنانة من جامعة القاهرة، وكان عنوانها (أحكام البغاة والمحاربين في الشريعة الإسلامية والقانون)، وقد حصل عليها بتميز، مما جعل رئيس الجمهورية – المصري – يكرمه وقتئذ؛ لكونه كفيفًا قد صارع الحياة وتغلب علىٰ شدائدها حاصلا علىٰ أعلىٰ الدرجات العلمية، ولهذا جعل الكثير يشبهه بالدكتور (طه حسين) لوجود عوامل كثيرة مشتركة بينهما.

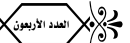
وعن وفاته توفي على المعلقة بالإبداع والعطاء والتضحية عن عمر يناهز ثمانين عام، حيث جاءت وفاته ( على السادس والعشرين من محرم عام ( ١٤٤٤ هـ )، الموافق الأربعاء الرابع والعشرين من شهر أغسطس عام ( ٢٠٢٢م)، وكان ذلك في بيته بمنطقة عامرية ببغداد، ودفن في مقبرة الكرخ الإسلامية في ناحية النصر والسلام (١).

أما عن آثاره العلمية والأدبية فقد قدم خلال مسيرته الحياتية العديد من المؤلفات والأبحاث من أهمها:

<sup>(</sup>١) سيرة أد / خالد رشيد الجميلي (ت ١٤٤٤هـ) ، بقلم وليد الحلبوسي: ١٠.







- ١ أحكام البغاة والمحاربين في الشريعة الإسلامية والقانون، جزآن، ط١، دار
  الحرية للطباعة، بغداد، عام ١٩٧٩م.
- ٢- أحكام الأحلاف والمعاهدات في الشريعة الإسلامية والقانون، جزآن، ط١،
  دار الحرية للطباعة والنشر عام ١٩٨٧م.
  - ٣- أحكام الخصاصة والتثمير والاستثمار في الفقه الاقتصادى الإسلامي.
- ٤ أحكام الضرر الأدبي والمادي في الشريعة الإسلامية والقانون، مركز البحوث، ديوان الوقف السني، بغداد، عام ٢٠٠٧م.
- ٥- أقباس الرحمن في أدلة نفى العجمة عن القرآن، ط١، دار الشؤون الثقافية،
  العامة، بغداد، عام ٢٠٠٢م.
- ٦- تحليل المعاهدات المبرمة في عهد الرسول ﷺ مركز البحوث، ديوان الوقف السُنِّى عام ٢٠٠٨م.
- ٧- تحليل المعاهدات المبرمة في عهد الخلفاء الراشدين مركز البحوث،
  ديوان الوقف السنى عام ٢٠٠٩م، وغيرها، وله أبحاث كثيرة منشورة (١).

وحياته الأدبية حافلة بقصص قصيرة كان مولعا بها في شبابه، كتبها من واقع الحياة فليست ضربا من الخيال، وكان متأثرا في كتابتها إلى حد كبير بالكاتب الكبير (يوسف السباعي)، حيث جاءت قصصه ترجمةً لواقعه الاجتماعي المعاصر، ولعل الذي خدمه في ذلك عمله في حقل الإرشاد التربوي في كلية الشرطة، مما سهل له الاطلاع على الكثير من الحوادث التي وقعت بالفعل فينقلها عن طريق ما يقدمه من

<sup>(</sup>١) راجع سيرة أد / خالد رشيد الجميلي (ت ١٤٤٤هـ) ، بقلم وليد الحلبوسي: ١٠-٢٠.



# إصدار يونيو ٢٠٢٥ معليّة العَلِيّة العَلْمَ العَلْمُ العَلْمُ

قصص ثم يتعمد أن يضع لها حلاً وعلاجاً ناجعاً لعله بذلك يكون قد أدى واجبه في سبيل خدمة مجتمعه (١).

وأما ديوانه الذي نحن بصدد الحديث عنه وهو (حوار مع الدنيا)، وهو النتاج الشعري الوحيد للشاعر، وقد أجراه متحاورا مع الدنيا حيث قد جرد منها صديقا، يتفاعل مع مشاعره وانفعالاته، حيث يطلب منه النظم في غرض ما وأمر قد جد، وهو ولا يجد عن ذلك من بد، ولا يستطيع له رداً، وهو أمر جديد ومبتكر، لا أرئ مثله كثيراً في دواوين الشعر قد ظهر بهذه الطريقة، غير أن ديوانه لم يلق اهتماماً وعناية من الدارسين، حيث لوحظ العديد من الهنات في ضبط الأبيات، وكذا وردت أبيات كثيرة مكسورة الوزن بسبب زيادة بعض الحروف أو غيابها على نحو ما سنبينه في حينه عند الاستشهاد بها، ناهيك عن أبيات أخرى لم يرد ذكرها، ونلتمس له العذر لفقد بصره، ولعل الله سبحانه قد قيد له هذا البحث حتى يظهره بصورة لائق –ما أمكن – للدارسين.

وعلىٰ هذا المنوال الحواري صار الجميلي ينسج قصائده في أغراض شتىٰ، حيث نظم في الوطنية والرثاء، والمديح والمرأة، والوصف والصداقة، والحب والعتاب، والتصوف والشعر الديني، حيث قد جاءت قصائده مفعمة بالألم ينتشيها الحزن والأسىٰ، حتىٰ قصائده التي قالها في المرأة، فنراه يتذلل علىٰ نسق أهل الغرام الذين يتذللون في هوىٰ المحبوب، وإمامهم في ذلك (البهاء زهير) الشاعر المصري المعروف(ت ٢٥٦هـ)، وأخذوه عنه أهل العراق(٢)، ومن ثم كان ظاهرا في شعر

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب قلائد الجمان في فرائد شعراء هذا الزمان (المشهور به عقود الجمان في شعراء هذا الزمان) لكمال الدين أبي البركات المبارك بن الشعار الموصلي، تحقيق كامل سليمان الجبوري، إذ يحتوى هذا الكتاب على أشعار كثيرة في هذا المذهب لطائفة كبيرة من شعراء أهل العراق.



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٨٨.

العدد الأربعون

إصدار بونيو٢٠٢٥م

الجميلي، وربما كان ذلك لظروف حاكت به في صغره من على أصاب عيناه، فأفقده بصره، فهو القائل في محبوبته مى: (مخلع البسيط)

لك ن قلب ي كالأس ير أنج و من الحب العسير والحدث لن أنج في ضمير والحدث رسماً في السرير (١)

ك م من قتيل في هواها ولي المناسئ ولي المناسئ جسودي بالوصال

وعلىٰ نغمات هذا المذهب سار الجميلي متغزلاً في (مي) وغيرها متبعا لهذا المذهب الغرامي، الذي يدل علىٰ شدة وله الشاعر في هوىٰ محبوبته، وتضوعه عشقا وغراماً، وقد نظم في الغزل سبع عشرة قصيدة (البرق الخاطف مناجاة الحبيبة خطوبة مناجاة النوم وحدى المدرسات الفاضلات مي من وحي الظما وغاظة القمر لهيب الظمأ طيف الحبيب سلوتي إلهام وحي الفراق الزينبية سلافة الأرواح العاطفية الهمزية)، ولعل هذه العناوين كعتبة نصية خير دليل علىٰ هذا المذهب الغرامي الذي اتبعه الجميلي في غزله.

ويعد الرثاء من أكثر الأغراض التي نظم فيها الجميلي، وقد جاءت تقطر ألما وحزنًا على إخوانه وأقرانه الذين تخطفتهم يد الردى، وقد نظم في هذا الباب ثمان عشرة قصيدة (رثاء الأرواح – رثاء سعيد حليبي – دموع الطالب - دموع القلب - رثاء أخيه عدنان – البدر الآفل – رثاء القلب – رثاء عبد الستار الجميلي – رثاء إبراهيم المدرس – رثاء مصطفى الزلمي – دمعات وعبرات وزفرات – رثاء العين – بكاء الليل – رثاء صديق – رثاء طه جابر العلواني – رثاء موفق العاني – رثاء البطل رائد الخابي – رثاء الشباب)، وواضح جداً أن أكثر رثائياته كانت في أهل بيته وأصدقائه،



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٤٨.

وهذا النوع من الرثاء يكون الشاعر فيه صادق المشاعر بلا ريب، بخلاف الرثاء الاجتماعي، الذي لا يعدو سوى أن يكون مجاملة لأهل الفقيد، ومن أكثر القصائد بكاءً وألماً رثائه لعينيه وهو أمر مبتكر وجديد في بابه حيث يقول في قصيدة (رثاء العين): (من الطويل)

دعوني على عيني أشق وألطم سجين من المهد إلى اللحد باكياً تسذكرت أيام الصبا في شبيبتى وأقبح بأيام الشباب (فإنها) (١) أعيني قوما للقضاء سوية

ف لا خير في الدنيا إذا النور مبهم وبعد حساب القبر الخلد يرسم فكان الصبانات و تكظم ظللام وحرمان وهجر مسركم فلابد من جان يدان فيحكم (٢)

وإن كان المصاب جلل فالصبر على ابتلاء الله محمود، والجزع مذموم، ولا يصح بحال من الأحوال، لا سيما إذا كان من عالم متخصص في علوم الشريعة، فهو قدوة لغيره، فالحزن أمر وارد لكن الجزع منهي عنه، حيث قال عليه "ليس منا من شق الجيوب، ولطم الخدود، ودعا بدعوى الجاهلية" (٣) وقد صرح بذلك في البيت الأول.

وقد أكثر من رثاء إخوانه وأقرانه وأساتذته وخلانه، والبكاء عليهم بكاءً مريراً، لكنه بلا شك كان أكثر عاطفة وأحرها في رثائه لأشقائه، ولا أدل على ذلك من قوله يبكي أخاه الكبير الأستاذ عبد المجيد الجميلي بكاءً حاراً فيقول: ( من الوافر)

<sup>(</sup>١) وردت في الديوان بأنها والصواب فإنها.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) إسناده صحيح على شرط الشيخين، مسند أحمد، تأليف/ أبي عبد الله الشيباني، ت/ شعيب الأرنؤوط، وعادل مرشد، وآخرون، مؤسسة دار الرسالة، ط١ / ٢٠٠١م: ٧/ ١٨٤.

عناصر الإبداع الفني في شعر خالد رشيد الجميلي

العدد الأربعون

فإن الخطب في عبد المجيد (إذا الدنيا سواه جوي وقود)(١) ولهم أبخل بروحي أو وليدى كأنّا ريشة بين الوجود (٢)

لقد جفت دمائي في وريدي وأضحى القلب يعصره الفراق يمين الله أحببت فكاله 

فلشدة الخطب وفداحة الجوى نجد أن الدموع قد تجمدت في عينيه، والدماء قد جفت في عروقه، كناية عن شدة الحزن على فراق أخيه الأكبر، وأستاذه الذي تربي علىٰ يديه، ونهل من علمه، وسار علىٰ نبراس خلقه؛ لدرجة أنه لو طُلب منه أن يفتديه بنفسه لاختار ذلك، لكنه قضاء الله الذي لا رد له و لا معقب لأمره.

كما أنه كان مَعْنِى بقضايا وطنه العراق على وجه خاص وبقضايا العالم العربي والإسلامي بصفة عامة، حيث قد نظم في هذا الصدد تسع عشرة قصيدة وهي: (الدموع الحامية على الفلوجة الدامية، عيد الدماء، وفلوجة الآلام، بغداد ملحمة الجهاد، وطلل في الكرخ، ونشيد العرب، حي المأمون، ذوبان القلب، ونشيد القدس، والوحدة التي أعلنت في بغداد، ولبيك غزة، الهجرة إلىٰ بغداد، النصح إلىٰ بغداد، التقريب بين المذاهب، نشيد الحق، أطلال الصبا، قيثارة الأهرام، خطوب حلب، العودة إلى العهد النبوى المقدس، المنهج السياسي الإسلامي)، فعلى سبيل المثال نجده يذرف الدموع الغزار على ما أصاب بني وطنه وقوميته في قصيدة (الدموع الحامية على الدموع الفلوجة الدامية) حيث يقول: (من الكامل)

فلأنبت عرس فراتنا فلتسلم وارفعة برج الشمس تاج المسلم

فلوجـة العـرب الكـرام ألا انْعـم حمادنا خضب جبینك بالدم



<sup>(</sup>١) هكذا ورد بالديوان وهو مكسور ولا يستقيم الوزن إلا إذا قلنا (إذا الدنيا سواه جوَّ قود).

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١١٣.

ودماؤه مسك بحور المنعم ما وردة الأعراس إلا من دم قد زف للحوراء فارقص وارحم(۱) كم من فلوجئ شهيد قد سما حمادنا ليث الأسود لقد ثوئ يا حامدا هلا شهدت زفافه

ففي الأبيات السابقة تحدث الجميلي عن شهداء بنى وطنه وما أكثرهم، حيث قد سمت أرواحهم ونالوا الشهادة في سبيل الدفاع عن أوطانهم، وفي الوقت ذاته في القصيدة ذاتها لم ينس البلاد العربية الأخرى فيقول: (من الكامل)

يا يعرباً من شامنا إعصارُنا دمده وزلزلْ عاجلاً بهم الشرى (إحْمل) (٢) صخور الأخشبين بساعد (إرفع) (٣) كتاب الله واركض عاجلاً

آتٍ إلى صنعاء كه تسوجم لا يطفئ البركان غير المرجم صوب بعين الله رمية مسلم أو صرْتَ أندلس الفنا فتقدم (٤)

وعلىٰ الرغم من الظروف الصعبة التي تمر بها بلاده من قتل ونهب وتدمير شامل من قبل العدوان الغاشم، إلا أنه لا ينس البلاد الشقيقة، إذ ينادىٰ نداءً مرخماً فيه الألفة والشفقة والحنو علىٰ أهل تلك البلاد من الشام واليمن والمملكة العربية السعودية، بأن لا يغفلوا عن مناهضة العدو والحذر منه، فعدو العرب جميعاً واحد، فيستيقظ منهم الهمم ويثير فيهم النخوة والغيرة علىٰ بلادهم، مذكراً إياهم بما حدث للأندلس من ذي قبل لما أهملها أهلها وسلموها لعدوهم، فصارت خراباً بعد



<sup>(</sup>١) الديوان: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) الهمزة للوصل وليست للقطع، وفي الكتابة العروضية تنطق قطع لأنها في أول الكلام.

<sup>(</sup>٣) كالفعل السابق، وليس بالضرورة ترسم الهمزة للقطع، والصحيح ( احمل - ارفع ) .

<sup>(</sup>٤) الديوان: ٩٥.



عمارها، وصار أهلها أذلة بعد عزهم وفخارهم، ولا ينسى قضية العرب جميعاً الأقصىٰ ذلكم الجرح الغائر في القلوب؛ فيقول في القصيدة ذاتها: (من الكامل)

> نبكي علي الأقصي ونندب جرحه القتل ثم الموت طعم واحدً (يا أمتى الشريبغي قبلتى) (١) ما بعد مكة غير جرح نازف

فتيقظ وا فالعار داء النوم لكن طعم الحور أروع ميسم ما بعد مكة غير ليل معتم ما بعد مكة غير طعم العلقم (٢)

في الأبيات السابقة دعوة إلى الأمة العربية بالاعتصام بحبل الله جميعًا في مواجهة أعداء الأمة جمعاء لا سيما أن قبلتهم واحدة ووجهتهم واحدة، ولقد وعدهم الله إن جاهدوا عدوهم إحدى الحسنين إما النصر وإما الشهادة.

وقد كانت هذه هي أبرز الأغراض التي نظم فيها الجميلي ديوانه (حوار مع الدنيا)، وقد نظم في موضوعات أخرى كالصداقة والعتاب، والشعر الصوفي، والسياسة الإسلامية، والمدائح النبوية، ومن أبرز تلك المدائح قصيدته (نبي الهدي) التي يقول فيها: (من المتقارب)

أغــــرٌ إمـــامٌ لكــــل إمـــام نبسى الهدي أنت نور الأنام نبي الهدي أنت ومض النجوم لأهديك روحى وشعرى وسفرى لأنك قد (أنقذتنا) من فناء

وحد الحسام ودنيا السلام وهــــذا لعمـــرى لنـــزر الســـجام لأنك قد (أخرجتنا) من ظلام (٣)

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٠٦، وهكذا ورد البيت الأخير مكسور، والصواب ( انقذتنا- اخرجتنا) بهمزة وصل.



<sup>(</sup>١) هكذا ورد هذا الشطر مكسور الوزن في الديوان .

<sup>(</sup>٢) الديوان: ٩٥.

### إصدار يونيو ١٩٠٧م مجلة كليِّة اللغَةِ العَلْمِيَّةِ بالْمَنوفِيَّةِ ١٩٠٧م

وحب الجميلي لسيد الأنام (ﷺ) واضح في كل مدائحه النبوية لا يحتاج إلى تعليل، ولكن التعليل فيه ضرب لإقناع غيره بأن الرسول الكريم ﷺ صمام أمان للبشرية كلها ومنقذهم جميعًا في الدنيا والآخرة ومخرجهم من الظلمات إلى النور.







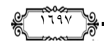


#### المحور الأول: اللغة ودلالاتها

واللغة هي إحدى العناصر الإبداعية التي يتكون منها النص الشعرى، بل هو الأساس الذي يقوم عليه البنيان الشعري، وأحد أهم دعائمه وركائزه الأساسية، فلا يمكن لنا أن نحكم على أي شاعر إلا من خلال ألفاظه ومعانيه.

وقد شغلت هذه القضية النقاد قديمًا، فمن القائل بأن الإبداع يظهر من خلال الألفاظ الفخمة، ومن قائل، بل يظهر ذلك من خلال المعاني النبيلة، ولِمَ لا يكون من خلالهما معا، والمساواة بين طرفي المعادلة؟ لفظ جميل يحمل معنى طريفًا، فعبقرية أي شاعر تظهر من خلال معجمه اللفظي وطريقته في صوغ المعاني، ولو تتبعنا نتاج شاعر من الشعراء لوجدنا له من الألفاظ والتراكيب الخاصة به التي يستخدمها من خلال نتاجه وموروثه الثقافي وبيئته التي عاش فيها.

ونحن بصدد الحديث عن شاعر تميز بأنه أستاذ جامعي تربى وعاش على حسن اختيار الكلمة وكيفية استخدامها والإحساس بها والتعامل معها، ومن ثم فلا غرابة أن تأتي لغته فخمة جزلة، كما أن ظروف حياته وما قدر له أن يعيش في هذا الفضاء الفسيح المظلم، وبما قد من الله عليه من خيال واسع، ولعل أول ما يطالعنا من عظمة العبقرية هذه العتبة الدلالية التي وضعها عنوان ديوانه (حوار مع الدنيا) ما يجعل القارئ يقف وقفة تأملية مع هذا العنوان، كما يصدمك للوهلة الأولى بأن ثمة تفكير غير تقليدي كما يقولون (خارج الصندوق)، كما يضعك في قلب الحدث والتفاعل مع الواقع، من خلال هذا التجريد العجيب، هذا هو العنوان الذي اختاره الشاعر (خالد رشيد الجميلي) لديوانه الوحيد وهو غير تقليدي، بما أحدثته هذه المعادلة، الطرف الأول فيها الحوار والثاني الدنيا والرابط بينهما حرف الجر (مع )إذ إنه ليس



اصدار یونیو

مجرد عنوان وضع؛ ليكون مجرد علما على ديوان، وإنما هي العبقرية والابتكار منذ البداية، بل إنه تجريد يحمل في طياته جملة من الدلالات والعبارات والإشارات، والإيماءات والانفعالات، وبث الشكاوى والآهات، ويبدو ذلك جليا من خلال العناوين الفرعية التي صاغها علما على قصائده مثل: (عيد الدماء – رثاء الأرواح البرق الخاطف – دموع الطالب – دموع القلب – البدر الآفل – رثاء العريس – رثاء القلب فلوجة الآلام – دموع الوفاء – دمعات وعبرات وزفرات – بكاء الليل – ذوبان الفؤاد – لهيب الظمأ) كل هذا يؤكد على اللون القاتم، والحزن الجاسم على صدر الشاعر منذ البداية، وقد عبر عن هذه المعاناة في مقدمة ديوانه قائلاً: (من الرمل)

ذاب قلبي في هواكِ يا سمر يندهب الأشجان عنى والجوئ يوسفى مثبت شفتاها ورقتا زهر عطر شعرها ليل شتاء غائم أنفها عقد بنان من درر جئت دنيانا غزالاً كالقمر بعد

ف ارحميني بحديث في السحر ويعيد بسماتي والنظر ويعيد بسماتي والنظر بوجود الله من سحر الصور أو كياقوت من النار انصهر وجهها فجر ربيع قد ظهر فمها فيده الآلي مستتر محفوف البصر (١)

فالأبيات السابقة رغم أنها قيلت في الغزل لكنه غزل يحمل كمًّا من المعاناة والشحنات النفسية المكبوتة، جراء الأغلال التي بها قد قيد منذ الصغر، فيختار الجميلي من الألفاظ والتراكيب ما يعبر به عن مكنون صدره، وخلجات قلبه من غزل رقيق مشوب بالآلام، ومن ثم فقد كان البدء بالفعل (ذاب) ما يدل على ذلك، تلك الرقة تشع من ألفاظه ذات الجرس الموسيقي (سمر - سحر - شجن - جوئ)،



<sup>(</sup>١) الديوان: ٧، والبيت الأخير هكذا ورد بالديوان مكسور الوزن.

العدد الأربعون

وكذلك (زهر – عطر – فجر – ربيع)، هذه الألفاظ تعكس أيضا ارتباط الشاعر ببيئته و مدى إيمانه بها، وما ترمز إليه من حب للحياة والتفاعل معها، لكنه سرعان ما يبرز لنا تلك الأغلال التي تقيد بها داخل سور مظلم فيستخدم من التراكيب ما يدل على ذلك مثل (شتاء غائم)، (مكفوف البصر)، وهكذا حرص الجميلي على اختيار ألفاظه وتعبيراته التي تتناسب مع حالته النفسية الداخلية، وما فيها تعبير صادق عن بيئته وواقعه المعايش، لكن ثمة جامع بينها وهي أنها تم التقاطها من وادى الرقة والفخامة.

كما نرئ عمل الجميلي كأستاذ للشريعة الإسلامية يؤثر على ألفاظه، فيؤثر اللفظة القرآنية، وتشيع المصطلحات الفقهية في شعره، وذلك ما جاء في حديثه عن نصرة الوطن، لإيقاظ الهمم، وإشعال جذوة الكرامة والعزة في النفوس، فيدعو بنى وطنه أن يهبوا للدفاع عن وطنهم وقوميتهم، وإلا صاروا أذلاء بعد عزة حيث يقول في قصيدته (الدموع الحامية على الفلوجة الدامية): (من الكامل)

احمل صخور الأخشبين بساعد ارفع كتاب الله واركض عاجلاً هيا ارتدوا الأكفان حلية عرسكم ليلئ وسلمئ جزية لعدوكم يا أحمدينُون اعلموا يوم الأسئ تالله ما الإعصار إلا قادم يا عرب هذا يومكم فتوحدوا إن حل فرض الحج في لجج الوغئ الحرب أفرض من عبادة مؤمن تطوان حتى حضرموت جميعهم

صوب بعين الله رمية مسلم أو صوب بعين الله رمية مسلم أو صررت أندلس الفنا فتقدم أو قدم العذراء عبدة مجرم كسرئ وقيصر في الزمان المكرم في الإمان المكرم في إبادتهم بنصر المنعم وليعلموا صرح العلالم يهدم فرض الجهاد أجل فرض المسلم فالقتل أجمل من لباس المحرم الحرب مصداق الشهادة فاقدم قد صاغها طه سوار المعصم

مسن ذا يوحد أمت يا حسرتى إسلامنا المحبوب خير مبلسم (۱) ومهما حاول الشاعر لابد أن يطرأ على لسانه الموروث الثقافي المستخدم في حياته اليومية، وإن كان في إطار الدفاع عن وطنه والاعتزاز والافتخار بماضيه الحافل بالعزة والكرامة فذكر لفظة (جزية) وهي لفظة قرآنية ورد ذكرها في قوله تعالى: وحَقَّل يُعْطُواُ ٱلْجِزْيَة عَن يَلِ وَهُمْ صَلِغِرُون ﴿٢)، وقد ذكرها هنا ليثير النخوة في نفوس قومه، تلك الجزية التي كان يدفعها أهل الكتاب الذين يسكنون في ديار المسلمين نظير حمايتهم، فانتبهوا خوفاً أن يتبدل الحال ويصبح المسلمون في ضعف وهوان إن لم يهبوا لنصرة دينهم ونجدة وطنهم وإنقاذه من أعدائهم، وإلا قاموا هم بدفع الجزية لأعدائهم ولكن ليست مالا، وإنما تقدم من أعراضهم، جراء التهاون والتنازل عن الكرامة، ومن ثم اختار هنا من الأسماء (ليلي، وسلمي) ليشعر بعزة الماضي، كما اختار أيضا (كسرى، قيصر) ليشعر بغلبة المسلمين يومئذ وتسيدهم، هذا فضلا عن استخدامه لبعض الألفاظ الفقهية مثل: (فرض المسلم - فرض الحج الباس المحرم - عبادة المؤمن - مصداق الشهادة).

فما من قصيدة نظمها الجميلي إلا وقد أتى فيها بألفاظ فقهية، تحمل معانى إسلامية، فقد استطاع أن يكوّنَ معجما خاصا به بين الشعراء المعاصرين، حيث قد طغت عليه المهنة وصبغت شعره هذه الصبغة التى قد تميز بها بين الشعراء، وهذا قمة الإبداع أن يخلق الشاعر عالمه الشعر الذى يتميز به عن غيره من شعراء جيله، فنرى هذا التشبع بالروح الدينية الوسطية التى تحافظ على الوطن كنسيج واحد، فيبرز لنا



<sup>(</sup>١) الديوان: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة من الآية (٢٩).

اصدار یونیو۲۰۲۵م

من خلال هذا الفكر الوسطى، حيث تتآزر الألفاظ والأساليب من خلال دعوة الجميلي بنى وطنه إلى الاتحاد والترابط فيقول لهم: (من الطويل)

تشيع تسنن أنت والله مسلم هي والنبي محمد هي والنبي محمد وأركان إسلامي صلاة شهادة توجه محل المسلمين لكعبة وأي خلاف بين دين محمد أبونا لإبراهيم قد قال ربنا جناحاى في الإسلام حب ووحدة

ومن لم يقل مثل الذي قلت مجرم كتابي لقرآن كريم مكرم وصومٌ زكاةٌ ثم حبُّج متيم هو البيت ساقيه قريش وجرهم هلموا إلى الإسلام للنجم نرسم (وأمتنا واحدة في الكتاب ألا أعلم) (1)

أجيب بُ الجميلي وإلا ستندم (٢)

فالناظر في ألفاظ هذه الأبيات يجد أنها صادرة من مفكر إسلامي مفعم بالمنهج الديني الوسطى، موضحا فيها أركان الإسلام الخمسة، فالمسلمون مبدؤهم واحد وهدفهم واحد، نبيهم واحد وربهم واحد، وقبلتهم واحدة، وأي خلاف من شأنه يفرق بينهم، ويشتت شملهم، كان لزاماً عليهم أن ينحوه جانباً، إذ يجب عليهم أن يعلموا أن عبادة الله وحده تشملهم وتجمعهم، فمن ذلك هلال شهر رمضان يجمع المسلمين ويوحد رؤاهم وتوجههم، هذا فضلا عن قبلة أبينا إبراهيم وأنه من قبل قد نادي بهذه الوحدة ﴿ مِّلَةٌ أَبِيكُم عِلَيْهِم الجميلي والمحمدة ﴿ مِّلَةٌ أَبِيكُم عِلَى الله وحدة الله وحرصه على وطنه وبنى قومه.

£ 17.1

<sup>(</sup>١) هكذا ورد هذا الشطر مكسور الوزن في الديوان.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج من الآية (٧٨).

## إصدار يونيو ٢٠٢٥ مجلة كليِّةِ اللَّهَ قِ الْعَرْبِيَّةِ بِالْمَنُوفِيَّةِ الْعَرْبِيونَ ﴿ وَاللَّهُ الْعَرْبِيونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْعَرْبِيونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ولئن كان الجميلي يحتفي بالألفاظ القرآنية والمصطلحات الفقهية في شعره فإنه لا يغفل ذكر بعض الألفاظ التراثية البدوية مثل ما جاء في قوله:

أفلوج إن الضيف أضحى مقيداً بغز لانكم حيث السراب رواء كجلمود صخر لا يرق لحاله وتأتيه ظبيٌّ في الخيال عطاء (١)

فلفظة (جلمود صخر)، وهي مما لا يخفى من اختراعات الجاهلية الأولى وهي من ألفاظ امرئ القيس حيث قد وردت في معلقته الشهيرة حينما قال:

مِكَـرٍ مفرٍ مقبلٍ مدبرٍ معاً كجلمود صخرٍ حطه السيلُ من عل (٢) كما نجد في ألفاظ الجميلي الاحتفاء بذكر أسماء الأماكن والبلدان في شعره؛ رغبة منه في التنفيس عن الأنا الشاعرة، فيذكر مكانا على سبيل المثال يرتبط بحب له لم يحظ به مثل قوله في (قصة شعرية): (من الرمل)

يا سعاد الكوت رفقا بالقدر قد أصاب السهم مكفوف البصر ما جنئ ذنبا ولكن قسمة كل (مقصوم) (٣) بلوح قد سطر قد يدور الدهر يوما دورة تجعل الظالم أعمى قد ثبر هسو عدل الله فاخشوا بطشه لويدوم الدهر ما كان القبر(٤)

ونلاحظ أنه كلما ذكر أسماء أماكن في بلده العراق كان ذلك مرتبطاً بالتنفيس عن حب ومعاناة نفسية جراء فقد بصره فيبدو منكسراً، وقد يكون الربط بين ذلك أن فقد بصره قد يقف حائلا بينه وبين حبه، وقد تكون أسماء النساء التي يذكرها رمزا



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) جمهرة أشعار العرب – لأبي زيد القرشي – ت/ محمد على البجادي، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، صـ: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) هكذا وردت بالديوان والصحيح ( مقسوم ) حتى يستقيم المعنى.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ١٠٨.

اصدار ۲۰۲۵م

لبلاده الخصبة لكن الأوضاع التي حاقت بها أدت إلى هذا الظلام تماماً مثل الظلام الله الله الله الله الله الله الذي أصاب عينه؛ ومن ثم فقد أصبح سجبن نفسه، ومن ذلك قوله في قصيدة (مي): (من مجزوء الكامل)

أنجب ت يا عط ر العبي ر أز ال يزلازل للصخور (۱) لك ن قلب ي كالأسير أنج و من الحب العسير وال ذل نار في ضميري أصبحت رسما في السرير (۲) فل وج ك م سن ظبية في التي أزت لبابي في التي أزت لبابي ك التي أزت لبابي ك م من قتي ل في هواها ك التنابي ميا ليتنابي ميا ليتنابي مياله للها وي العالم في العالم اللها وي العالم اللها اللها

فالفلوجة بلدة العطاء والنماء لكن سرعان ما يذكر الواقع الأليم فيرمز بـ (مي) إلى الأولاد غير البررة الذين تخلو عنها، بينما يوجد من أبنائها من يموت قتيلا في سبيلها، أما حينما يذكر أسماء أماكن أخرى في الوطن العربي خاصة التي عاشت مأساة احتلال غاشم، فنجده ينادي بالعزة والكرامة، وذلك مثل قوله في قصيدة (نشيد القدس): (من الرمل)

باسم حيف باسم ياف باسم شعبي صرحة القدس بروحي لا بدمعي أنا إعصار وبركان ورعد ثان ورعد ثان ورة العرب فناء للأعداء ياليوث العرب جودوا بالدماء

باسم كل النائحات سالبي السم كل النائحات سالبي أنا نار إنني من نسور ربي ثسورتي مجلد ولألأء بسدربي ثسورة عصف وزلزال بحربي سوف أقضى في سبيل الحق نحبى



<sup>(</sup>١) وغير خاف ما في البيت من تنافر

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٤٨.

# إصدار يونيو ١٩٠٢م عليّة الغَيّة الغَيّة العَلِيّة بالمَنوفيّة العربيون علية العَلِيّة بالمَنوفيّة بالمَنوفيّة العربيون عليه الأربيون عليه الأربيون عليه المربيون عليه العربيون على العربيون على العربيون على العربيون على العربيون العربيون على العربيون العرب العربيون العربيون العرب العرب العربيون العربيون العرب العرب

إن شعب العرب برق في السماء الصطفاه الله للدنيا مرسي (١)

إننا نرى الجميلي يربط بين ما يذكره من أسماء بلدان تقع تحت نير الاستعمار الغاشم كر (حيفا – يافا – القدس) وألفاظ العزة والكرامة؛ وذلك للتنفيس عما بداخله من بركان ثائر، وضمير يقظ، فبدلا من أن يشحذ همة الآخرين ضد هؤلاء المستعمرين نجده يتحدث عما بداخله من ثورة مشتعلة وبركان ثائر لا يعلم مداه إلا الله، ومن ثم نجده كثيرا ما يكرر ضمير (الأنا)، في العديد من ألفاظ الأبيات السابقة كربروحي – بدمعي – أنا –إنني – ربي – بدربي – بحربي – أقضي – نحبي)، كما نجده يكرر لفظ ( باسم ) وكأنه قائد ينادي على الشعوب وداعيا إلى توحدها، وهذا إن دل فإنما يدل على ثبات الشاعر وصموده ضد الأعداء، كما أننا نلاحظ على الجميلي الستخدام بعض الألفاظ غير العربية لكنه يحسن استخدامها ومن ذلك لفظة (الدولار) مثل قوله يعاتب أحد الأصدقاء في قصيدته (العتاب الصادق): (من الطويل))

إذا غير الدولار خلق الصديق تغير (قارونُ) (٢) فما ضرغيره مواعيد عرقوبٍ مواعد شيخنا تشيد في دنياك أعلى بنايسة عجبت على الدولار إذ صار مالكا

فسافر عن الدنيا بأدنى صديق فسلا تحسبن الناس مثل الدقيق فعش داخل الكنز بدون شهيق (٣) وأجسادنا تبلي بثوب عتيق وقد كان مملوكا بغير بريق (٤)



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) هكذا وردت لفظة (قارونُ) في الديوان ممنوعة من الصرف والصواب (قارونُ) بالصرف حتى لا ينكسر الوزن.

<sup>(</sup>٣) والشطر الثاني هكذا ورد مكسور الوزن.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ١١٠.



العدد الأربعون

وهكذا ينساب الجميلي في يسر وسهولة معاتباً أحد أصدقائه، وذلك بألفاظ سهلة جزلة، ومن ثم فقد جاء استعماله للفظ (الدولار) ملتئما في لحمة النص، فلن تشعر بقلق لفظي وأنت تقرأ الأبيات السابقة رغم أنها كلمة أجنبية، وما ذلك إلا لكونه نساج ماهر ينسج الألفاظ التي تحمل المعاني التي يريد توصيلها إلى المتلقي دونما يجد فيها فجوات في عباراتها، فيضرب الأمثال ويصوغ الحكم، مستشهداً على أن الطغيان المادي قد يغير الإنسان، كما فعل بقارون الذي بغي على قومه بما آتاه الله من أموال عارية مستودعة، مذكراً بذلك صديقه وما يجب أن يكون عليه الإنسان من قناعة وأن المال يجب أن يكون في يد الإنسان لا في قلبه يملك عليه جوارحه إذ هو مملوك وليس مالكاً، لأنه إن أصبح العكس وملك المال الإنسان فلا خير في صحبته.

وهكذا اختار الجميلي الألفاظ التي تعبر عن أحزانه وآلامه، وحبه ووئامه، مازجا بين الرقة والجزالة، موحية، حيث ناسب حالته النفسية، جامعا مع ذلك كله الموروث اللفظى الإسلامي والعربي، منوعا في ذلك بين الأساليب الخبرية والإنشائية.



#### المحور الثاني: التكرار ووظيفته الشعرية

لقد كثر استخدام الشعراء المتقدمين من الجاهليين والعصور التالية للتكرار، إلا أنه كثر في استعمال الشعراء المحدثين، بل لقد (جاءت على أبناء هذا القرن فترة من الزمن عدوا خلالها التكرار في بعض صوره لوناً من ألوان التجديد في الشعر) (١)، وقد وضح بعض النقاد والدارسين أهمية التكرار وأساليبه ودلالاته في العمل الشعرى لما له على النفس من (إلحاح على جهة من العبارة يعنى بها الشاعر أكثر من عناية بسواها، وهو بذلك ذو دلالة نفسية قيمة تفيد الناقد الأدبي الذي يدرس النص ويحلل نفسية كاتبه إذ يضع في أيدينا مفتاح الفكرة المتسلطة على الشاعر)(٢).

ويعد التكرار من الظواهر الفنية الأسلوبية البارزة في شعر خالد رشيد الجميلي التي يجب التعريج عليها في شعره وبيان إبداعاته من خلالها، فلا ينظر إليه على أنه مجرد تكرار كلمة فحسب بل كان يستخدمه في توصيل فكرة ما كانت تلح عليه، هذا فضلا عن كونه يسهم في تطريب الآذان لما يحدثه من ترجيع موسيقى تستريح له النفس ويثير الوجدان.

ومعظم التكرار الواقع في شعر الجميلي التكرار الاستهلالي وهو عبارة عن "تكرار كلمة واحدة أو عبارة في أول كل بيت من مجموعة أبيات متتالية، ووظيفة هذا التكرار التأكيد والتنبيه وإثارة التوقيع لدى السامع للموقف الجديد، لمشاركة الشاعر إحساسه ونبضه الشعرى "(٣)، ويتجلى أهمية هذا التكرار الاستهلالي في أسمى



<sup>(</sup>١) قضايا الشعر المعاصر - نازك الملائكة، دار العلم للملايين، الطبعة الخامسة: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) الخصائص الأسلوبية في شعر بدوى الجبل - عصام شريح، منشورات اتحاد الكتاب العربي، عام ٢٠٠٥م: ٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٠.



اصدار یونیو۲۰۲۵م

صوره في قصيدة (نبي الهدى) من سيطرة عاطفة الحب الصادق على الشاعر للجناب النبوى الشريف يقول فيها موظفا للتكرار الاستهلالي بتقنية عالية: (من المتقارب)

أغ رامامٌ لك المام الم المسام ودنيا السام ودنيا السام ودنيا السام ودنيا السام وه المسام ودنيا السام وه الله المسام ودنيا السام وه القام المسام وه المسام وه السام المسام وكان حروح لشام الكسام وكان حيان مين المعلم الكام وي النام وي المسام و

نبي الهدي أنت ومض الأنام البحي الهدي أنت ومض النجوم البحدي أنت ومض النجوم الأهديك روحي وشعري وسفري وسفري الأنك قد انقذتنا من فناء الأنت من العرب والله لولاك صاروا العرب والله لولاك صاروا سطعت على الناس من أجل عدل وكنت لكر قوي سراجا أحبك والله حبي يتيم أحبك والله حبب أسير أحبك والله حبب أسير محمد محمد محمد أحبك في الله، والله نصور محمد محمد مالي سواك حبيب محمد مالي سواك حبيب محمد محمد مالي سواك حبيب محمد مالي الأسروت

إننا نجد الشاعر يستهل هذه القصيدة بنداء الجناب النبوي الشريف مخاطبًا ومناجيا إياه مكررا ذلك مرتين، ولا شك أن ذلك يبعث في النفس السكينة والطمأنينة فهو ﷺ النعمة المهداة، والسراج المنير، الذي يستضاء به، والنبراس الذي يقتدي به، هدية السماء إلىٰ الأرض أرسله الله ليرفع به الظلم وينشر به العدل، ويعم به السلام



<sup>(</sup>۱) الديوان: ١٠٦.

اصدار یونیو

ربوع الأرض، ثم نجد الشاعر يكرر (لام) التوكيد في الأبيات الثلاثة التالية (لأهديك-لأنك- لأنت) مؤكداً على أن رسول الله الله الله الله الحياة فبدونه لا تصلح، وبهديه أخرج الله الناس من الظلمات إلى النور، النبي العربي الهاشمي الذي شرف به كل عربي، ونلحظ أن التكرار الاستهلالي قد أسهم في البناء الهندسي للقصيدة عن طريق التبرك والتشرف بخطاب حضرة النبي الاسيما أنه حي فينا، فأضفى الحياة عليها بمخاطبته، إذ الخطاب لا يصدر إلا لحي، ثم نجده يكرر كلمة (الحب) مضافاً إليها كاف الخطاب، ولا شك أن ذلك يسهم في تقوية الشعور بحب الجناب النبوي الشريف قولا وعاطفة، ولا يخفى أن توظيف هذا التكرار يعمل على تقوية النبرة الخطابية، كما تؤدي الحركات الإيقاعية وتناغمها |إلى الوصول إلى قلب المتلقى ومشاركته للشاعر في حرارة مشاعره وصدق وجدانه في حب النبي الصادقا، والاحتياج إلى هذا الحب والافتقار إليه في مواصلة الحياة، وذلك كحب اليتيم والأسير لمن يأخذ بأيديهما ويترفق بهما ويجبر بخاطرهما، وبخاصة أن حب الجناب النبوي في الله مجرداً من أي مصلحة دنيوية وكسب مادى؛ لذا فإنه يسمو بصاحبه فيشفى صدره ويروئ غليله وينير طريقه، ثم نراه يجأر بذكر اسم المصطفى عَلِيْه الطُّلاةِ والسَّلامِ (محمد) مكرراً إياه ثلاث مرات مستهلا بذلك الأبيات الثلاث التالية، وذلك لسيطرة شعور المحبة وأن ذلك ملك عليه جنانه فصار يردد متبركا ومتشرفا بنذكر اسمه عَلِيه الصِّلة والسَّلام ، ومن ذلك قوله في إحدى قصائد الشعر الصوفى: (من الطويل)

محمـــدُ فجــر والنبيــون قبلــه محمــدُ محبـوب الملايــين والســما محمــدُ نــور العـين والقلــب والحجــا

كواكب لا ليلا إذا الشمس تزلف محمد لولاه الخلائد ت تحرف السيلا وجهد ترنو العيون وتلهف





اصدار پونیو۲۰۲۵م

محمد دُ متبوع النبيدين كلهم هو الخاتم الأوفى به قد تشرفوا (۱) ومن ذلك تكرار الاسم الأعظم (الله) مستهلا به للتوسل والتبرك وذلك في رثائه لصديقه عامر القرغولي قائلا: (من البسيط)

الله الله ثــــــم الله عامرنـــا ذكـراه خالــدة نــار علــــي علــم الله مــا ولـــدت أم كعامرنــا المجــد يغمــره جــاد بكــل دم (۲)

وقد شاع هذا الأسلوب في شعره مستهلا ومتبركا ومتلذذا باسم (الله) مكررا له مرات ومرات، ومنه قوله في قصيدة (مدامة القلوب)؛ إذ يقول: (من البسيط)

الله خالقن الله مبدعنا الله مبدعنا السروح صاغرة ترنو إلى الفجر الله خالقت الله عليت الله عليت في (الستر) (٣) والجهر الله الله ثـ الله في الله في الأمراع) الله في الله في الأمراع)

وقد يستهل الجميلي أبياته بتكرار اسم محبوبته كما جاء في قصيدته الزينبية التي يقول فيها: (من الطويل)

أيا زينب بن الله جودي بكلمة أيا زينب بن الله جودي بكلمة أيا زينب بن أنت النسيم بقلبنا أيا زينب أهواك ما دمت في الحيا

ولا بسهة حتى يطل الحبيب تعيد إلى النسور أنست الطبيب سواك نساء الكون في العين ذيب فيان حفروا قبرى فحي أجيب (٥)



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) هكذا وردت في الديوان والصواب ( السر ) حتى يستقيم المعنى.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ١٧٣.

<sup>(</sup>٥) الديوان: ١٦٨.

وهكذا يحلو اسم (زينب) فيكرره الجميلي مناديا له ومستهلا به الأبيات السابقة إذ " لا يجب للشاعر أن يكرر اسما إلا على جهة التشويق والاستعذاب، إذا كان في تغزل أو نسيب" (١) ، فكما قيل الصب تفضحه عيونه، فالتكرار هنا أفصح عن حالة الذات الشاعرة عند الجميلي وسيطرة حالة الحب على عاطفته، إذ الحياة كئيبة بدونها، ولا تعود البسمة إليه إلا بوصالها، بل هي بالنسبة له نور عينية الذى افتقده، فهي البلسم الشافي والطبيب المداوي، ولهذا لا يبغى عنها بديلا، فكل نساء العالمين سواها يقبحن في مخيلته، وقد يكون الشاعر قد استخدم من (زينب) رمزاً لوطنه فكل المعاني السابقة قد يقصد بها الوطن معربا عن حبه الشديد عن ذلك الوطن بأنه دائما في خدمته ورهن إشارته حيا وميتا، وهنا نستطيع أن نقول بأن تكرار كلمة (زينب) قد لعبت دوراً كبيراً زاد من درامية وشاعرية الجميلي وفنيته، وأعطى للصورة بعداً آخر حيث بين أن المرأة هي الحياة فهي نصف المجتمع، ولولاها ما كان البنون والبنات والقادة والوطنيون الذين يحمون الوطن ويدافعون عنه بأنفسهم وأموالهم.

وقد تكون الكلمة المكررة التي يستهل بها الجميلي أبياته فعلاً كما جاء في قصيدته (العاطفية) التي يقول فيها: (من الكامل)

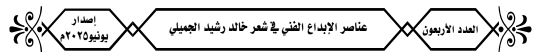
أبكي على الأيام من شرر الدجى أبكي على الأنوار إذ فارقتها أبكي على الأنوار إذ فارقتها أبكي الطفولة والشباب بسجنه ليلي بلا قمر وصبحى غائم

أبكي شبابا في الحمي سباح دنياي وحش كاسر سفاح الليال غول ابنه الإصباح أشكو الدجئ فإذا الضياء جراح (٢)



<sup>(</sup>۱) العمدة في محاسن الشعر وآدابه – لابن رشيق القيرواني – ت/ محمد محي الدين عبد الحميد – دار الجبل – ط الخامسة عام ۱۹۸۱م: ۲/ ۷۶.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٧٥.



ونلحظ أنه قد كرر الفعل المضارع (أبكي) خمس مرات، وفي ذلك دلالة على التجدد والاستمرار، فشاعرنا دائم البكاء والشكوي على ما أصابه في طفولته من ذهاب نظره وما أدخله في ليل سرمدي ظل يلازمه طيلة حياته، فيبكى على الأيام والليالي الضائعة، ويبكى شبابه الذي لم يستمتع به، إنه أراد أن يشارك المتلقي هذه العاطفة الحزينة فكان تكراره للفعل (أبكي) ما يدل على ذلك.

وفي قصيدته (نشيد الحق) يبرز هذا النوع من التكرار الاستهلالي في صورة تكرار للشرط وجوابه وكأنه يندب حالة العرب، وما وصلوا إليه من هون وضعف بعد السمو والرفعة قائلا: ( من الكامل )

لو أن زهر العرب عاد لعطره لما بدا زهر يشم ويذكر لمو أن نجم العرب عاد لنوره لما سما نجم مشع مسهر لمو أن شعب العرب عاد لدينه لما جثا في كوننا مستعمر (١)

ومن أنواع التكرار التي زين بها الجميلي إبداعاته الشعرية التكرار الهندسي، وهو أن يكرر الشاعر كلمة تحمل عنوان القصيدة، وتشكل حركة دائرية، لها في سياقها الممتد تميز وتفرد، وهو من شأنه يؤدي إلى تكثيف الدلالة، وتشكيل حركة تتابعية، تعنىٰ بنية النص الشعري علىٰ الصعيدين الدلالي واللفظي معاً(٢)، ومن ذلك ما جاء في قصيدته (هاجر إلىٰ البيداء): (من الكامل)

هاجر إلى البيداء نسلك أكثر هاجر إلى البيداء بيتك أيسر هاجر إلى البيداء بيتك يعمر

<sup>(</sup>١) الديوان: ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) الخصائص الأسلوبية في شعر بدوى الجبل - عصام شرتح: ٢٩.

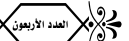
هاجر إلى البيداء زوجك أيسر هاجر إلى البيداء وجهك أنضر هاجر إلى البيداء عينك أنظر هاجر إلى البيداء جسمك أعمر هاجر إلى البيداء أكلك أطهر هاجر إلى البيداء دينك مزهر هاجر إلى البيداء عقلك أنور(١)

إننا نرى إلحاح الشاعر بالهجرة إلى البيداء، مبيناً ما في ذلك من فوائد جمة، حيث إن في الهجرة هداية للطريق، وتيسير للسبيل، وتوسعة في الرزق، وبركة في العمر، وكمال في الدين، إلخ ما أرشد إليه الجميلي من تلك الفوائد، مؤكداً بقوله: (هاجر إلىٰ البيداء) وما يوحىٰ من حركة تجرىٰ في مسارها الدائري تعمل علىٰ إيصال الشاعر إلى الذروة، حتى يصل إلى عقل المتلقى قبل وجدانه، ويصل به إلى متعة الخروج إلى الفضاء الواسع بعيداً عن معترك الحياة وزحمة المدينة، وما تكتظ به من مشاكل شتى من خلال تكرار (هاجر إلى البيداء) حتى يمكن للذات أن تحلق في آفاق هذا الفضاء الفسيح بعيداً عن المعاناة الحياتية.

وقد استخدم الجميلي ما يسمى بالتكرار البياني وهو الذي (يأتي به الشاعر لرسم صورة أو لتأكيد كلمة أو عبارة تتكرر دائمًا في القصيدة، وقد يمتد هذا التكرار ليشمل بيتين متتاليين، والغرض العام منه هو إثارة المتلقى وتوجيه ذهنه نحو الصورة المستحضرة، لخلق ما يسمى لحظة الشعور أو لحظة التوافق الشعوري بين المبدع

(١) الديوان: ١٧٠.





اصدار یونیو۲۰۲۵م

والمتلقي سواء أكان هذا التكرار في بداية القصيدة أم في وسطها أم في آخرها) (١)، ومن ذلك ما جاء في قصيدته التي يتحدث فيها عن الوحدة التي حدثت بين دمشق وبغداد، فيقول: (من البسيط)

بغداد أم بنوها العرب كلهم بغداد ضمي بنيك الدهر صارعهم إني رأيت ذئاب الغرب كلهم الموت طاب لنا هانت نوازعه بغداد إن خطوب العرب قد عظمت بغداد دمع الأسئ أودى بمقلتنا لا سِلم لا سلم حتى تنهلن ثرى لا سِلم في شرعة الإسلام إن سلب

خليج يعرب من تطوان قد ورد ما بال أمتنا قد أصبحت عددا يبغون أمتنا لاعاش من شهدا بغداد كوني شهابا للعدا رصدا مسرئ النبي بكئ لاعاش من وردا بانت فلسطين ظلما فالسلام سدئ حيفا ويافا دماءً تطفئ الكمدا أعداء أرضا، ولكن الجميع فدا(٢)

وهذا يؤكد مدى حبه لوطنه، وإيمانه الشديد بنصرته، فبغداد هي قطعة من العرب، كما كانت في سابق العهد مركزاً للخلافة العباسية، ومن ثم فقد وظف الجميلي تكرار كلمة (بغداد)، والذى شكل هندسة إيقاعية بنائية؛ فكرره في بيتين متتاليين مرتين، ليؤكد مسئولية بلاده وبني وطنه ووقوفهم صفاً واحداً أمام أذناب الغرب الذين يريدون أن ينهشوا الإسلام في صورة بغداد، فأي اعتداء على مقدسات المسلمين يعد اعتداء على كل العرب بما فيهم بغداد؛ لذا نجده يكرر قوله (لاسلم) ثلاث مرات في بيتين متتاليين، مؤكدا على أنه لا سلام مادام هناك جزء من أجزاء البلاد



<sup>(</sup>١) الخصائص الأسلوبية في شعر بدوى الجبل - عصام شرتح: ١٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٦٢.

# إصدار يونيو بعدد الاربعون بعلام العَالِيّةِ العَالِيّةِ العَالْمَالِيّةِ العَالِمَةِ العَلْمُ العَلِمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ

العربية والإسلامية وخاصة القدس مسرى الرسول و يقع تحت نيران الاعتداء الغربي، فالكل فداء لتلك المقدسات الطاهرة، فتلك هي حقيقة الإسلام وشريعته التي ينادي بها.

وهكذا يتجلئ لنا إبداع الجميلي في استعماله لأسلوب التكرار بكل أنواعه وأشكاله، مفصحا عما بداخله من إلحاح على إبراز تلك المعانى والتأكيد عليها، حتى يصل إلى المتلقي ما يكتنفه من صراعات نفسية داخلية، هذا إلى جانب إسهامه في ترجيع وترديد ما من شأنه إحداث موسيقي داخل الأبيات تستريح لها النفس وتطرب لها الآذان.







## المحور الثالث: الثنائيات المتضادة (المفارقة)

إن من أهم عناصر الإبداع في الشعر قديما وحديثاً ما يسمى بالثنائيات الضدية، حيث يأتي الشاعر بالمعنى ثم ينثني بضده من قبيل أن الحسن يبرز حسنه الضد، ومن محاسنه أنه (يعمل على متابعة النص وما يتشكل عنه من علاقات تتحرك في تواتر متجاذب، وكأنه شبكة تتابع خيوطها، وتتبادل مواقعها وتتشابك تطريزاتها على جسد النص كما تقوم الأضواء بدور مهم فعال في تأسيس الوجه الأهم في البنية الحركية في النص)(۱).

ولقد تنوعت هذه الثنائيات في شعر الجميلي فجاءت بين الاسم والاسم، والفعل والفعل، والاسم والفعل، والشعل، والشواهد على ذلك كثيرة جداً منها ما جاء في قصة شعرية يحكى فيها عن حال الظالم والمظلوم فيقول: (من الرمل)

أيها الظالم إن طال الدهر أنت مغلوب بعهد المقتدر أيها الظلوم أوقد دمعة ثما دع الله همساً في السحر فسرى الظالم في جوف الثرى قد رأيناهم جميعاً كالبقر(٢)

فمهما طال العمر فلا بد لليل أن ينجلي وللقيد أن ينكسر وللمظلوم أن ينتصر، وللظالم أن تنال منه يد العدالة، فلا شئ على المظلوم سوى أن يدعو المقتدر الذي من شأنه أن يستقبل الدعاء بعزته وجلاله، ثم ينتصر له ولو بعد حين، حتما فمآل الظالم إلى زوال وكان عاقبة أمره خسرا، ولا يخفى أن التضاد بين الظالم والمظلوم قد أضفى على الصورة شيئاً من جمال العدل الإلهى النافذ يقيناً في عباده.



<sup>(</sup>١) الخصائص الأسلوبية في شعر بدوى الجبل - عصام شرتح: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٠٩.

اصدار یونیو

وخير شاهد على هذه الثنائيات المتضادة في شعر ( الجميلي ) ما نجده في قصيدة (مناجاة النوم)، التي يقول فيها: (من المتقارب)

فــؤادي تلظـــي بهجــر الوســن يعسس الليل ركوم الدجي صباح مساء حريق الحشا أيبقي فوادي أسير الدجي وينعم قرد بحسن الظبا تطاول ليلكي ولا ظبكي لكي ولم أبع غير التي خلتها أحبك يا نوم من أجلها ألا أيها النوم أنكي فتكي يـــؤرقني الـــدهر منـــذ الصــبا يقبلنك الكل عطفا علكي من الأم والأخت يا للجوي شبابي تلظيئ بنار الصبا يهيج بقلب اللظيئ مثلما إذا شئت لِعباً مع التُرب لم ويضحك طفل وتبكي الضبا

ولو يشترى النوم روحي الثمن ويبلج صبحى ركوم الشجن إلىن أن أزف بليس الكفين متئى ينتهئ العمر طريا زمن دمائي سبجت من شواظ المحن لتطفأ ناري وتضوي السكن تنير الفواد بصوت حسن بطيف الحبيبة أزجي الحزن برئ وديع كطير الفنن أسرت بمهد كزهر الغصن حياة الظللام وتحرق دمعةً أموت مراراً وأحيا أسيئ وياليت ذكراه لم تختزن يهيج الوقود جمار الغضي أُصب غير صدم بدون هدي ً وأرتد طوعها ولهم أنهلن (١)

(١) الديوان: ١٤٤.



اِصدار یونیو۲۰۲۵م

العدد الأربعون

إننا نرئ حشداً من هذه الثنائيات المتضادة بين الاسم والاسم، والفعل والفعل، وذلك مثل: (يعسعس، ويبلج)، و(ليلئ، وصبحي)، و(يبقئ، وينتهي)، و(أموت، وأحيا)، و(وتضحك، وتبكئ)، وقد أسهمت هذه الثنائيات في رسم صورة وحالة هذا الشاعر وما كان عليه من أرق وقلق، وكأننا ننظر إليه وهو يتقلب من حال لحال يمنة ويسرة، يستدعى النوم، لكن النوم منه يهرب وسط هذا الركام المتكاثر من الأرق، إنه ركام كثيف من الحزن نراه في المقابلة التى ذكرها في قصيدته التى رثا فيها صديقه (طه جابر العلواني) حيث يقول في حقه وما ينتظره من نعيم مقيم في جنة الخلد حيث حور العين فلا عزاء ولا سلوان إلا من خلال هذا النعيم الذي ينتظره في الآخرة: (من الوافر)

هي الفردوس مأواك المقيم تسامره لنعماء النعسيم وشعر أسود ليل صريم (١)

فطوبی شم طوبی یا فقیها وعینای إذا ابتسمت ضیاء لها وجه کفجر فی بیاض

فقد شبه الحور العين التي تنتظر صاحبه الشهيد بأن وجهها فاق الجمال حسنا وبهاء، والذي أبرز ذلك هو اجتماع الثنائيات الضدية في ذاك الوجه الذي يتخيله (الجميلي) وهو من ذوي البصائر، فهذا الوجه أبيض شديد البياض يشع نوراً كنور الفجر، والذي أظهر هذا البياض ذاك الشعر الأسود الشديد السواد كسواد الليل الحالك الذي يتدلئ على وجنتي هذا الوجه، ومن الثنائيات المتضادة التي أبدع في نسجها (الجميلي) أيضا قوله في رثاء (عبد الكريم الزيدان): (من الكامل)

قد غار دجلة فاندبي دنيا الإبئ في الفجر أبكي شم أبكي مغربا

بغداد جودي بالدموع على السنا بغداد أضحى القلب في لهب الجوي

(١) الديوان: ١٦٤.



كالشمس يأفل ثم يبزغ مرحبا(١)

حتيى إذا جن الظلام حسبته

فمن خلال الإبداع بالتضاد يوضح الجميلي لنا مدى حزنه الشديد على أستاذه الذي أفضي إلى ربه تاركاً هذا الألم الذي اعتصر فؤاده، مما جعله ينادي على أهل بغداد جميعهم أن يجودوا بالدموع الغزار على أستاذه الراحل، إذ هو الباكي عليه حتى تقطع لذلك نياط قلبه، فصار الدمع مدراراً، لا ينقطع صباحًا ومساءً، أبرز ذلك التضاد بين (الفجر، والمغرب)، ثم نجده يأتي بعد ذلك بثنائية متضادة أخرى تحمل كثيراً من الطاقات الإبداعية بين الفعلين (يأفل، ويبزغ)، ما يدل على عظيم حزن الشاعر على هذا الفقيد الذي هو بمثابة الشمس التي لا غني عنها في حياتنا اليومية، فنبوغه كعالم أشرق على بغداد فأنار لهم الدروب، وموته يعد أفولا لنجم تهاوى من أفلاكه: (من الوافر)

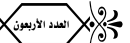
رأينا الفجر أن برغ الأغرر وإن أفل الأشم نرى الأصيلا(٢)

فإبداع التضاد هنا أبرز قيمة المرثى في صورة رائعة إذ (الجميلي) يرئ شيخه الراحل فجراً قد أشرق بالنور على الأمة بعلمه، وحينما ذهب إلى ربه غاب هذا النور وحل الظلام، فموت العلماء مصيبة للأمة بأثرها، وكسر لا يجبره إلا نبوغ عالم آخر يشرق عليها بعده.

(١) الديوان: ٩٩.

(۲) الديوان: ۱۱۰.





وفي إطار حب النبي ﷺ الشديد نجد ( الجميلي) يشيد بعدله وفضله على البشرية جمعاء فيقول: (من المتقارب)

سطعت على الناس من أجل عدل

وكنت لكل قوي سراجاً

وكنت لكل ضعيف محام بعدلك قرت عيون النيام (١)

لقد كان وجود النبي ﷺ يضمن الوسطية والعدل لكل الناس فوجوده السلام يحفظ التوازن بين الأنام أظهر ذلك التضاد بين (الضعيف – والقوى) فهو عَلِيه لَ الْعَلَاةُ وَالْسَّلَامِ ركن قوى لكل ضعيف، ونبراساً لكل قوى يهتدي بهدية، ومن ثم فلا يطغى بقوته مادام يتخذ النبي ﷺ قدوة.

وفي ضوء تحسين الصورة وإضفاء شيء عليها من الجمال، ما جاء في قصيدة (الشوق الصادق) نحو قوله: (من الطويل)

كان محياها آيات شموسنا

وللزهر شهد ثم صهباء كرمة

عُجابًا علىٰ مَنْ لم يُفجّره حسنها

وفي الليلة الظلماء بدر تنيرُ يعود صغيراً إن أتاها الكبير إذا أشرقت ليلاً تغيب البدور(٢)

فهذه الثنائيات المتضادة بين (الظلام، والنور)، و(الصغير، والكبير)، والفعلين (أشرقت، وتغيب) توضح المعنى وتعمل على تأكيده وإبراز جمال تلك المحبوبة.

ومن صور الإبداع بالتضاد التي أتي بها (الجميلي) في ديوانه حوار مع الدنيا الجمع بين اسم الفاعل والمفعول على حد قوله: ( من الطويل )

عجبت على الدولار إذ صار مالكاً

وما السر في هذا سوئ كثرة الغني

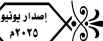
وقد كان مملوكاً بغير بريق لعمرى رغيف الخبز حسب الخلوق



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٠٧.

# ريونيو 💉 مجلة كليِّةِ اللغَةِ العَلِيَّةِ بالمَنوفيَّةِ 💉 العدد الأربعون 📢



صعوداً ونرولاً في ظلام عميق (١)

أيا شيخنا كل الزمان دوائر

فالتضاد هنا بين اسم الفاعل (مالكاً)، وبين اسم المفعول (مملوكاً)، وبين اسم المفعول (مملوكاً)، وبين (صعوداً)، و (نزولاً)، أفاد بعدم استقرار الأمور ودوام الأحوال، فدوام الحال من المحال، وأخذ العبرة من الزمان وغدراته، لكن يبقى الأصيل معدنه ثابتاً لا يتغير، لكن الحالة الوحيدة التي يستوي الجميع فيها هي الموت تلك الحقيقة التي لا جدال فيها ومراء، يوضح ذلك (الجميلي) في قصيدته (البدر الآفل)، إذ يقول: (من الكامل)

لا يستوي الإنسان إلا في البلك لسو دامت الدنيا لدام محمد ملك القضاء -بلا سلام- عاجلاً ريب المنون بلا رجوع في الورئ

الموت منتظر فمن ذا يهرب صلوا عليه وسلموا وترقبوا أو آجلاً يأتيكم هيا اركبوا إما نعيم أو جحيم يلهب(٢)

فالناس متفاوتون حال الحياة في الآجال والأرزاق، لكنهم يتساوون عندما يجرعهم كأس الموت الذي ليس منه مهرباً، سواء أكان ذلك عاجلاً أم آجلاً، ثم تأتىٰ الحياة التي ليس منها رجوع، فهي إما نعيم مقيم، أو عذاب أليم، أكد علىٰ ذلك الشاعر بالتضاد بين (عاجلاً، وآجلاً)، وبين (الرجوع، والإتيان)، وبين (النعيم، والجحيم)، وهكذا وردت العشرات من الثنائيات المتضادة التي أبدع الجميلي توظيفها في خدمة إبرازا المعنىٰ وتجليته لقرائه ومريده.





<sup>(</sup>۱) الديوان: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١١٥.





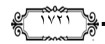
### المحور الرابع: التناص ودلالاته

والتناص الشعري في أبسط صوره هو أن يستدعي الشاعر نصاً قيل في سياق ما ثم يوظفه في سياق آخر مشابه بغرض أن يبرز بعداً ثالثاً يريد إيصاله إلى المتلقي، وهي قضية مشارة في الدرس الأدبي منذ زمن بعيد، (وقد أخذت مسميات متعددة، كالسرقات والاقتباس والاستشهاد، والتضمين وربما التقليد وكذلك المعارضة) (١).

و(الجميلي) - بحكم عمله كأستاذ جامعي متخصص في العلوم الشرعية كثير التعامل بها في حياته اليومية درسا وتأليفًا - جعل هذه الظاهرة قد شاعت في شعره وانتشرت، مما جعلها ظاهرة تستحق الدراسة في شعره، وكان القرآن الكريم مصدرا ثر استقىٰ منه نصوصه، وظهر ذلك جليًا في استدعاء بعض آياته الكريمة في إبداعاته الشعرية، حيث اتكأ علىٰ بعض الدلالات والإيحاءات، وذلك من خلال التلميح بجزء من أجزاء الآية، وليست آية كاملة، إذ لم يرد في شعره أنه اقتبس أية كاملة، وإنما ورد ذلك عنده في بعض آية، ومن ذلك قوله داعيا إلىٰ توحيد الصف ورأب الصدع ولم الشمل: (من الطويل)

وأي خلاف بين دين محمد هلموا إلى الإسلام للنجم نرسمم أبونا لإبراهيم قد قال ربنا وأمتنا واحدة في الكتاب ألا أعلم (٢))

فالمسلمون ربهم واحد وقبلتهم واحدة، ولهذا كان لازما عليهم أن يتوحدوا تحت راية واحدة، وقد سماهم سيدنا إبراهيم السلا جميعا بالمسلمين رغم اختلاف



<sup>(</sup>١) لسانيات الاختلاف- محمد فكري الجزار - الهيئة العامة لقصور الثقافة - سلسلة كتابات نقدية عام ١٩٥٠م: صـ ٤٥٩.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٨٥.

مذاهبهم، وقد استلهم (الجميلي) هذه المعاني من قوله تعالىٰ: ﴿ مِّلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِ يَمُّ فَوَ المَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ (۱)، وقول تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ عَالَىٰ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ (۱)، وقول تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ هَاذِهِ عَالَىٰ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ (۱)، مما يوحىٰ بأن الهدف واحد والوجهة واحدة، ومن التلميحات والإشارات القرآنية التي استخدمها (الجميلي) ما جاء في قوله: (من الطويل)

لمسراه من بغداد والناس نوم إذا وعد الجبار وعده ملزم (٣) فلسطين وعد الله جيشك قادم

وفي سورة الإسراء وعد منزه

وفي ذلك إشارة إلى الوعد الوارد في سورة الإسراء، وهو ما جاء في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَآهُ وَعُدُ أُولِكُهُمَا بَعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَالَ اللَّهِ اللَّهِ وَعَدُ أُولِكُهُمَا بَعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَالَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَكُمْ بِأَمْوَلِ اللّهِ عَالَيْ وَكَانَ وَعَدًا مَّقَعُولًا ۞ ثُرُّ رَدَدُنَا لَكُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَاللّهِ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنَكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَاللّهِ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَاللّهُ عَلَيْكُمْ أَلْكُونَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدُنكُمْ بِأَمْوَلِ وَبَاللّهُ سَبَعَانَهُ لا يَخْلُقُ المُعْدَدُ، ومن استعمال اللفظة القرآنية ما جاء في قوله: (من الكامل)

كالشمس يأفل ثم يبزغ مرحبا(٥)

حتى إذا جن الظلام حسبته

حيث قد ربط الشاعر بين نبوغ الشيخ وبين وفاته بأنه ككوكب منير يضيئ للناس وقت الظلام حينما يبزغ له، أما حينما يأفل يحل عليهم الظلام، الأمر الذي يشبه حال



سورة الحج من الآية (٧٨).

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون من الآية (٥٢).

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء (٥-٦).

<sup>(</sup>٥) الديوان: ٩٩.

اصدار بونيو٢٠٢٥م

الشيخ فيعيش الناس في هدى ونور ما ينشره من علم وهدى، ولا يخفىٰ ما في ذلك من إلشارة إلىٰ قوله تعالىٰ: ﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلْيَّلُ رَءَا كَوْكَبًّ قَالَ هَاذَا رَبِّ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ اللهُ عَلَيْهِ ٱلْيَّلُ رَءَا كَوْكَبًّ قَالَ هَاذَا رَبِّ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ اللهُ الل

رأينا الفجر أن برغ الأغر وإن أفل الأشم نرى الأصيلا(٢)

وتعد القصيدة التي رثى بها صديقه (سعيد الحلبي)، من القصائد التي تشابهت قوافيها مع خواتيم الآيات الكريمة في سورة المزمل التي يقول في مطلعها: (من الوافر)

رواسي الشهب قد أضحى مهيلا أيا بدر الجميلة قف قليلا رأيتك روضة آوت جياعاً أبا قيس فلسطين الجريح المساء العرب في ليل بهيم أبا قيس جيوش العرب ظمأى أتاني الفجر عن دنيا العراق

بفقد سعيدها الشهم الفضيلا لعسل الله يجعلني بسديلا يتامي الحي والشيخ الجليلا تنادي سيفك الأعلى صليلا وشعب العرب قد أضحي عليلا تريد القائد الفذ النبيلا وأمطرت السماء أسئ وبيلا(٣)

وواضح جدا موافقة القوافي السابقة لفواصل الآيات في سورة المزمل في الوزن، وفي القصيدة ذاتها نجده قد استدعى أية من سورة الإنسان، حيث يقول: (من الوافر)



<sup>(</sup>١) سورة الأنعام من الآية (٧٦).

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٠١.

# إصدار يونيو بعدد الاربعون بعلام العَالِيّةِ العَالِيّةِ العَالْمَالِيّةِ العَالِمَةِ العَلْمُ العَلِمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ

لأرتشفن عينا سلسبيلاً(١)

لقد طاب البكاء على شيخه بحر العلم والشريعة الذي طال ما كثيرا ما نهل من معين علمه الغزير، حيث قد اقتبس هذا المعنى من قوله تعالى: (عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّىٰ سَلْسَبِيلاً) (٢)، ولقد أحسن توظيف المعنى القرآني في رثائه للبطل (الرائد الجنابي)، فيقول في حقه: (من الطويل)

إلى الموت لكن الشهادة أعظم هو الحي مرزوق فلا ميت يطعم (٣)

أيا رائداً كل الزمان مصيره مخلد عند الله حقاً شهيدنا

وواضح أنه قد استلهم هذا المعنى من قوله تعالى: ﴿وَلَا تَحَسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمُوَتُنَ اللَّهِ أَمُورَنَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ومن المعاني القرآنية التي ضمنها شعره ما جاء في قصيدة (سلافة الأرواح) التي يقول فيها: ( من البسيط)

الروح صاغرة ترنو إلى الفجر الروح في سكر مذكنت في الذر الله خالقنادعنا الله مبدعنا مدامة الروح مالى غيركِ سنن



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) سورة الإنسان من الآية (١٨).

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٧١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران من الآية (١٦٩).



اصدار بونيو٢٠٢٥م

ألست ربكم قلنا بلئ شرفنا الله غايتنا في الستر والجهر(١)

لقد وظف (الجميلي) في الأبيات السابقة معنى قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ اللّهِ وَظَفَ (الجميلي) في الأبيات السابقة معنى قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ اللّهِ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَكُهُمْ عَلَى آنَفُسِهِمْ أَلَسُتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَكَلَ شَهِدُنَا أَنْ تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ إِنّا كُنّا عَنْ هَاذَا غَلِيلِينَ ﴿ (١) ، وهي شهادة الخلق على أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ إِنّا كُنّا عَنْ هَاذَا غَلِيلِينَ ﴿ (١) ، وهي شهادة الخلق على وحدانية الله، وهم في عالم الذر حينما مسح الله على ظهر أبينا آدم عَلَيْ واستخرج منه ذريته في بداية الخليقة.

وقد اقتبس أيضا من الحديث لما فيه من أنوار الوحي الإلهي، مما يساعد بدوره على إثراء اللغة واتساع أفق دلالتها، مما يجعل الشاعر قادرا على امتلك ناصية القول وفرصة كبيرة لإقناع المتلقى والسيطرة على وجدانه ومشاعره، ومن ذلك قول (الجميلي) متحدثا عن بناء الشريعة الإسلامية، والفكر السياسي الإسلامي: (من الطويل)

وأركان إسلامي صلاة شهادة وصوم زكاة ثم حج متيم (٣)

حيث جاء البيت مشتملا على أركان الإسلام التي استلهمها الجميلي من حديث الرسول الله الذي يقول فيه: (بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَإِقَامِ السَّكَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجِّ الْبَيْتِ، وَصِيَامِ رَمَضَانَ) (ألا)، والأمر الذي أرد أن يلفت الجميلي إليه من خلال هذا التوظيف للحديث الشريف هو أن الإسلام في جوهره

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد بن حنبل، تأليف أبو عبد اللهالشيباني، ت- شعيب الأرنؤوط - عادل مرشد، وآخرو - مؤسسة الرسالة ط١: ٢٠٠١ م: ٣١/ ٥٥٥.



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف من الآية (١٧٢).

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٨٥.

يدعوا إلى التماسك والوحدة، فهذه الأركان في مجملها تراعي المجتمع والتكافل والتماسك فيما بينهم حيث تؤدى كلها في جماعة، فقوة المسلمين في اتحادهم واعتصامهم بحبل الله جميعاً، وطاعتهم لربهم ولو كانوا قلة، أما حينما حادوا عن الطريق وتفرقوا فقد ضعفوا ووهنوا مهما كانت كثرتهم، يؤكد (الجميلي) على هذا المعنى بقوله: (من البسيط)

سبع وخمسون شعبًا مسلمًا دولاً لكنهم زبيٌّ في البحر أوهام (١)

حيث وظف حديث النبي القائل فيه: (يُوشِكُ الأُمَمُ أَنْ تَدَاعَىٰ عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَىٰ الْأُمَمُ أَنْ تَدَاعَىٰ عَلَيْكُمْ كَمَا تَدَاعَىٰ الأَكْلَةُ إِلَىٰ قَصْعَتِهَا»، فَقَالَ قَائِلٌ: وَمِنْ قِلَّةٍ نَحْنُ يَوْمَئِذٍ؟ قَالَ: «بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَئِذٍ كَثِيرٌ، وَلَكِنَّكُمْ غُثَاءٌ كَغُثَاءِ السَّيْلِ، وَلَيَنْزَعَنَّ اللهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوِّ كُمُ الْمَهَابَةَ مِنْكُمْ، كَثِيرٌ، وَلَكِنَّكُمْ غُثَاءٌ كَغُثَاءِ السَّيْلِ، وَلَيَنْزَعَنَّ اللهُ مِنْ صُدُورِ عَدُوِّ كُمُ الْمَهَابَةَ مِنْكُمْ، وَلَيَقْذِفَنَّ اللهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهْنَ»، فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا الْوَهْنُ؟ قَالَ: «حُبُّ الدُّنْيَا، وَكَرَاهِيَةُ الْمَوْتِ) (٢).

ومن تناصه من الحديث النبوي الشريف عندما يتحدث عن طيف محبوبته في قصيدته (الشوق الصادق) إلى أن يصل إلى الحديث عن عذوبة صوتها فيقول: (من الطويل)

وإنْ حَـدَّتُتْ مزمـارُ داود صـوتُها وإن أقبلت روضاً تغار الزهـور(٣)

فدائما صوت المحبوب يثير الشجن لدى محبوبه وخاصة إذا كان صوته عذباً رقيقاً، إذ نجد (الجميلي) في البيت السابق يبدع في وصف صوت محبوبته في عذوبة



<sup>(</sup>١) ) الديوان: ٧٩.

 <sup>(</sup>۲) سنن أبي داود، تأليف: أبو داود الأزدي، ت- محمد محيي الدين عبد الحميد الناشر: المكتبة العصرية، صيدا - بيروت: ١١١/٤.

<sup>(</sup>٣) ) الديوان: ١٠٧.

اصدار پونیو۲۰۲۵م

صوتها بأنه من أجمل الأصوات، مشبها ذلك بمزامير داود، وقد استلهم ذلك المعنى من حديث أبي هريرة - على الذي رواه عن رسول الله - صلى الله عليه - الذي يذكر فيه حلاوة صوت أبو موسى الأشعري، مع فارق التشبيه - فيقول: (لقد أعطى أبو موسى مزامير داود) (۱)، ولقد كرر (الجميلي) هذا المعنى في العديد من القصائد، فمثلا يقول في قصيدته (طلل في الكرخ): (من المتقارب)

لقد كانت مزمار داوديا ثريا العرائس ذات الوجل (۲)

كما نجده يذكر المعنىٰ ذاته في قصيدته (إغاظة القمر) فيقول: (من المتقارب)

سموت جبالاً ووهاداً ثرئ وبدر البسيطة وجه نضر

وصوت مزامیر داود قد تجلت به کی تهز الصخر(۳)

أما التناص باستدعائه الشخصية فقد أبدع في توظيف الشخصية التاريخية في شعره حتى يبرز بعداً تاريخياً وإن لم يتناسب مع هذا الموقف الذى استدعاه من أجله، ومن ذلك قوله في رثاء أستاذه إبراهيم المدرس: (من الطويل)

لأنت ولى مستقيم فضيلُ عطاءك شمسيٌ نزيه جزيلُ شماباً وشيخاً قد حَباهُ الجليلُ (٤)

أبا مرشد حقا يطيب الرحيل عرفتك أستاذاً فقيها مربيا نشأت أبا ذر تقيا على الهدى



<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد بن حنبل، تأليف- أبو عبد الله الشيباني، ت - أحمد محمد شاكر الناشر: دار الحديث - القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٦هـ - ١٩٩٥ م: ٨/ ٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ١٢٢.

و(الجميلي) هنا وهو يتحدث عن أستاذه تجده يستدعى شخصية الصحابي الجليل أبي ذر الغفار، راوي الحديث عن صاحب المقام المحمود عن أستاذه عَلِمُ السَّلَةُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْكُلُهُ وَالْمُعُلِهُ وَسُهِدُ لَهُ الرسول اللهُ بأنه يعيش وحده ويموت وحده ويبعث يوم القيامة وحده، والجامع بينهما حب العلم والمجاهدة في تحصيله ونشره، والبعد عن زخارف الدنيا وزينتها.

كما نجده يستدعى شخصية الصحابي الجليل سيدنا عبد الله بن أم مكتوم ليسقطها على نفسه فيقول: (من الكامل)

صارعت كابوس الدجئ منذ الصبا لكن صوتي قادمٌ مستنصرُ ابنُ امُّ مكتوم البصيرُ هوى الوغى يبغى الشهادةَ عاجلاً لا يبصرُ (١)

فبينهما وجه شبه كبير فابن أم مكتوم رغم فقده لبصره لم يقف عاجزاً وقت الجهاد، وقد استخلفه النبي على المدينة وقت خروجهم لحرب الأعداء، وهكذا (الجميلي) يقهر الظلام ويتمنى الشهادة في سبيل الله، نصرة لدين الله وتحريرا لبلاده وتأيدا لها.

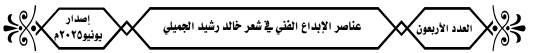
ومن استدعائه للشخصيات ذات الثقل التاريخي والبطولية (أبو جعفر المنصور) في قصيدته (بغداد ملحمة الجهاد)، وفيها يقول: (من الطويل)

أبا جعفر المنصور سفرك خالد قرأنا به المجد التليد المحببا قرأنا به المجد التليد المحببا قرأنا به بغداد مطلبا مورد من الصين حتى الألب بغداد مطلبا من الصين حتى الألب ترنوا عيونُهم إلىٰ دولة الإسلام يبغون مَرْكبا(٢)

(١) الديوان: ١٣٣.

(٢) الديوان: ١٢٤.





فينادي (الجميلي) على (أبي جعفر المنصور) أحد الخلفاء العباسيين، مستحضراً بطولاته وصولاته وجولاته داخل العالم الإسلامي وخارجه، وما حققه من أمجاد وبطولات وصلت إلى الصين، وأخضع كل هذه البلاد بالعدل وتقوى الله على ونلحظ أن استدعاءه لهذا البطل؛ إنما ليلقى الضوء على تلك الأمجاد التي كانت في الماضي، وتعرية الواقع المأسوي، وما حدث من مفارقات عجيبة بين الماضي المشرق، والحاضر المنهزم المكسور، وما ذلك إلا ليلهب وجدان المتلقي ويشعل حماسته نحو تحقيق العزة والكرامة، والنصر على الأعداء.

وكما كان (للجميلي) استدعاء وتوظيف للقرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، فإن له مع الأمثال تناصاً أيضا، ومن ذلك توظيفه للمثل الشعرى الذي جاء في قصيدته (العتاب الصادق) إذ يقول: ( من الطويل )

إذا غير الدولار خلق الصديق تغير قدرون فما ضرغيره مواعيد عرقوب مواعيد شيخنا تُشيدٌ في دُنياك أعلى بناية

فسافر عن الدنيا بأدنى صديق فلا تحسبن الناس مثل الدقيق فعش داخل الكنز بدون شهيق وأجسادنا تبلئ بثوب عتيق (١)

فالشاعر في الأبيات السابقة يعتب على بعض أصدقائه المقربين، ويلفت أنظارهم بأن الصديق الصدوق لا تغيره الظروف والمصالح أى كانت هي، ضاربا في ذلك المثل بقارون الذى بغى على قومه وتكبر عليهم رغم أنه كان واحد منهم وحاله كحالهم، وهذا المثل استنبطه من القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَعَىٰ عَلَيْهِم مِن القرآن الكريم في قوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ



<sup>(</sup>۱) الديوان: ۱۱۰.

أُولِى ٱلْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ مُ قَوَّمُهُ وَ لَا تَفَرَحُ إِنَ ٱللّهَ لَا يُحِبُ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ (١) ، كما ضرب المثل بمن يخلف الوعد من الأصدقاء بمواعيد عرقوب الذي ضرب به المثل في الكذب وخلف الوعد، وهو مثل مستنبط من الشعر، جاء في قول الشاعر كعب بن زهير: (من البسيط)

كانت مواعيد عرقوب لها مثلا وما مواعيده إلّا الأباطيل (٢)

وقد أبدع (الجميلي) في توظيف هذا المثل بعدما اقتبس نصه من البيت السابق كما رأيت، ومن إبداع التناص في الأمثال عند (الجميلي) ما جاء في قصيدته (رثاء العريس) فيقول: (من البسيط)

يا صبر أيوب اسكن قلب فاضلنا يا حزن يعقوب قلب الشيخ في ورم فارحم دموعاً على الخدين لاهبة عسى اللقاء بدار الخلد والنعم (٣)

فسيدنا أيوب الشخ ضُرب به المثل في الصبر، كما ضرب بسيدنا يعقوب المثل فل شدة الحزن على فقده ولده يوسف الشخ، ولقد استدعى (الجميلي) هذين المثلين إسقاطاً على الواقع المر في فقد صديقه (عامر القرغولي)، فالمثل الأول يتعلق بالصبر أتى به لكي يتصبر على فقد صديقه الذي لحق بربه، والأخر ساقه للدلالة على ما أصابه من شدة الحزن على فقد هذا الصديق.

وكذلك يعد الشعر من المصادر الثرية التي يستلهم منها (الجميلي) بعض النصوص ليوظفها في شعره، إذ من الطبعي أن يحفظ من الدواوين الشعرية قبله، وذلك لإثراء مقدرته اللغوية، ومن ثم نجده يستدعى بعض النصوص بما يخدم واقعه



<sup>(</sup>١) سورة القصص من الآية (٧٦).

<sup>(</sup>٢)) ديوان كعب بن زهير - صنعة الإمام أبئ سعيد السكري - شرح ودراسة د/ مفيد قميحة - دار الشواف للطباعة والنشر، الرياض - الطبع الأولى ١٩٨٩م: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) ) الديوان: ١١٦.

إصدار عناصر الإبداع الفني في شعر خالد رشيد الجميلي يونيو٢٠٢٥م و

المعايش ويتخطى به حاجز الزمن؛ ليضفي على النص إيحاءات ودلالات ومن ذلك ما نجده في قوله من قصيدة (وحدة الفؤاد وتعدد الأجساد): ( من الرمل )

ش\_يعة وس\_نة ط\_ار بنا

جعـــل الله جنــاحي ديننــا

بحصون الصين ديني زكنا(١)

يــا زمــان الوصــل في أندلســي

فالشاعر يدعو بني وطنه سنة وشيعة إلى التوحد والاعتصام بحبل الله جميعا، ففي الاتحاد قوة، وفي التفرق ضعف ووهن، فلا يكون لهم الغلبة على عدوهم حتى يجتمعوا على كلمة سواء، ولهذا نجده يستدعى شطرا من موشحة لسان الدين بن الخطيب المشهورة:

جادك الغيثُ إذا الغيثُ همئ يا زمانَ الوصلِ بالأندلس(٢)

فالبعد الثالث الذي استعدى الجميلي من أجله هذا البيت هو الرجوع بالماضي والنظر في حال الأندلس حيث كان المسلمون فيها أعزة ما داموا مجتمعين على كلمة سواء، حتى تفرقوا ووهنوا وهزموا وضاعت الأندلس، وكذلك نجده يقتبس من التراث الشعري ما جاء في قصيدته (نشيد العرب) فيقول مستحثا قومه على الإقدام وعدم التخاذل: (من الكامل)

الموُّ عُلَّم واحدٌ قتلاً وحت لكن ذكر المرء ماضي بعده ماتوا وما ماتوا نراهم بينا

فا كالحجارة في بحار نُغمَرُ هندا حيدرُ هندا جيانٌ ثم هندا حيدرُ النادكر عمرٌ يخجل أو يفخرُ (٣)



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) الفن ومذاهبه في الشعر العربي، تأليف:شوقي ضيف (المتوفى: ١٤٢٦هـ) – دار المعارف بمصر، الطبعة: الثانية عشرة: ٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٣٣.

فالبيت الأول قد استلهمه من قول (ابن نباته السعدي) الذي يقول فيه: (من الطويل )

ومن لم يمتْ بالسيفِ ماتَ بغيرهِ تعددت الأسبابُ والموتُ واحِدُ(١)

والثاني والثالث اقتبسه من قول (شوقي) في رثاء (مصطفىٰ كامل): (من الكامل)

دقات قلب المرء قائلة له إن الحياة دقائقٌ وثرواني

فارفع لنفسك بعدد مروتك فالذّكر للإنسان عمرٌ ثاني (٢)

فالشاعر يدعو بني قومه من العرب أن يتحدوا جميعًا، وأن يقاوموا عدوهم ببسالة وشجاعة، لا يهابون الموت فالعمر محسوب، والذكر الحسن حياة ثانية هو الباقي للإنسان بعد موته، ولهذا قد أسقط قول (شوقي) السابق - في رثائه للزعيم (مصطفىٰ كامل) الذي كان ينافح المستعمرين المتكالبين علىٰ العرب وقتئذ - علىٰ هذا الواقع الذي تعيشه البلاد العربية الآن.

وهكذا نجد (الجميلي) قد أبدع في تناصه وتوظيفه أحسن توظيف، وقد غاص في أعماق التراث الإنساني عبر حقبه الزمنية الممتدة، مستلهما منها الدروس والعبر، ثم قام بإسقاطها على الواقع المعايش، ليبرز للمتلقي هذا الخيط الإنساني الممتد عبر العصور والذي يربط بين بنى الإنسان في كل زمان ومكان، ومما يميزه عن غيره في هذا الباب أننا نجده قد يستدعى أكثر من نص في موقف واحد.



<sup>(</sup>٧) ديوان الشوقيات- لأحمد شوقي - دار العودة بيروت عام ١٩٨٨م -المجلد الثاني: ٣/ ١٥٨.



<sup>(</sup>۱) ديوان ابن نباته السعدي – تحقيق ودراسة / عبد الأمير مهدي حبيب الطائي، ١٩٧٤م جـ ١: ٨٧.



### المحور الخامس: الإبداع التصوري

إن الخيال من أهم ما يميز الشعر عن غيره من فنون القول، وكذا مقدرة الشاعر على تشكيل صوره الفنية من خلال ألفاظه وأساليبه، ولهذا نجد أحد النقاد يعرف الصورة بأنها (هي الشكل الفني الذي تتخذه الألفاظ والعبارات بعد أن ينظمها الشاعر في سياق بياني خاص؛ ليعبر عن جانب من جوانب التجربة الشعرية الكاملة في القصيدة، مستخدماً طاقات اللغة وإمكاناتها في الدلالة والتراكيب والإيقاع والحقيقة والمجاز والترادف والتضاد والمقابلة والجناس، وغيرها من وسائل التعبير)(١).

و(الجميلي) كغيره من الشعر الذين يرتمون في أحضان الطبيعة يستمدون صورهم منها، رغم ذهاب بصره منذ صغره، كما حفل شعره بلوحات فنية رائعة أبدع في تشكيلها، وكأنه رسام بارع، ينسج تفاصيله بواسطة ألفاظه الحية الناطقة وتراكيبه وإمكاناته الدلالية، وخير مثل على ذلك هذه اللوحة الفنية التي أبدعها على إثر رحيل شيخه (عبد الكريم الزيدان) فيقول عنه: (من الكامل)

كنت الفقيه وكنت حقا راهباً ولأنت حقاً والسدِّ لما حبا يا مرشدى لولاك ما زهر الربا أعرجت في أعلى المجرة كوكبا قد غار دجلة فاندبي دنيا الإبى

عبد الكريم ولم أزل لك طالبا ربيتنك غضا فغصنا مثمراً من وارث عن أمجد فقه السما من عصرنا مالي أرئ سواك منارة بغداد جودي بالدموع على السنا

<sup>(</sup>١) الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر - عبد القادر القط - دار النهضة العربية - بيروت عام ١٩٧٨ م: ٤٣٥.



اصدار یونیو

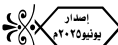
في الفجر أبكئ ثم أبكئ مغربا كالشمس يأفل ثم يبزغ مرحبا قد كنت حقاً للفضيلة مأربا لا تبتغى غير الشريعة مطلبا ما كنت بحرا مغبرا أو متربا والاستقامة قد تجلت مركبا(۱) بغداد أضحى القلب في لهب الجوى حتى إذا جن الظلام حسبته لو تفتدى روحي فداك رخيصة ولأنت حقاعالم بل مرشد قد كنت بحراً لا ضفاف تحده بل كنت بحراً للشريعة زاخراً

يصور الجميلي حالة الحزن العارمة على رحيل أستاذه (عبد الكريم الزيدان)، غزير العلم، طيب الذكر، فيتخيل أنه لا يزال حيا لم يمت يتعلم منه كالعادة فالطلب لا يتأتى إلا من الأحياء، ثم صار (الجميلي) غصنا مثمراً نافعاً إذ هو من ثمرة من ثمرات زرع شيخه الذي أخذ يتعهد كما يتعهد غيره من طلاب العلم، ويعتني به منذ صغره، فلولاه ما نبت الأرض ولا أثمر الزرع، ثم نجده يجعل لتلك الصورة ظلالاً فيمن حوله فيطلب من بغداد الدموع الغزار على هذا العالم النحرير والفقيه النابه، فقد كان بالنسبة لبغداد شريان الحياة ونهر العطاء الذي يخصب أرضها، والكوكب الدري الذي يضع سماءها، فأظلمت حينما أفل نجمه وهوى من سماء بغداد.

ونلاحظ أن ثمة صور جزئية متعددة تآزرت حتى كونت هذا المشهد الباكي على هذا الفقيه الراحل، حيث قد جمعت إحساس الشاعر وحزنه على ما أصابه من فقده لشيخه وهو موافق لوجدانه، والصورة ما هي إلا ترجمان للحالة النفسية التي يعانيها الشاعر.

(١) الديوان: ٩٩.





ولقد نجح (الجميلي) في توظيف العبارات والتراكيب اللغوية في بناء تلك الصورة مثل: (ربيتني غضا – فغصنا مثمرا – بغداد جودي بالدموع – قد غار دجلة فاندبي – كنت بحراً لا ضفاف تحده – كنت بحراً للشريعة زاخراً) فقد وفق الشاعر في تصوير حالة الحزن الشديدة على فقد هذا العالم العلامة، كما عبر عن حالته النفسية أيما تعبير حيث بالغ في بكائه له فقال: (في الفجر أبكي – ثم أبكي مغربا) حتى صار دمعه مدرارا لا ينقطع صباحا ومساء.

ولنتصفح ديوان الجميلي لنشاهد مشهداً حزينا آخر، نجده يستلقي على ظهره؛ فيستعرض شريط الذكريات، حيث يصور حالته النفسية حينما فقد بصره من خلال قصيدة (بكاء في الليل) فيقول: ( من الطويل )

دعوني على عيني أشق وألطم سجين من المهد إلى اللحد باكياً تذكرت أيام الصبا في شبيبتي وأقسبح بأيام الشباب بأنها أعيني قوما للقضاء سوية فقالت لي العينان دعنا فإننا أعيني سهما في الفؤاد قذفتما فأصبحت راقصاً

فلاخير في الدنيا إذا النور مبهم وبعد حساب القبر الخلد يرسم فكان الصبا نارا تفور وتكظم ظلام وحرمان وهجر مركم فلا بد من جان يدان فيحكم بريئان بل أنت الصفيق المذمم ألم تسملا بالشوك والسم بلسم كذا الطير عند الذبح رقصاً يؤلم(1)

فنجد (الجميلي) يأنس بالليل فيرجع بالذاكرة إلى الوراء، وإذ به يتوقف عند مشهد مؤلم من حياته، حيثما كان طفلا صغيراً فقد عضواً مهما من أعضاء جسده،



<sup>(</sup>١) الديوان: ١٤٢.

وهو عينه وما أصابه من هلع شديد جراء هذا الفقد المؤلم الذي حول الدنيا من حوله إلىٰ ليل بهيم، وسجن محكم، لذا حينما اختار عنواناً للقصيدة بـ (بكاء في الليل) أجده لا يقصد الليل الزمني، بل يقصد الليل الأبدي والظلام المستمر الذي لا يأتي بعده نهار، ثم نجده يحاول إحكام درامية المشهد من خلال التجريد فيخاطب عينه ويقصد حال نفسه، فيناديها أن تنهض صحيحة من عالم الفناء لتثأر لنفسها من ذا الجاني الذي عبث بها إذ لا بد من جاني، لكن العين ردت بإلقاء اللوم عليه، ثم إنه قد صار كالطير المذبوح من فرط الألم، ولقد دعم الصورة بالكثير من الحركات التي تدل على فرط الألم من شق للثياب ولطم للخدود، وهيئة الطير المذبوح وحركاته يميناً ويساراً، أعلىٰ وأسفل، وكأنه مشهد سينمائي يقدمه ( الجميلي ) عبر شاشاته الشعرية، أما الألوان والظلال فلم يبرز لنا سوئ اللون الأسود؛ وذلك من أثر فقده لعينه، وحينما يتحدث عن النور عبر عنه بأنه قد صار لديه مبهماً.

إننا نجد ( الجميلي ) غالبا ما يجنح إلى عالم الخيال ويبدع في وصف مشاهد غير محسوسة، وذلك بحكم فقده آلة التصوير الخارجي وهي العين، فمثلا نجد ذلك في قصيدته (مناجاة النوم):

فوادي تلظين بهجر الوسن يعسس الليل ركوم الدجي يعسس الليل ركوم الدجي صباح مساء حريق الحشا أيبقين فوادي أسير الدجي وينعم قرد بحسن الظبا تطاول ليلي ولا ظبي لي ولا ظبي خير التي خلتها أحبك يا نوم من أجلها

ولويشترى النوم روحي الثمن ويسبلج صبحي ركوم الشجن إلى أن أزف بلسبس الكفسن متى ينتهي العمر طريا زمن متى ينتهي العمر طريا زمن دمائي سجت من شواظ المحن لتطفأ ناري وتضوي السكن تنير الفؤاد بصوت حسن بطيف الحبيبة أزجي الحيزن



ألا أيها النوم أني فتي فتي ويورقني الدهر منذ الصبا يقبلن الكل عطفا على يقبلن الكل عطفا على من الأم والأخت يا للجوئ شبابي تلظي بنار الصبا يهيج بقلب اللظي مثلما إذا شئت لعبا مع التراب لم ويضحك طفل وتبكى الضبا

بسرئ وديسع كطيسر الفنن أسسرت بمهدد كزهسر الغصسن حياة الظلام وتحرق دمعة أمسوت مسراراً وأحيسا أسسى ويا ليست ذكسراه لم تخترن يهيج الوقود جمار الغضى أصب غيسر صدم بدون هدى وأرتد طوعا ولم أنهلسن(۱)

وتتمركز الصورة حول عنوان القصيدة كإحدى أهم العتبات النصية، فالبداية كان الحديث مع النوم الذى أصر على هجره، فقرر أن ببذل الغالي والنفيس في رده إليه، ولو كان الثمن هو أن يبذل روحه شخصياً، ونلحظ دائماً أن الصور لديه تبدو سوداوية مظلمة، فالليل مظلم يعلوه ركام هائل من فوقه ركام، حتى إذا أقبل عليه الصباح جاءه محملاً بركام من الهم والحزن، فيومه هو غده وصباحه مثل مسائه، فليس هناك جديد ما أشبه الليلة بالبارحة؛ لذا فإننا نجده يخاطب النوم متلطفا في خطابه لعل وعسى أن يجود بوصاله حتى يستريح من تعب الحياة ومآسيها، مما أطال عليه الليل وهذا الظلام الدائم السرمدي، حتى صارت حياته موضع شفقة من الجميع ممن حوله، وكلها صور مترعة بالحزن ومليئة بالهموم.





### المحور السادس: الإبداع الموسيقي

ومن أهم العناصر الإبداعية المميزة للشعر عن غيره من الأجناس الأدبية عنصر الموسيقي، إذ يرئ أحد النقاد أنها في العموم هي: (إحدى الفنون الجميلة التي سماها العرب بالآداب الرفيعة، وهي الرسم والنحت والشعر والموسيقي، بل ربما هي أهم الفنون عامة، فهي شقيقة الشعر والنثر، والمسرح، والرسم والتصوير والسينما.. وما إلىٰ ذلك) (١).

والعلاقة بين الشعر والموسيقيٰ " علاقة عضوية تجعل من النص الشعريٰ صورة فنية متماسكة، فهي لب الشعر وعماده الذي لا تقوم به قائمة بدونها "(Y)ومن ثم فالموسيقي ليست وسيلة للطرب والإمتاع فحسب بل يتكئ عليها الشاعر في توصيل أجواء القصيدة إلى المتلقى، وفي هذا الصدد نجد د/ محمد مندور يقول: ( الموسيقي الشعرية إحدى الوسائل المرهفة التي تملكها اللغة للتعبير عن ظلال المعاني وألوانها بالإضافة إلى دلالة الألفاظ والتراكيب اللغوية) (٣)؛ ولهذا يرى النقاد أن الموسيقي الشعرية تنقسم إلى قسمين خارجية وداخلية.

أما الخارجية فتعنى الموسيقي القائمة على الوزن والقافية، والناظر في ديوان حوار مع الدنيا للشاعر الجميلي يجد أنه كان محافظًا علىٰ ثوابت القصيدة العربية من حيث السير على النمط الخليلي، ولم يخرج عنه نهائياً، ومن خلال النظر في ديوان

<sup>(</sup>٣) الأدب وفنونه- تأليف/ د- محمد مندور، مكتبة نهضة مصر بالقاهرة عام ١٩٦١م: صـ ٢٩-



<sup>(</sup>١) الموسيقا علم وفن ولغة- تأليف/ عبد الحميد توفيق زكي، بدون تاريخ وطبعة: صـ ٨.

<sup>(</sup>٢) فصول في الشعر ونقده - تأليف/ د-شوقي ضيف، دار المعارف -مصر ١٩٧١م: صـ ٢٩.



حوار مع الدنيا نجد ( الجميلي ) قد نظم في البحور الطويلة ففيها وجد مندوحته واحتوت موضوعاته، وفي الجدول التالي بيان لذلك:

| ائرمل | المتقارب | الوافر | limia | الكامل | الطويل | البحر       |  |
|-------|----------|--------|-------|--------|--------|-------------|--|
| ٣     | 0        | ٨      | ١٣    | ۱۳     | **     | عدد القصائد |  |

ويتضح من الحصر السابق أن بحر الطويل يأتي في طليعة البحور التي استعملها الجميلي من ناحية الكثرة العددية حيث قد نظم اثنين وعشرين قصيدة في أغراض متعددة، وهو من البحور ذوات التفعيلتين المكررتين وأجزاؤه هي: (فعولن مفاعيلن فعولن مفاعيلن) مرة في كل شطر، وليس بين بحور الشعر ما يضارع البحر الطويل في نسبة شيوعه، فقد جاء ما يقرب من ثلث الشعر العربي القديم من هذا الوزن (۱)، وقد نظم على أوتار هذا البحر سبع قصائد في الوطنية، وسبع قصائد أخرى في الغزل، وخمس قصائد في الرثاء، وقصيدتين في التصوف، وقصيدة في الصداقة والعتاب.

وكذلك نظم (الجميلي) على قيثارة بحر الكامل ثلاث عشرة قصيدة، ومعلوم أنه من البحور ذوات التفعيلة الواحدة المتكررة وهي (متفاعلن) ست مرات، ويتميز بحركاته الكثيرة المتتالية، (ولما كان من أكثر بحور الشعر غنائية، ولينا، وانسيابية وتنغيما واضحاً) (٢)، فإنه من أكثر البحور طواعية للعديد من الموضوعات، حيث

<sup>(</sup>٢) موسيقى الشعر العربى قديمه وحديثه (دراسة وتطبيق في شعر الشطرين والشعر الحر) – تأليف/ د- عبد الرضا على، دار الشروق عام ١٩٩٧م: صـ ٤٤.



<sup>(</sup>١) موسيقى الشعر - تأليف/ د - إبراهيم أنيس، مكتبة الأنجلو المصرية ط٣عام ١٩٥٢م: صـ ٥٧.

قد نظم على أوزانه خمس قصائد في الوطنية، وأربعا في الغزل، واثنتين في الرثاء، وقصيدة واحدة في التنافس العلمي، وأخرى في الصداقة والعتاب.

وعلىٰ دقات طبول بحر البسيط ينظم الجميلي أيضا ثلاث عشرة قصيدة (وهو ذو وجهين متناقضين هما العنف واللين، والفخامة والرقة، وهو ذو تفعيلات طويلة حافلة بالجلالة والعمق والرصانة) (١)، ولهذا فقد صلح مع الرثاء والغزل، حيث قد نظم في الرثاء ثمان قصائد علىٰ أوزان هذا البحر، وفي الغزل ثلاث، وفي الوطنية قصيدتين.

ويأتي الوافر في المرتبة الرابعة فيما نظم على أوزانه (الجميلي)، حيث قد نظم ثمان قصائد على أوزانه لأنه من البحور التي تميز" بسرعة نغماته وتلاحقها مع وقفة قوية سرعان ما يتبعها إسراع وتلاحق، وهذا يتطلب من الشاعر أن يأتي بمعانيه دفعا، وكذلك هو من أصلح البحور للقطع، إذ القطعة تتطلب من الشاعر أن يحصر نفسه في غرض واحد، وأن يتفق كل ما عنده من بلاغة وحذف في أدائها"(\*)، وهو ما لاحظناه على القصائد الثماني حيث إن أطولها لم يتجاوز الخمسة عشر بيتا، وكما نجده يدخل في موضوعاتها مباشرة دونما مقدمات فعلى سبيل المثل يقول في رثاء صديقه (سعيد حليبي): (من الوافر)

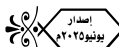
رواسي الشهب قد أضحت مهيلا بفقد سعيدها الشهم الفضيلا(٣)



<sup>(</sup>١) منهاج البلغاء، وسراج الأدباء، تأليف / حازم القرطاجني، تحقيق / محرر الحبيب ابن خوجه، الطبعة الثانية، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٨١ م، صـ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، د / عبد الله الطيب المجذوب، دار الفكر: ٢٣٠، وما بعدها(بتصرف).

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٠١.



وأما بحر المتقارب فقد نظم (الجميلي) على ألحانه التي تشبه دقات الطبول وخطوات الجند المنتظمة خمس قصائد وذلك (لما فيه من تدفق ورتابة تعتمد على إيقاع مكرر سلس) (١)، ومن ثم فقد نظم منه قصيدتين في الوطنية، واثنين في الغزل، وواحدة في المدائح النبويّة، ولننظر إلى هذه السهولة والانحدار الموسيقى في مطلع قصيدة (نبي الهدى) إحدى مدائحه النبوية حيث يتناسب ذلك مع حب الجناب النبوى الشريف؛ فيقول: (من المتقارب)

أغررٌ إمرامٌ لكرل إمرام وحد الحسام ودنيا السلام وهذا لعمري لنزر السجام لأنك قد أخرجتنا من ظلام(٢) نبي الهدى أنت نور الأنام نبي الهدى أنت ومض النجوم لأهديك روحي وشعري وسفري لأنك قد أنقذتنا من فناء

أما بحر الرمل فقد نظم على أوزانه ثلاث قصائد في الوطنية (ولما كانت وحدته الإيقاعية هي تفعيلة (فاعلاتن) فإن تكرارها بتغيير طفيف جعل هذا الوزن بعيدا عن الرتابة قابلا للحركة) (٣)، ولهذا كان هذا البحر أكثر طواعية لأن ينظم الجميلي عليه قصته الشعرية الوحيدة التي مطلعها:

قد أصاب السهم مكفوف البصر (٤)

يا سعاد الكوت رفقا بالقدر



<sup>(</sup>١) موسيقى الشعر العربى قديمه وحديثه: ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) موسيقي الشعر العربي قديمه وحديثه: ٩١.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ١٤٨.

وأما بالنسبة للقافية فهي من الأهمية بمكان في إبراز الموسيقى الداخلية في البيت الشعري إذ تعد (بمثابة الفواصل الموسيقية، يتوقع السامع ترددها، ويستمتع بمثل هذا التردد الذي يطرق الآذان في فترات زمنية منتظمة، وبعد عدد معين من مقاطع ذات نظام خاص يسمى بالوزن) (۱).

فهي عنصر مهم في إقامة النظم الشعرى فبدونها لا يمكن أن يطلق على الشعر شعراً (فهي شريكة الوزن في الاختصاص بالشعر، ولا يسمى شعراً حتى يكون له وزن وقافية) (٢).

والحقيقة أن الناظر في ديوان ( الجميلي ) حوار مع الدنيا يجد أنه قد سار على الدرب ( الخليلي ) الملتزم بالقافية ذات الروي الموحد ولم ينوع فيها، وهذا ليس بمستغرب عليه لأنه شاعر محب لمورثه العربي الأصيل لغة ووزنا، وفي الجدول التالى إحصائية توضح الحروف التي استعملها لتكون روياً لقصائده التي نظمها:

| الياء | ن | ۴  | J | 살 | ق | ف | J  | 7 | ۲ | ب | İ | حروف<br>الروي  |
|-------|---|----|---|---|---|---|----|---|---|---|---|----------------|
| ٥     | ٥ | 10 | ٣ | ۲ | ۲ | ١ | 11 | ٥ | ١ | ٦ | ٥ | عدد<br>القصائد |

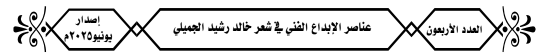
ومن المعلوم جيداً أن هناك حروفاً استخدمها العرب رويا لقصائدهم بكثرة، وحروف متوسط الاستخدام (٣)، وحروف نادرة الاستعمال، ويلاحظ من خلال الجدول السابق أن الجميلي قد استخدم من الحروف العربية ليكون روياً لقصائده ما كان شائعاً في الاستعمال العربي بكثرة، حيث قد استعمل حرف الميم خمس عشرة



<sup>(</sup>١) موسيقي الشعر: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) العمدة في محاسن الشعر وآدابه: ١/ ١٥١.

<sup>(</sup>٣) موسيقي الشعر: ٢٤٨.



مرة، والراء إحدى عشر مرة، والباء ست مرات، والدال خمس مرات، والنون خمس مرات، والنون خمس مرات، والياء خمس مرات، ولم يختر الجميلي لهذه القوافي إلا لعلمه أنها من القوافي الجياد التي استعملها القدماء واستلهمها الشعراء في شعرهم.

أما الحروف المتوسط الاستعمال فقد استعملها الجميلي كحرف روي كلها فيما عدا الجيم لكن استعمالها لم يكن على ذات القدر الذي استعمل فيه الحرف الشائع الاستخدام عند العرب حيث قد استعملها ما بين المرة والمرتين والثلاث، في حين أنه لم يستعمل الحروف النادرة الاستعمال عند العرب، وهذا يعنى أن الجميلي شاعر عربي أصيل واسع الثقافة وعلى دراية كبيرة بحروف الأبجدية العربية وما يصلح منها وما لا يصلح.

وأما بخصوص الموسيقىٰ الداخلية القائمة علىٰ جرس الألفاظ وإيحاءاتها، والمنبعثة من الانسجام الصوتيين الحروف والكلمات داخل البيت، وتتمثل في التقسيم الصوتي لمقاطع البيت، وتكرار الحروف، هذا بالإضافة إلىٰ المحسنات اللفظية كالسجع والجناس وغيرها، ولهذا يعرف النقاد الموسيقىٰ الداخلية بأنها (وحدة النغمة التي تتكرر علىٰ نحو ما في الكلام أو في البيت، أي توالىٰ الحركات والسكنات علىٰ نحو منتظم في فقرتين أو أكثر من فقر الكلام، أو في أبيات القصيدة)(۱)، وفيما يلى عرض لبعض الشواهد علىٰ ذلك:

فمن النماذج الدال على حسن التقسيم قوله معزيا صديقه جمال جمعة الجميلي في قصيدته (البدر الآفل): (من الكامل)

<sup>(</sup>۱) النقد الأدبي الحديث – د/ محمد غنيمي هلال، دار نهضة مصر للطباعة والنشر عام ١٩٩٧م: ٤٣٥.



# إصدار يونيو ٨٠٠٥ عليّة اللغة العَلِيّة بالمَنوفيّة ١٠٠٥ مليّة العَلِيّة بالمَنوفيّة بالمَنوفيّة العربيون الأربيون المُ

إما نعيم أو جحيم يلهب كل النفي يائتي قريبا يندهب فالموت ضيف فأكرموه ورحبوا إن الجمال إلى الفؤاد محبب (١)

ريب المنون بلا رجوع في الورئ قد قالت الأيام قولا صادقاً لا تيأسوا لا تنبحوا لا تنبحوا يبكي الجمال بشعره

وهذا ديدن الجميلي في العديد من النماذج يحسن التقسيم فيها بحيث يقوم (بتجزئة البيت إلى مواقف يسكت فيها اللسان أو يستريح أثناء الأداء الإلقائي) (٢)، وقد لحظ ذلك في الأبيات السابقة إذ تجد التقسيم الجيد للمقاطع مثل قوله: (نعيم، جحيم)، وقوله (قولا، صادقا)، وأيضا حسن السكتات على قوله (لا تيأسوا، لا تفرحوا، لا تنبحوا)، هذا فضلا عن التوافق النغمي بين قوله (الجميلي، الجمال)، فالتخير الدقيق للكلمات وتتابع الحروف بشكل جيد يثير العواطف لدى المتلقي ويجعله يتأثر بتأثر الشاعر وحزنه على فقد صديقه، كما يعكس ما يكنه هذا الشاعر المخلص لصديقه الراحل وشدة وفائه له.

كما أننا نلاحظ دوما حسن تقسيمه للمطالع ومن ذلك ما قاله في رثاء عينيه وحزنه الشديد على فقدهما: (من الطويل)

ألطم فلاخير في الدنيا إذا النور مبهم باكياً وبعد حساب القبر الخلد يرسم (٣)

دعوني على عيني أشق وألطم سجين من المهد إلى اللحد باكياً



<sup>(</sup>۱) الديوان: ۱۱۵.

<sup>(</sup>٢) المرشد إلى فهم أشعار العرب: ٦٩٦.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٤٢.



فحسن التناسب بين (دعوني، وعيني)، (وأشق، وألطم)، و(المهد، واللحد) وتناسب الفقرات، وحسن الإيقاع، وتكرار حروف بعينها ما يجعل من هذا المطلع سيمفونية حزينة تتلاءم مع الجو العام للقصيدة وهذا الحزن العارم على فقد حبيبتيه، ومن تكرار الحروف التي تولد عنها الموسيقى الداخلية، لا سيما إذا كانت هذا الحروف المكررة تتفق مع حرف الروي؛ ليحدث طربا عند السامع، وفي ذلك يبدع الجميلي في قصيدته (الدموع الحامية على الفلوجة الدامية): (من الكامل)

لكن طعم الحور أروع ميسم ما بعد مكة غير ليل معتم ما بعد مكة غير طعم العلقم (١)

القتل ثم الموت طعم واحدٌ يا أمتي الشريبغي قبلتي ما بعد مكة غير جرح نازف

فنلاحظ تكرار (الميم) في كل بيت من الأبيات السابقة ست مرات، وكذا تكرار المقطع الصوتي (ما بعد مكة) ثلاث مرات، ما يؤكد على الصمود ضد العدو ومجابهة الشر، وهذا التوازن سر التدفق النغمي، وإحداث ترجيع موسيقى وترديدا يستشعره القارئ والسامع.

ومن الألوان البديعية التي أبدع الجميلي في استخدامها الجناس، ولا شك أنه يضفي على الشعر جوا موسيقيا يطرب الآذان ويهز النفس، لا سيما إن أحسن الشاعر استخدامه دون تكلف، فإنه حينئذ يشيع تواؤما موسيقياً أخاذاً، لما يحدثه من تماثل في النغمات والإيقاعات أو من تقاربها، وإليك طائفة من النماذج التي توضح ذلك من أقوال الجميلي:



<sup>(</sup>١) الديوان: ٩٦.

إلف الوصال لأنه يستنسر (١)

إن مات ألف بالقذائف لم يمت ومنه قوله أيضاً:

وكنا أمانا للأنام ومندهبا(٢)

حكمنا بلادالله بالعدل والتقيى ومنه أيضا:

ولكن نجوى الله في القلب تهتف (٣)

أسير كسير صار دهري جهنماً ويقول أيضا:

أفلت عنا ولم تشرق مع القمر الموت آت وإن كنا بلا سقم (٤)

فتماثل الكلمات وتقارب حروفها في المخارج الناتج عن استعمال الجناس في (ألف، وإلف)، وقوله (أمانا، والأنام)، وأيضًا (أسير، وكسير)، و (الموت آت)، وغيرها من الشواهد كثير، قد أحدثت نوعًا من الموسيقي التي تأسر الآذان، وتهتز لها أوتار القلوب، والنفس الإنسانية بطبعها تميل لتلك الأنغام وستريح لوقعها الحسن.

ويعد التصريع من المحسنات البديعية التي أبدع الجميلي في استخدامها، ويراد به (استواء آخر جزء في الوزن والروي والروي والإعراب؛ (٥) حتى يحسن التناسق والنغم) (٦)، وقد وقع هذا النوع في مطالع قصائد ديوان حوار مع الدنيا للجميلي، بلا استثناء ومن شواهد ذلك قوله: (من البسيط)



<sup>(</sup>۱) الديوان: ١٣٣، وقد وردت همزة (إن) مفتوحة والصواب أنها مكسورة، وكذلك (إلف) وردت همزتها مفتوحة والصواب أنها مكسورة.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) العمدة في محاسن الشعر وآدابه: ١/ ١٧٣.

<sup>(</sup>٦) والكافي في العروض والقوافي، الخطيب التبريزي، ص: ٢٠.



اصدار بونيو٢٠٢٥م

عيد بفلوجتي قتلٌ وإيلامٌ الله أكبرُ إنَّ العُرب نوامُ (١)

فالاتفاق بين كلمتي (إيلام) و (نوام) في الوزن والروي والإعراب كان له وقع موسيقي وتأثير استطاع الجميلي من خلاله أن يجذب انتباه المتلقي لا سيما أن الحديث عن الوطن وما حدث له من خراب ودمار على يد المحتل الغاصب في يوم كان المنتظر فيه أن يفرح الناس بالعيد.

وقوله أيضا في مطلع قصيدة رثاء الأرواح: (من الكامل)

عبد الكريم ولم أزل لك طالبا كنت الفقيه وكنت حقا راهباً (٢)

وقوله أيضا: (من الوافر)

رواسي الشهب قد أضحت مهيلا بفقد سعيدها الشهم الفضيلا(٣)

وقوله: (من الوافر)

إلى الحربى شكري وامتناني هو الخير به الله حبان (٤)

وقد استطاع الجميلي من خلال هذا التصريع الغير متكلف أن يجذب انتباه المتلقي من بداية القصيدة ويثير انتباهه؛ لذا فقد وقع في جميع قصائد الديوان بلا استثناء، ولقد أحسن المجيء به نتيجة لإبداعه وبراعته في إثراء موسيقاه عند المتلقي ليستولى على مشاعره منذ اللحظة الأولى.





<sup>(</sup>١) ) الديوان: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) الديوان: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) الديوان: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) الديوان: ١٠٥.

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبعد... فهذه الدراسة التي جاءت بعنوان" عناصر الإبداع الفني في شعر خالد رشيد الجميلي (ديوان حوار مع الدنيا) – دراسة نقدية "، وقد أظهرت عدة أمور نستطيع أن نجمل فيها ما يلي:

بعد هذه الجولة في ميدان الجملي الشعرئ، تلك الجولة التي حاولت استكشاف بعض الجوانب الإبداعية في عالم خالد رشيد الجميلي الشعرئ، أتوقف هنا لأقول: مازال هناك الكثير من الجوانب الإبداعية التي تستحق الدراسة؛ فميدان الجميلي الشعري رحب فسيح يتبارئ فيه الباحثون، وديوانه حوار مع الدنيا مادة دسمة فيه مندوحة الدارسين في موضوعات شتئ.

لقد استطاع الجميلي أن يحلق بشاعريته في معظم الجوانب الحياتية مستلهماً موضوعاته التي يريد أن ينظم فيها عن طريق أسلوب حواري انفرد به وحده، إذ يفترض أن الدنيا تطلب منه أن ينظم في موضوع ما فيجيبها على الفور ملبياً لمطلبها فيبدع فيه.

لقد جاءت قصائد الجميلي متوسطة الطول ليست بالطويلة ولا بالقصيرة تتراوح أبياتها ما بين الثمان والخمسة عشر بيتًا، والقليل من يتجاوز ذلك، كما اتسمت هذه القصائد بسمة فنية هي الوحدة الموضوعية، إذ يبدأ الجميلي في الموضوع مباشرة دونما تقديم، ومن الملاحظ أن جوا نفسيا قاتمًا حزينًا قد سيطر عليها، حتى غزله جاء على نمط الغراميين الذين يتذللون في حرم المرأة ويتعذبون بنارها، وربما كان السبب في ذلك فقده لعينيه التي يطل بها على الدنيا.

اتسمت لغة الجميلي بالسهولة رغم تشبثه بالموروث الشعري القديم ومحاولة الاقتناص منه ما أمكن، لكن ألفاظه جاءت سهلة جزلة بعيدة عن التعقيد والغموض



والتعمية اللهم إلا في القيل النادر، مع محاولة إدخال بعض الألفاظ المتداولة على الألسنة في الحياة العامة والوسائل الإعلامية المختلفة؛ وذلك لتواصله ومتابعته لقضايا مجتمعه ومجريات الأمور من حوله.

لقد تحلت ألفاظه بالجرس الموسيقى الرنان القريب من الأنشودة الغنائية، فاستعمل التكرار بصورة لافتة للنظر، كما استخدم الثنائيات المتضادة بشكل قد أوضح مكنون نفسه الشاعرة وخباياها الثائرة.

لقد حاول الجميلي أن يشكل صوره الإبداعية بآلة اللغة الفنية متضمنة طموحاته في شتى ميادين الحياة، فتضمنت لواحات فنية قوامها التشبيه والاستعارة والكناية، فأضف الحياة على من لاحياة فيه تدب، ولاعين تطرف، ولا قلب يخفق، كما لعبت الألوان والظلال والأصوات دورا كبيرا في تشكيلها، ولكنها جاءت -في أغلبها ظلامية قاتمة بسب فقده آلة النظر التي من خلالها يلتقط الصور، ويحكم نسجها، ومن ثم فقد جاءت من خلال عالمه الصامت وفكره الحائر.

الجميلي شاعر عربي أصيل معتز بقومه وقوميته لم يحد عن استعمال التراث الشعرى المتوارث والنمط الخليلي المتبع.





#### المصادر والمراجع

أولا: القرآن الكريم

#### ثانيا: الحديث الشريف

- أبيات مختارة تشتمل على: عقيدة، نصائح، مواعظ، وصايا، حكم، أمثال،
  أدب -تأليف: عبد الله بن محمد البصيري، الناشر: مطابع الحميضي
  الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ/ ٢٠٠١م.
- ۲. الأدب وفنونه تأليف / د محمد مندور، مكتبة نهضة مصر بالقاهرة عام
  ۱۹۲۱م.
- ٣. الخصائص الأسلوبية في شعر بدوي الجبل عصام شريح، منشورات
  اتحاد الكتاب.
- <sup>4.</sup> ديوان الشوقيات- لأحمد شوقي دار العودة بيروت عام ١٩٨٨م المجلد الثاني.
- ٥. ديوان حوار مع الدنيا تأليف / خالد رشيد الجميلي (ت ١٤٤٤هـ)، دار
  رواد المحد ت. ط.
  - ٦. سيرة أد /خالد رشيد الجميلي (ت ٤٤٤ هـ)، بقلم وليد الحلبوسي.
- ٧. العمدة في محاسن الشعر وآدابه لابن رشيق القيرواني ت/ محمد محى الدين عبد الحميد دار الجبل ط الخامسة عام ١٩٨١م.
- ٨. فصول في الشعر ونقده تأليف / د-شوقي ضيف، دار المعارف مصر ۱۹۷۱م.
- ٩. النفن ومذاهبه في الشعر العربي، تأليف: شوقي ضيف (المتوفل:
  ١٤٢٦هـ) دار المعارف بمصر، الطبعة: الثانية عشرة.







- 1. قضايا الشعر المعاصر نازك الملائكة، دار العلم للملايين، الطبعة الخامسة.
  - ١١. الكافي في العروض والقوافي، الخطيب التبريزي.
- ١٢. السانيات الاختلاف محمد فكري الجزار الهيئة العامة لقصور الثقافة سلسلة كتابات نقدية عام ١٩٥٠م: صـ ٤٥٩.
- ۱۳. المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، د / عبد الله الطيب المجذوب، دار الفكر.
- 11. مسند أحمد، تأليف/ أبي عبد الله الشيباني، ت/ شعيب الأرنؤوط، وعادل مرشد، وآخرون، مؤسسة دار الرسالة، ط١ / ٢٠٠١م.
- ١٥. مسند الإمام أحمد بن حنبل، تأليف أبو عبد الله الشيباني، ت- شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، وآخرو مؤسسة الرسالة ط١: ٢٠٠١ م.
- 17. منهاج البلغاء، وسراج الأدباء، تأليف /حازم القرطاجني، تحقيق / محرر الحبيب ابن خوجه، الطبعة الثانية، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٨١ م.
- ۱۷. الموسيقا علم وفن والغة تأليف/ عبد الحميد توفيق زكي، بدون تاريخ وطبعة.
- 1۸. موسيقى الشعر العربي قديمه وحديثه (دراسة وتطبيق في شعر الشطرين والشعر الحر) تأليف/ د عبد الرضا علي، دار الشروق عام ١٩٩٧م.
- ١٩. موسيقى الشعر- تأليف/ د- إبراهيم أنيس، مكتبة الأنجلو المصرية طاعام ١٩٥٢م.