



# منهة دراسة بلاغة السورة

# إعداد

دكتور/ ياسر بن حامد المطيري

أستاذ البلاغة والنقد المساعد

في جامعة الأمير سطام بن عبد العزيز -المملكة العربية السعودية

pt. 70 -- 1227











### منهج دراسة بلاغة السورة



#### منهج دراسة بلاغة السورة

ياسر بن حامد المطيري

قسم البلاغة والنقد، جامعة الأمير سطام بن عبد العزيز، المملكة العربية السعودية.

البريد الإلكتروني ،

#### yh1131@hotmail.com

#### الملخص:

عند دراسة بلاغة القرآن لا بد من منهج وافٍ يسلكه الدارس ليصل إلى مراده أو يقارب، ويقوم على استيفاء النظر حسب ما تقرر عند البلاغيين مع مراعاة خصوصية الوحى وخطر القول فيه بلا علم ومراعاة أقوال السلف وإجماعهم وغير ذلك، لتُبنى الدراسة على أساس متين تُستوفى فيه جوانب النظر البلاغي، وليتحقق التعاضد والتكامل بين العلوم، لا التخالف والتنازع. ولأجل ذلك كان هذا البحث الذي بعنوان: (منهج دراسة بلاغة السورة)، حاولت فيه أن أضع علامات وصُوىٰ يترسَّمها دارس بلاغة القرآن ليبلغ مبتغاه بتوفيق الله وعونه، ويكون له بعد ذلك فضل تطبيقه ومعالجته. وقد قسمته إلى مبحثين: الأول: في (أسس المنهج)، وهو يتناول الأسس والقواعد والضوابط التي ينطلق منها المنهج في دراسة هذا المجال من النظم القرآني، وقد اشتمل علىٰ ثمانية أسس وهي: خصوصية القرآن، وترتيب آياته، ومعرفة معانيه بالمنهج الصحيح، ومراعاة السياق الداخلي والخارجي، وطلب مقصد السورة، ثم ختمت الأسس بأصلين مهمين: أحدهما في بيان حدود علم البلاغة، والآخر في بيان أنَّ علم البلاغة الصناعي راسمٌ لأصول البلاغة وكبرى مسائلها وليس محيطًا بها. وأما المبحث الآخر فهو في (الإجراءات وطرائق التحليل)، وهو يتناول الأدوات والطرق الإجرائية التي يتبعها المنهج في الدراسة، وقد انتظم خمسةً منها وهي: دراسة السورة



# إصدار يونيو ٢٠٢٥ مجلة كليِّة اللغَةِ العَلْمِيَّةِ بالْمَنوفيَّةِ ١٠٢٥ مجلة كليِّة اللغَةِ العَلْمِيّة بالْمَنوفيّة على العدد الأربعون المُخالِقة العَلْمُ عَلَامُ العَلْمُ ال

وفق نظمها، وتحديد موضوعها وتقسيمه حسب المعاني، ثم تحليل المفردات والنظر في دلالات التراكيب، مع ملاحظة ما تتميز به السورة من ظواهر متكررة أو فرائد، وفي سبيل إبراز البلاغة القرآنية تُطرح البدائل التي يحتملها السياق لإظهار فضل التعبير القرآني. وقد جاء التنبيه في خاتمة البحث على أن المقصود بهذا المنهج الأصول التي لا ينبغي الإخلال بها عند دراسة بلاغة السورة، وأما الإضافة إليها وطريقة تناولها وترتيب مباحثها فذلك أمرٌ متاحٌ لكل باحثٍ حسب ما يراه.

الكلمات المفتاحية:

منهج - دراسة - سورة - بلاغة.



# Methodology for Studying the Rhetoric of the Surah

Yasser bin Hamed Al-Mutairi

Department of Arabic Language , Rhetoric and Criticism , College of Education , Prince Sattam bin Abdulaziz University, Saudi Arabia.

Email: yh1131@hotmail.com

**Abstract:** 

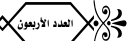
Studying the rhetoric of the Qur'an, a comprehensive approach is necessary for the researcher to reach or approximate his goal. This is based on comprehensive considerations according to rhetoricians, while considering the specificity of revelation and the danger of speaking about it without knowledge. It also considers the sayings and consensus of the early scholars, among other things. This allows the study to be built on a solid foundation that fully addresses aspects of rhetorical considerations, and achieves mutual support and integration between the disciplines, rather than conflict and contradiction. For this reason, this research, entitled "The Methodology of Studying the Rhetoric of the Surah," I attempt to establish benchmarks and guidelines for the student of Qur'anic rhetoric to follow to achieve their goal, with Allah's help and support. This approach will then have the merit of applying and addressing the subject. I divided it into two sections: The first: on (the foundations of the method), which deals with the foundations, rules and controls from which the method is based in studying this field of Qur'anic structures. It included eight foundations, which are: the specificity of the Qur'an, the arrangement of its verses, knowing its meanings with the correct method, considering the internal and external context, and seeking the purpose of the surah. Then I concluded the foundations with two important principles: one in explaining the limits of the science of rhetoric, and the other in explaining that the artificial science of rhetoric is a drawing of the foundations of rhetoric and its major issues, but it does not cover them. The



other section, "Procedures and Methods of Analysis," addresses the procedural tools and methods used in the study. It is organized into five sections: studying the surah according to its structure, defining its theme and dividing it according to meanings, analyzing the vocabulary and examining the connotations of the structures, while noting the surah's distinctive features, such as recurring phenomena or unique features. To highlight the Quranic eloquence, alternatives suggested by the context are presented to demonstrate the excellence of Quranic expression.

**Keywords**: Methodology - Study - Surah - Rhetoric.





#### مقدمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، نبينا محمد وعلى آله وصحبه، أما بعد:

فإن كتاب الله هو الآية الباقية التي أوتيها نبينًا هجا الكتاب الذي تحدى الله العرب أن يأتوا بمثله، فعلموا أنه لا سبيل لهم إلى ذلك، فأما الصادق فسارع إلى الإيمان، وأما المعاند فجحد به واستيقنته نفسه ظلمًا وعلوا، وأيقن أنه لا يمكن رده بالحجة والبرهان، فسلك طريق الصد عن سبيل الله بالكذب والبهتان، ولما رأى أن الحق في انتشار وأَتْبَاعه في ازدياد، سَلَّ سيفه ليطفئ نور الله، ﴿وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَو كُرِهَ الشَّهُ اللهُ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَو كُرِهَ السَّهُ اللهُ ال

ولما كثرت الفتوحات واختلط العرب بالأعاجم دبَّ اللحن وضعفت السليقة العربية عند أهلها، فنهد العلماء إلى استقراء فصيح كلام العرب واستنبطوا منه قواعد العربية وصنفوا علومها، وغايتُها فهمُ الوحي الذي نزل باللسان العربي، وصيانتُه عن الفهم الأعجمي الذي يتأوله على غير تأويله، ودفعُ المطاعن عنه.

ومن علوم العربية التي غايتها إدراك وجه إعجاز القرآن: (علمُ البلاغة)، فبه يتميَّزُ بليغ الكلام، ووجه كونه بليغًا، ويُفاضل بين البليغ والأبلغ، ولا يوصل إلىٰ ذلك إلا بمراعاة مقتضَىٰ الحال؛ حال المتكلم والسامع ومقام الخطاب وقرائن الأحوال، وذلك يقتضي خصوصياتٍ في الكلام من اختيار اللفظ وصيغته ودلالته، ثم الجملة والجمل وما يعرض لها، إلىٰ الصور البيانية التي بعضها أوضح دلالةً من بعض، فالمحسنات التي تزيد الكلام حسنًا وقبولًا، وهذا وغيره هو ما يُبحث في علم البلاغة،



لتكون لصاحبه ملكةٌ تُمِدُّه ببليغ القول إن تكلم، وبتمييزه إن استمع، ويحصل له بها وبارتياضه بفصيح الكلام ذوقٌ عربيٌّ سليم.

ومع هذه الغاية الشريفة لهذا العلم إلا أنه عند دراسة بلاغة القرآن لا بد من منهج وافٍ يسلكه الدارس ليصل إلى مراده أو يقارب، ويقوم على استيفاء النظر حسب ما تقرر عند البلاغيين مع مراعاة خصوصية الوحي وخطر القول فيه بلا علم ومراعاة أقوال السلف وإجماعهم وغير ذلك، لتُبنى الدراسة على أساسٍ متينٍ تُستوفى فيه جوانب النظر البلاغي، وليتحقق التعاضد والتكامل بين العلوم، لا التخالف والتنازع.

ولأجل ذلك كان هذا البحث الذي بعنوان: (منهج دراسة بلاغة السورة)، حاولت فيه أن أضع علامات وصُوئ يترسَّمها دارس بلاغة القرآن ليبلغَ مبتغاه بتوفيق الله وعونه، ويكون له بعد ذلك فضل تطبيقه ومعالجته، و"حمل النَّصَال غير مباشرة القتال" كما يقول ابن الأثير.

#### أهمية البحث:

### ترجع أهميته إلى أمور منها:

1 – تعلقه بكتاب الله تعالى، الذي يحرم القول فيه بلا علم، والذي له من الخصوصية ما يفارق فيه سائر الكلام، وما كلُّ أصلٍ يمكن تطبيقه على الشعر يمكن تطبيقه على كتاب الله، فيجب أن توضع لدراسته المناهج التي تعين البلاغي على توخّي مبتغاه بتجويدٍ وإحكام.

٢- إن القرآن الكريم هو موردُ العلوم الإسلامية، وفي مقدَّمها علم التفسير الذي يُعنىٰ ببيان معاني كلام الله، ويضع الأصول التي يجب مراعاتها لمعرفة المعنىٰ الصحيح، وحينئذٍ كان لزامًا علىٰ البلاغي وغيره أن يعرف حدود علمه ومتىٰ يمكن أن يقول ومتىٰ يجب أن يقف:



العدد الأربعون

ووضعُ النَّدَىٰ في موضع السيف بالعُلا مُضِرٌّ كوضع السيف في موضع النَّدَىٰ

٣- المطلع على كثير من الدراسات في حقل (البلاغة القرآنية) يلحظ القصورالذي يلحقها بسبب قصور مناهجها، فكان من المهم رسم منهجٍ يُستعان به ويُضاف عليه.

#### الدراسات السابقة:

وقفت على دراستين لهما تعلق بهذا الموضوع:

الأولى: المعنى القرآني (معالم الطريق إلى فقهه في سياق السورة، رؤية منهجية ومقاربة تأويلية) للدكتور محمود توفيق محمد سعد، صادر عن مكتبة وهبة، في ٥٣٦ صفحة، وقد قسمه إلى قسمين: الأول: المصطلح وما إليه تحدث فيه المقصد الرباني في الإعجاز والتدبر ومفهوم المعنى القرآني وأنواعه وخصائصه وغير ذلك. الثاني: معالم على الطريق وتحدث فيه عن المعنى المركزي في السورة وأثره في تناسب السورة القرآنية. وأهم ما تقاطع فيه مع بحثي وأبرزه هو حديثه عن مقصد السورة وكيفية الوصول إليه، وهو مطلبان فقط في بحثي من خمسة عشر مطلبًا، ثم إن هدف الدراستين مختلف، فهدفه فهم المعنى القرآني وتدبره، وهدف دراستي وضع منهج لدراسة بلاغة السورة، وحتى فيما التقى فيه البحثان فطريقة التناول مختلفة، ويمكن ملاحظة ذلك بالاطلاع على البحثين.

الثانية: مدخل إلى البحث البلاغي، للدكتور إبراهيم الهدهد، صدر عن مكتبة وهبة، الطبعة الأولى ٢٠١٨م، في ١٦٨ صفحة، وهو في معنى البحث البلاغي ومصادره، ويلتقي مع دراستي في فصله الثاني وهو مناهج البحث البلاغي، حيث ذكر فكرة الاحتمالات، وهو معنى ما ذكرته في المطلب الخامس من الإجراءات، وقد أفدت منه في هذا المطلب وأحلت عليه، كما ذكر أيضًا مقاصد السور وما يتعلق بها مما طرقته في المطلب الثاني، والمقصود أن دراستي في منهج بلاغة السورة على وجه

الخصوص لا في المناهج البلاغية بعامة، ولذلك فالبحثان مختلفان في غايتهما وفي غالب مضمونهما.

#### خطة البحث:

تشتمل خطة البحث على مقدمة وتمهيد ومبحثين وخاتمة وفهرس:

مقدمة تشتمل على أهمية الموضوع وأهميته والدراسات السابقة وخطة البحث.

### التمهيد وفيه مطلبان:

الطلب الأول: المقصود بالسورة وأصل اشتقاقها، وأسماء السور وتوقيفية هي أم اجتهادية.

الطلب التاني: الفرق بين دراسة السورة ودراسة الآية.

المبحث الأول: أسس المنهج [يتناول الأسس والقواعد والضوابط التي ينطلق منها المنهج في دراسة هذا المجال من النظم القرآني] وفيه سبعة مطالب:

الطلب الأول: خصوصية القرآن الكريم.

الطلب الثاني: ترتيب الآيات.

الطلب الثالث: معرفة معاني الآيات عند السلف وعدم مخالفة الإجماع.

المطلب الرابع: السياق.

الطلب الخاسى: أسبابُ النزول وملابساتُه ومعرفة المكي من المدني.

المطلب السادس: مقصد السورة.

الطلب السابع: حدود علم البلاغة في بيان المعاني وترجيح بعضها على بعض.

الطلب الثامن: علم البلاغة راسم لأصول البلاغة وكبرى مسائلها وليس محيطًا بها.

المبحث الثاني: الإجراءات، وطرائق التحليل [يتناول الأدوات والطرق الإجرائية التي يتبعها المنهج في دراسة هذا المجال من النظم القرآني] وفيه خمسة مطالب:



## منهج دراسة بلاغة السورة

الطلب الأول: دراسة السورة وفق نظمها وترتيبها، وعدم تفريق أجزائها وفق فنون البلاغة.

الطلب الثاني: تحديد مقصد السورة، ثم تقسيمها إلى مقاطع حسب موضوعاتها، وبيان مناسباتها، وأغراض انتقالاتها، ودراسة الفاتحة والخاتمة مبرزًا تلاؤمهما مع سائر مقاطع السورة وخدمتهما لغرضها الكلى.

الطلب التالث: تحليل المفردات والنظر في دلالات التراكيب وخصائصها، وحروف المعاني.

الطلب الرابع: ملاحظة ما تتميز به السورة كالظواهر المتكررة فيها كتكرار مفردةٍ أو تركيبٍ أو آيةٍ، وكذلك العكس وهو ملاحظة الفرائد التي لم ترد في غيرها سواءٌ كانت لفظةً أو تركيبًا أو أسلوبًا.

الطلب الخامس: توجيه الأسئلة للنص، ومنه سؤال البديل. الخاتمة.

فهرس المراجع.

وأسأل الله الإعانة والتوفيق وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.







#### التمهيد

# المطلب الأول: المقصود بالسورة وأصل اشتقاقها، وأسماء السور وتوقيفية هي أم اجتهادية:

السورة: قطعة من القرآن لها أولٌ وآخر ولها اسمٌ يميِّزها عن غيرها(١).

واختلف في اشتقاقها: فقيل: من السُّور أي: سور المدينة؛ ووجه مشابهته له: رِفْعَتُه؛ قال ابن جرير: "السورة بغير همز: المنزلة من منازل الارتفاع، ومن ذلك سور المدينة، سمي بذلك الحائطُ الذي يحويها لارتفاعه علىٰ ما يحويه.. ومنه قول نابغة بنى ذبيان:

ألَّ مَ نَكِ أَنَّ الله أعطاك سُورةً تدرى كل مَلْكِ دونها يتذبذبُ

يعني بذلك أن الله أعطاه منزلة من منازل الشرف، التي قصرت عنها منازلالملوك"(\*).

وقيل: السورة من سور المدينة لإحاطتها بآياتها كإحاطة سور المدينة ببنيانه. وقيل غير ذلك<sup>(٣)</sup>.

وحد السور توقيضي، وعلامتها -باستثناء سورة التوبة - افتتاحها بالبسملة، كما في سنن أبي داود في عن ابن عباس رضي الله عنه أنه قال: "كان النبي لله لا يَعلمُ فَصْلَ السورة حتى تنزل عليه: (بسم الله عليه الرحمن الرحيم)".

وأسماء السور توقيفيَّةٌ أيضًا عند جمهور العلماء، ولا يشكل على ذلك أن يكون لها أسماءً أخرى اجتهادية (٥).



<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان للزركشي (١/ ٢٦٤).



<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى (۱/۲۱).

<sup>(</sup>٣) ينظر: البرهان للزركشي (١/ ٢٦٤).

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود (٧٨٨).

<sup>(</sup>٥) للتوسع ينظر: أسماء سور القرآن (٧٢-٧٨).



# المطلب الثانى: الفرق بين دراسة السورة ودراسة الآية:

إن الله تعالى تحدى العرب أن يأتوا بسورة ولم يأت التحدي بآية، وإذا علم أن الإعجاز إنما يكون بسورةٍ لا ببعضها، فإنه يلزم دراس السورة مِن تَبَيُّنِه وتبيينِه أكثر مما يلزم من درس جزءًا منها، إذ البلاغة كما تكون للآية في نفسها بمفرداتها وتراكيبها، فإنها تكون أيضًا بمجاورتها لأخواتها وبموقعها في نظام السورة.

وقد نبه الباقلاني وابن أبي الإصبع وغيرهما علىٰ أن إعجاز القرآن لا يتم بالنظر في آية منه، لأن القصيدة أيضًا قد يوجد فيها البيت الفذ والمعنىٰ المعجب، ولكنها كما علت فإنها تسفل، أما كلام الله تعالىٰ فله العلو المطلق، فهو علىٰ طوله وكثرة سوره متناسبٌ في البلاغة والفصاحة، وفي ذلك يقول الباقلاني: "عجيبُ نظم القرآن وبديع تأليفه لا يتفاوت ولا يتباين، علىٰ ما يتصرف إليه من الوجوه التي يتصرف فيها: من ذكر قصص ومواعظ واحتجاج، وحكم وأحكام، وإعذار وإنذار، ووعد ووعيد، وتبشير وتخويف، وأوصاف، وتعليم أخلاق كريمة، وشيم رفيعة، وسير مأثورة، وغير ذلك من الوجوه التي يشتمل عليها. ونجد كلام البليغ الكامل، والشاعر المفلق، والخطيب المصقع، يختلف علىٰ حسب اختلاف هذه الأمور".

ولذلك عرض الباقلاني لشاعرين من كبار الشعراء في عصرهما وهما امرؤ القيس والبحتري، واختار لكلِّ منهما قصيدةً من عيون شعره، ثم بيَّن كيف تفاوتت قوةً وضعفًا، وفي ذلك يقول: "إذا أردنا تحقيق ما ضمناه لك، فمن سبيلنا أن نعمد إلى قصيدة متفق على كبر محلها، وصحة نظمها، ووجوه بلاغتها، ورشاقة معانيها، وإجماعهم على إبداع صاحبها فيها، مع كونه من الموصوفين بالتقدم في الصناعة، والمعروفين بالحذق في البراعة، فنقفك على مواضع خللها، وعلى تفاوت نظمها، وعلى اختلاف فصولها، وعلى كثرة فضولها، وعلى شدة تعسفها، وبعض تكلفها، وما تجمع من كلام رفيع، يقرن بينه وبين كلام وضيع، وبين لفظ سوقي، يقرن بلفظ ملوكي".



وقال ابن أبي الإصبع: "ولما رأيت المؤلفين في هذا الشأن لم يذهبوا مذهبًا يقوم بمثله على مخالفهم البرهان، لكونهم بوبوا تواليفهم أبوابًا مترجمةً بنعوت محاسن الكلام الذي سماه المتأخرون بالبديع، وانتزعوا آيات تدخل محاسنها في تلك الأبواب، ولم يعدلوا إلى سورة بكمالها فيُظهروا إعجازها بالنسبة إلى قصيدة فاضلة، أو خطبة هائلة، لتقطع حجة الزنديق، وتبطل دعوى كل من خرج عن الطريق، فإنا لو قال لنا بعض الزنادقة: إنه ما مِن قصيدة أو خطبة للعرب إلا ويندر فيها البيت الطائل، والمعنى الهائل، فأي مزية لهذا الكلام العظيم على غيره من الكلام؟ ولو سلكوا غير طريقتهم في إعجاز القرآن لما ورد عليهم هذا الدَّخَل، ولما توجه عليهم بسببه الملام.." (١).

بل هذا يجري حتى في فهم النص أو الحكم عليه، فإنه إذا اقتُطِع مِن سياقه قد يقع الغلط فيه، وقد أشار القاضي الجرجاني إلىٰ أنَّ البيتَ تختلفُ منزلتُه في البلاغة إذا نُظِر إليه وحدَه (٢)، ومن شواهد ذلك قول جرير (٣):

كانت حَنِيفَةُ أَثلاثًا فَثُلْتُهُم مَ مَن العَبيدِ وثُلْتُ مِن مَوَاليهَا

فقد عابه قدامة والمرزباني بفساد التقسيم<sup>(۱)</sup>، حيث سَكَت عن الثلث الثالث، والحقُّ أنَّ جريرًا ذَكَره في البيت الذي يليه، وقد فات ذلك مَن انتقده لنظره في البيت وحده دون ما بعده.

والمقصودُ هنا التنبيهُ إلى أن دراسة سورةٍ بتمامها ليس كدراسة جزءٍ منها، فهو يتطلب النظر في مجموعها بعد النظر في آياتها، وتفصيل ذلك سيأتي في المنهج إن شاء الله.



<sup>(</sup>١) الخواطر السوانح (٧٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الوساطة (٢٢).

<sup>(</sup>٣) في ديوانه (٢/ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٤) نقد الشعر لقدامة (٢٠١)، الموشح للمرزباني (١٦٧).



# العدد الأربعون

# المبحث الأول: أسس المنهج

يتناول الأسس والقواعد والضوابط التي ينطلق منها المنهج في دراسة هذا المجال من النظم القرآن، وفيه سبعة مطالب:

# المطلب الأول: خصوصية القرآن الكريم:

وقد أوكل الله الكتب السابقة إلى العلماء فضيّعوها، كما قال: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا اللّهُورَكِةَ فِيهَا هُدَى وَثُورٌ السورة المائدة:٤٤]. إلى قوله: ﴿يِمَا السّتُحْفِظُواْ مِن كِتَكِ اللّهِ ﴿ [سورة المائدة:٤٤].، فحرَّفوا وبَدَّلوا وكتموا ولَبَسَوا الحق بالباطل واشتروا بآيات الله ثمنًا قليلا كما أخبر الله عنهم في مواضع من كتابه، "أما القرآن الكريم فلم يوكِل تعالىٰ حفظه إلىٰ أحد، بل تولَّىٰ حفظه جل وعلا بنفسه الكريمة المقدَّسة كما أوضحه بقوله: ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُو لَحَفِظُونَ الكريمة المقدَّسة كما أوضحه بقوله: ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُو لَحَفِظُونَ الكريمة المقدَّسة كما أوضحه بقوله: ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُو لَخَفِظُونَ الكريمة المقدَّسة كما أوضحه بقوله: ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُو لَخَفِظُونَ

نزل به أمينُ السماء على أمين الأرض بلسان عربي مبين كما قال سبحانه: ﴿ وَإِنَّهُ وَ لَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْمَالَمِينَ ﴿ وَإِنَّهُ وَ اللَّهِ الرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِدِينَ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِدِينَ ﴿ وَلِيسَانٍ عَرَبِي مُّينِ ﴾ [سورة الشعراء:١٩٦-١٩٥].، وبهذه الأمور



<sup>(</sup>١) ينظر: أضواء البيان (٢/ ١٢١).

الأربعة وهي كمالُ المنزِل وهو رب العالمين سبحانه وتعالىٰ، وأمانة الرسول وهو جبريل عليه السلام، ووعيُ النذير وهو النبي ، وبيانُ اللغة وهي العربية = تمَّ لكتاب الله تعالىٰ كمالُ معانيه وألفاظه، وبَلَغَنا غَضًّا طريًّا كما أنزله الله.

فهذا الكتاب الكريم جامعٌ لخيري الدنيا والآخرة: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ وَهِذَا الكتاب الكريم جامعٌ لخيري الدنيا والآخرة: ﴿وَنَظْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شَيْءً ﴾ تِبْيَلْنَا لِّكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [سورة الأنعام: ٣٨].، هذا في أحكامه: ﴿وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَذَلًا ﴾ [سورة الأنعام: ١١٥].

وقصصُ القرآن من جملة أخباره حقَّ كلها وليست بخيالات: ﴿إِنَّ هَاذَا لَهُوَ الْقُوَ وَقَصَصُ الْحَقُّ ﴾ [سورة آل عمران: ٣٦].، ﴿نَتُلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبَا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [سورة القصص: ٣].، ﴿نَتُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ نَبَاًهُمُ بِٱلْحَقِّ ﴾ [سورة الكهف: ١٣].

وصفه تعالىٰ بأنه ثقيل المحمَل فقال: ﴿إِنَّا سَنُلَقِى عَلَيْكَ قَوَلًا ثَقِيلًا﴾ [سورة المزمل:٥].، وبأنه فاصلٌ بين الحق والباطل وجدٌ لا هزل فيه ولا لعب: ﴿إِنَّهُ لَقَوَلُ فَصَلٌ ۞﴾ [سورة الطارق:١٣].

وجماع ذلك أن القرآن العظيم كتابُ هدايةٍ: ﴿ إِنَّ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهَدِى لِلَّتِي هِي اللَّهِ وَالبَاعِث لَجميع هِي أَقُومُ ﴾ [سورة الإسراء: ٩].، فيجب أن يكون طلب الهداية هو الباعث لجميع الدراسات المتعلقة به.

وقد تم له مع ذلك أن بلغ الغاية في الفصاحة والبيان، فلم يطعن عليه فصيحٌ بقصورِ لفظٍ أو فسادِ نظم، ولو كان فيه شيءٌ من ذلك "لسَبَقَ إلىٰ الطعن به من لم يزل رسول الله على عليه بالقرآن، ويجعله العَلَم لنبوَّتِه، والدليلَ علىٰ صدقه،

العدد الأربعون

ويتحداه في موطن بعد موطن علىٰ أن يأتي بسورة من مثله، وهم الفصحاء والبلغاء، والخطباء والشعراء، والمخصوصون من بين جميع الأنام بالألسنة الحداد، واللّدد في الخصام، مع اللّب والنّهىٰ وأصالة الرّأي "(أ)، "فلم يتصدّ للإتيان بما يوازيه أو يدانيه واحدٌ من فصحائهم، ولم ينهض لمقدار أقصر سورةٍ منه ناهضٌ من بلغائهم، علىٰ أنهم كانوا أكثر من حصىٰ البطحاء، وأوفر عددًا من رمال الدهناء، ولم ينبض منهم عرق العصبية مع اشتهارهم بالإفراط في المضادَّة والمضارَّة.. إن أتاهم أحدٌ بمفخرةٍ أتوه بمفاخر، وإن رماهم بمأثرةٍ رموه بمآثر، وقد جرَّد لهم الحجة أوَّلا، والسيف آخرَا، فلم يُعارِضوا إلا السيف وحده، علىٰ أنَّ السيف القاضب مخراقُ لاعب إن لم تُمضِ الحجَّةُ حَدَّه، فما أعرضوا عن معارضة الحجةِ إلا لعلمهم أنَّ البحرَ قد زَخَرَ فطمست نورَ الكواكب، وأنَّ الشمسَ قد أشرقت فطمست نورَ الكواكب". (٢).

والحديث عن القرآن والتنويه بشأنه طويل؛ إذ فضله على سائر الكلام كفضل الله على خلقه، ولكنَّ المقصودَ هنا الإشارةُ إلى أنَّ خصوصيتَه هذه يجب أن تكون أصلًا وأساسًا ومنطلقًا يصحبُ دارسَ بلاغتِه، فيستحضرُ أنه كلام الله، وأنه آيةُ صدق النبي ويطلب الهدى منه، ويعزِّره ويوقِّره، ويصونه عن الظنون الكاذبة، والمحتملات اللغوية المناقضة لنصِّ أو إجماع، ويَجمعَ هَمَّه على استنباط عجيب بلاغته، واستخراج بديع أساليبه، وتمييز محكم نسجه، وهذا بخلاف ما إذا درس الشعرَ أو غيره من نصوص البلغاء، فإنه حينئذٍ ينظر في نصِّ بشريٍّ يعلو حينًا ويسفل حينا، غيره من نصوص البلغاء، فإنه حينئذٍ ينظر في نصِّ بشريٍّ يعلو حينًا ويسفل حينا،

<sup>(</sup>٢) الكشاف (١/ ٦). وأجمل شيخ الإسلام ابن تيمية هذا الدليل بقوله: "وعدم الفعل مع كمال الداعى يستلزم عدم القدرة". الجواب الصحيح (٤/ ١٧٤).



<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن (٢٢).

ويصيب ويخطئ، ويعبر باللفظ وغيرُه أحسن منه، ويمكن محاكاته ومجاراته، وهذا ما سلكه أبو بكر الباقلاني في كتابه (إعجاز القرآن) فقد جعل خصوصية القرآن وخروجه عن عادات الآدميين وتجاوزَه لقدراتهم منطلقًا لوجوه إعجازه (۱۱)، وجرئ على ذلك من قبل أبوسليمان الخطابي فردَّ قصورَ البشر عن الإتيان بمثل القرآن لأمور ترجع إلىٰ تلك الخصوصية التي مردها إلىٰ قصور علم البشر عن علم الله تعالىٰ الذي أحاط بكل شيء علمًا، فعلمهم قاصرٌ عن الإحاطة بألفاظ العربية، وأفهامهم لا تعرف جميع المعاني، ولا تدرك جميع وجوه نظم الكلام الذي به يأتلف (۱۱).

وهذه الخصوصية لكتاب الله التي جعلناها منطلقاً لدراسة بلاغة السورة، متفقٌ عليها، وإنما قد يقع النزاع في بعض الصور من جهة كونها مناسبةً لتلك الخصوصية أو غير مناسبة، ومن أثر ذلك في تراثنا أننا نجد كتبًا كثيرةً في نقد الشعر والمفاضلة بين الشعراء، وتبيين مواطن الإجادة، والكشف عن مواضع القصور، فإنَّ مَن لم يميِّز الرديء لم يستحسن الحسن، وبضدِّها تتبين الأشياء، ولذا ألف المرزباني كتابه: (الموشح في مآخذ العلماء على الشعراء)، وكتب الآمدي (الموازنة بين أبي تمام والبحتري)، ووقف القاضي الجرجاني حكمًا عدلًا بين المتنبي وخصومه في كتابه: (الوساطة)، ولا يوجد شيءٌ من ذلك حول القرآن لأنه تنزيلٌ من حكيم حميد، بالغٌ الغاية في البيان، وبذلك علل بعض الباحثين (الإعاد عبد القاهر في الدلائل من التمثيل الناشعر ولم يمثل بآي القرآن إلا نادرًا مع كونه يكتب في إعجاز القرآن، وذلك لأن



<sup>(</sup>١) ينظر: إعجاز القرآن للباقلاني (٤٨، ٥٦- ٥٧). وينظر: الإعجاز البلاغي لمحمد أبو موسى (١٨٩).

<sup>(</sup>٢) ينظر: بيان إعجاز القرآن للخطابي (٣٢، ٣٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: من قضايا البلاغة والنقد عند عبد القاهر (٤٧).



الشعر -دون القرآن- هو الذي يمكن أن يقع فيه القصور، وبنقده وبيان حَسَنِه من قبيحه يظهر ميزان البلاغة ومعيارها.

العدد الأربعون

ومن أثر مراعاة تلك الخصوصية أيضًا: نقد المصطلح البلاغي في ضوء مكانة القرآن، فهناك من فنون البلاغة ما لا يجوز إطلاقه على آيات القرآن<sup>(۱)</sup>، كالهزل الذي يراد به الجد، والتناقض، والإعنات، والإيهام، والغزل، ومجاز التعقيد، والإيهام، وغيرها، على أنَّ منها ما لا إشكال في مضمونه وإنما الإشكالُ في اسمه.



<sup>(</sup>١) كتب أستاذنا الدكتور عبد المحسن العسكر: (الإنصاف في المصطلحات البلاغية المنفية من القرآن).



## المطلب الثانى: ترتيب الآيات

ترتيب الآيات في سورها توقيفيُّ بإجماع المسلمين، حكى الإجماع أبو جعفر ابن الزبير وابن تيمية والزركشي وغيرهم (١).

وهذا منطلقٌ مهمٌ لدارس بلاغة السورة، إذ تنبني عليه كثيرٌ من فنون البلاغة كالتقديم والتأخير، والفصل والوصل، وحسن الابتداء أو براعة الاستهلال، وحسن الختام، والخروج، والتخلص، والاعتراض، والاستطراد، والافتنان، ومراعاة النظير أو الائتلاف، والسجع أو الفواصل، وتعادل الأوزان، والطباق والمقابلة، وغير ذلك من ألوان البلاغة التي تعود إلى التناسب وارتباط أجزاء النظم.

فلو كان ترتيب الآيات اجتهاديًّا لتفرَّق نظر البلاغي إلىٰ تلك الأنواع بين الاستدلال بها أو الاستدلال لها؛ فيستدل بها علىٰ أحد القولين، وتكون من جملة المرجِّحات كما هو شأن علوم الآلة عند النظر في مسائل الخلاف، أو يستدل لها وذلك إذا كان القول بترتيبها قطعيًّا، وإذا عُلِم أن ترتيبها مقطوعٌ به، اجتمع هَمُّ البلاغي علىٰ تَطلُّب محاسن تلك الأنواع في نظم السورة، مؤسِّسًا دَرْسَه علىٰ ما قرر البلاغيون، ومتمِّمًا جهودهم بما لاح له من طول التأمل والتدبر في عجيب النظم وبديع التأليف.



<sup>(</sup>۱) ينظر: البرهان لابن الزبير (۱۸۲)، الفروع لابن مفلح (۱۸۲/۲)، الإقناع للحجاوي (۱/۹۲)، البرهان للزركشي (۲/۲۰۱).





العدد الأربعون

## المطلب الثالث: معرفة معانى الآيات عند السلف وعدم مخالفة الإجماع

من المعلوم أنه لا يمكن فهم خطابٍ إلا بعد معرفة اللغة المخاطَب بها، فإذا عُلِمتْ أمكن الإفهام والإبانة، ولذا لم يرسل الله نبيًّا إلا بلغة قومه: (وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه ليبين لهم)، ومن هنا لم يحلَّ لغير العالم بالعربية أن يتكلم في كتاب الله، كما قال مجاهد: "لا يحل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يتكلم في كتاب الله إذا لم يكن عالمًا بلغات العرب"().

وإذا تقرر ذلك فيجب أن يُعلَم أن العربية وحدها لا تستقلَّ بفهم الوحي، إذ لا بد من العلم بالسنة لأنها مبيِّنةٌ للقرآن: ﴿وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّلَ الْيَهِمْ ﴿ [سورة النحل: ٤٤]. ولا بد كذلك مِن معرفة أقوالِ الصحابة ومَن أخذ عنهم، وعدم مخالفة إجماعهم، لأنهم مع علمهم بالعربية قد شهدوا التنزيل، وعلموا عن رسول الله ﴿ ما لم نعلم، وشهدوا من قرائن الأقوال وشواهد الأحوال ما جعلهم أعلمَ الناس بمراد الله مع ما لهم من فضل الصحبة ولسان الصدق، فمحالٌ أن يغيب الحقّ عن جميعهم ثم يدركه من بعدهم. ومِن مخالفة الإجماع إحداثُ قولٍ ثالثٍ (الم يقولوا به، لأنَّ اختلافهم على قولين إجماعٌ على أنَّ الحقّ في أحدهما.

ومما يدل على ذلك أن المصطلح الشرعي -في الغالب- أخص من المعنى اللغوي، كالإسلام والإيمان والإحسان، والتوحيد والشرك، والصلاة والصيام والزكاة والحج، وغيرها، فمن استقل باللغة في فهمها ضَلَّ وخرج مِن الدين جملةً.

ثم إن الجملة في العربية -والمفردة أيضًا- قد تحتمل أكثر من معنى فتفتقر إلىٰ



<sup>(</sup>١) البرهان للزركشي (١/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٢) وهو قول الجمهور. ينظر: شرح مختصر الروضة (٣/ ٨٨).

# العدد الأربعون ﴿ العَدِهِ الْعَالِيَّةِ الْعَالِمَ الْعَالِمَ الْعَالِمَ الْعَدِهِ الْعَرَبِيونَ ﴿ ﴿ العدد الأربعون ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ العدد الأربعون ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ العدد الأربعون ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ الْعَالَمُ اللَّهُ عَلَى الْعَالَمُ اللَّهُ عَلَى الْعَدِهِ الْعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا عَلَمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

نصِّ آخر يوضح المراد؛ فالمجمل لا بد له من بيان، والعام يحتمل أن يكون مخصوصًا أو مرادًا به الخصوص، والظاهر قد يكون مؤولًا، والنص قد يكون منسوخًا، وقد بحث ذلك الأصوليون.

والمقصود أنَّ كتاب الله لا يمكن فهمه بمجرَّد اللغة، فلا بد أن يصحبها تفسيرُ كلام الله بكلامه وذلك تفسيرُ القرآن بالقرآن، وتفسيرُه بالسنة، وبأقوال السلف.

فهذا أساسٌ مهمٌ يجب أن يَنطلق منه دارسُ بلاغة السورة، وهو معرفة المعاني الشرعية المستفادة من النصوص أو الإجماع لئلا يخالفها، لينطلق بعد ذلك بما آتاه الله من العلم بالعربية وعلم البلاغة على وجه الخصوص، إلى تبيَّن إعجاز القرآن في لفظه ومعناه.

وليتنبه إلى هذا القيد: (حتى لا يخالفها)، فالممنوعُ مخالفتُها لا الزيادةُ عليها، وفرقٌ بين الأمرين، فما دلت عليه اللغةُ مما لم يخالف نصًّا ولا إجماعًا فهو مقبول.

وقد رأيت دراساتٍ بلاغيةً لعلماء لا يُشك في عمق معرفتهم بعلم البلاغة، طرقها الضعف من جهة الإخلال بهذا الأصل، فبنوا تقريراتهم على معانٍ باطلةٍ، فكان "مثلهم مثلٌ من بنى دارًا حسنةً على أساسٍ مغصوب، فلمَّا جاء صاحبُ الأساس ونازَعه في الأساس وقلَعه انهدمت تلك الدَّار "().

وسيأتي مزيد تقرير لهذا الأصل في المنطلق السابع وهو (حدود علم البلاغة).





<sup>(</sup>١) الاستقامة لابن تيمية (١/ ١٠).



# العدد الأربعون المعدد الأربعون

### المطلب الرابع: السياق

السياق: هو السِّبَاقُ واللِّحاق<sup>(۱)</sup>، أي: ما قبل الموضع الذي يُراد بيانُ معناه وما بعده، وهذا المعنىٰ للسياق هو الغالب في استعمالات العلماء عند الإطلاق، فيعنون به سياق المقال، وهو العلاقات الداخلية للنص، وأما إذا أريد به الحال فيُقيَّد بالإضافة فيقال: سياق الحال، والأكثر تسميته حينئذِ الحال أو المقام<sup>(۱)</sup>، ومن الحال في علوم القرآن: أسباب النزول والمكي والمدني وهو ما سأتحدث عنه في الأصل التالي.

فالمقصود هنا سياق المقال، وهو من أول ما يجب مراعاته لفهم النص؛ فإن الكلام يُساق لغايةٍ يتم بيانُها بتمام الكلام، ولذا نجد أولَ الكلام يتضحُ بآخره، كما يتضحُ آخرُه بأوله، ويُرَدُّ ما خفي منه لما عُلِم، "فالسياق يرشدُ إلىٰ تبيين المجمل، وتعيين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوع الدلالة، وهو من أعظم القرائن الدالَّة علىٰ مراد المتكلم، فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته" ولذلك قال مسلم بن يسار: "إذا حدثتَ عن الله فقف حتىٰ تنظر ما قبله وما بعده" في الله وما بعده " في الله وما بعده" في الله وما بعده " في الله وما بعده الله وما بعده " في الله وما بعده الله وما بعده الله وما بعده " في الله وما بعده " في الله وما بعده الله وما بعده الله وما بعده " في الله وما بعده الله وما بعده " في الله وما بعده الله وما بعده الله وما بعده " في الله وما بعده الله وما بعده " في مناظرته " في الله وما بعده " في مناظرته الله مناظرته الله وما بعده الله وما بعده الله الله الله مناظرته الله ال

والمراد بـ (ما قبل الآية وما بعدها) الموضوعُ المحدَّث عنه الذي سَبَقَ الكلامَ ولَحِقَه، سواءٌ كان في آيةٍ أو آيتين أو في مقطع.

<sup>(</sup>٤) مقدمة التفسير لابن تيمية (ضمن مجموع الفتاوى ٢٣/ ٣٧٤). وهو من مرويات أبي عبيد في فضائل القرآن (٣٧٧).



<sup>(</sup>١) قواعد الترجيح عند المفسرين (١/١١٣).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الوحدة السياقية للسورة (٥٣، ١٥).

<sup>(</sup>٣) بدائع الفوائد (٤/ ١٣١٤). وأصله مستفادٌ من الإمام للعز بن عبد السلام (١٥٩).

وقد جعل شيخ الإسلام ابن تيمية إهمال السياق من أسباب الغلط في فهم المراد، لا سيما عند من يفسِّر القرآن بمجرد الاحتمالات اللغوية للألفاظ (۱).

وإذا كان حديثنا هنا عن (منهج دراسة بلاغة السورة) فإن السياق يجب أن يكون ركنًا من أركانه، فكلُّ وجهٍ بلاغيٍّ ملائمٍ للسياق فهو مقبول، وكلُّ ما باينَ السياقَ فيجب تأخيرُه أو اطِّراحُه، وعند تزاحم النكات فإن أقواها ألصقها بالسياق.

قال العِزُّ بن عبد السلام: "فكلَّ صفة وقعت في سياق المدح كانت مدحًا، وكل صفة وقعت في سياق الذم كانت ذَمَّا، فما كان مدحًا بالوضع فوقع في سياق الذمّ صار ذمًّا واستهزاءً وتهكُّمًا بعرف الاستعمال، مثاله: ﴿ ذُقُ إِنَّكَ أَنتَ الْعَزِينُ الْحَكِرِيمُ ﴾ [سورة الدخان: ٤٩].، أي: الذليل المهان لوقوع ذلك في سياق الذم، وكذلك قول قوم شعيب: ﴿ إِنَّكَ لَأَنتَ الْخَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ [سورة هود: ٨٧]. أي: السفيه الجاهل لوقوعه في سياق الإنكار عليه "("). فهاتان الآيتان لو جردتا عن سياقهما لفهمنا منهما المدح، فإذا نظرنا في سياقهما قطعنا بأن المرادَ ضدُّه وهو الذم.

والأغراض البلاغية إنما تتبين بالتأمل في بناء الكلام وتركيبه وسياقه، ولذلك لم يستقص البلاغيون في ذكرها، بل عوَّلوا على السياق، كما قال السعد في المعاني البلاغية للاستفهام: "ولا تنحصر المتولِّداتُ فيما ذكره المصنِّف.. بل الحاكم في ذلك هو سلامة الذوق وتتبع التراكيب، فلا ينبغي أن تقتصر في ذلك على معنى سمعته أو مثالٍ وجدته من غير أن تتخطاه، بل عليك بالتصرف واستعمال الروية، والله الهادي"(٣).



<sup>(</sup>١) ينظر: مجموع الفتاوي (١٥/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) الإمام في بيان أدلة الأحكام (١٥٩).

<sup>(</sup>٣) المطول (٤٣٦).

كما نجد العلماء رحمهم الله عند تأملهم لأسرار الفروق الدقيقة بين متشابه النظم، يستندون كثيرًا على السياق.

وبناء على ما تقدم من أهمية دراسة بلاغة النص في سياقه، أشير إلى أمرين:

أولهما: أنَّ المصريَّ نَقَدَ البلاغيين في تفريقهم للشواهد القرآنية على الأبواب، لأنه لا يظهر بها إعجاز القرآن، قال: "ولما رأيت المؤلفين في هذا الشأن لم يذهبوا مذهبًا يقوم بمثله على مخالفهم البرهان، لكونهم بوبوا تواليفهم أبوابًا مترجمةً بنعوت محاسن الكلام الذي سماه المتأخرون بالبديع، وانتزعوا آيات تدخل محاسنها في تلك الأبواب، ولم يعدلوا إلى سورة بكمالها فيُظهروا إعجازها بالنسبة إلى قصيدة فاضلة، أو خطبة هائلة، لتقطع حجة الزنديق، وتبطل دعوى كل من خرج عن الطريق، فإنا لو قال لنا بعض الزنادقة: إنه ما من قصيدة أو خطبة للعرب إلا ويندر فيها البيت الطائل، والمعنى الهائل، فأي مزية لهذا الكلام العظيم على غيره من الكلام؟ ولو سلكوا غير طريقتهم في إعجاز القرآن لما ورد عليهم هذا الدَّخَل، ولما توجه عليهم بسببه الملام.." (١).

وثانيهما: أنَّ طريقة السكاكي والقزويني في إيراد الشاهد البلاغي (القرآني والشعري) وإن كانت فاضلةً، إلا أن الفُضْلَىٰ طريقة عبد القاهر، "فها هو ذا ينشد خمسة أبيات لعلي بن محمد بن جعفر ثم يقول: (المقصودُ البيتُ الأخير، ولكنَّ البيتَ إذا قُطع عن القطعة كان كالكعاب تُفرَد عن الأتراب، فيظهر فيها ذُلُّ الاغتراب، والجوهرةُ الثمينة مع أخواتها في العقد أبهىٰ في العين، وأملاً بالزين، منها إذا أُفرِدت



<sup>(</sup>١) الخواطر السوانح (٧٢).

# العدد الأربعون ﴿ العَدِهِ الْعَالِيَّةِ الْعَالِمَ الْعَالِمَ الْعَدِهِ الْعَرَبِيَّةِ الْعَالِمَ الْعَدِهِ الأربعون ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْعَدِهِ الْعُرْبِعُونَ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الْعَدَدُ الْأَرْبِعُونَ لَهُ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ الْعَدَدُ الْأَرْبِعُونَ لَهُ ﴿ وَالْعَالِمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لَلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِل

عن النظائر، وبَدَت فَذَّةً للناظر)<sup>(۱)</sup>. ولا شك أن هذه النظرة هي مما أعلى شأن عبد القاهر، لأنها تعين على الإقناع بجمال الأسلوب، وهو يكرر المبدأ في قوله: (فأنتَ لذلك لا تُكْبِرُ شأنَ صاحبه، ولا تقضي له بالحِذق والأستاذيَّة وسَعة الذَّرْع وشدَّة المُنَّة، حتى تستوفي القطعة وتأتي على عدَّة أبيات)<sup>(۲)</sup>".

وأختم بالإشارة إلى أن هذا الأصل وهو مراعاة السياق، يجب أن يكون مُؤازِرًا ومُعاضِدًا للأدوات الأخرى في فهم النص، فقد غلا فيه بعض المفسرين من المعاصرين حتى خالف اتفاق السلف في تفسير بعض الآي محتجًّا به (٤)، أو رَدَّ معاني مؤيَّدةً بالتفسير النبوي استنادًا عليه، وهذا احتجاجٌ في غير محله، وضربٌ للأدلة ببعضها، وإنما المنبغي بعد معرفة الأسس والأصول أن تُعرف مراتبُها لنعرف ما الذي نقدمه عند التعارض أو عند توهم التعارض.



<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير القرآن بالقرآن تأصيل وتقويم (١٩٢، ٩٤٥)، منهج المدرسة العقلية في التفسير (١/ ٢٣٣).



<sup>(</sup>١) أسرار البلاغة (٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز (٨٨).

<sup>(</sup>٣) منهج التعامل مع الشاهد البلاغي (١٢٥). وينظر: النظم البلاغي بين النظرية والتطبيق (٤)، الأسلوب في الإعجاز البلاغي (٣٠٢).



# العدد الأربعون

# المطلب الخامس: أسبابُ النزول وملابساتُه ومعرفة المكى من المدنى

سبب المنزول: ما نزلت الآية أو السورة من أجله وفي وقت وقوعه، وهذا القيد: "في وقت وقوعه" لإخراج الأخبار عن الأمم الماضية ونحوها، كسورة الفيل فإنها في قصة قدوم الحبشة، ولكنها لم تنزل وقت وقوعها فلا يصح أن تكون سببًا لنزولها. وليس كل آية لها سبب نزول فأكثر القرآن نزل ابتداءً من غير سبب خاص (١).

والمقصود بملابسات النزول: ما اتصل بالنزول وإن لم يكن سببًا له، كحال الخطاب والمخاطَب، وترتيب نزول السورة بين السور، ونزولها دفعة واحدة أو مفرقة، ونحو ذلك.

وفائدة معرفة أسباب النزول؛ فهم الخطاب، "فإنَّ العلمَ بالسببِ يورث العلم بالمسبَّب" (٢)، وقد خفيت معاني آيات على جماعةٍ لما جهلوا سبب النزول، ومن ذلك ما جاء في الصحيحين "أنَّ مروان قال لبوابه: اذهب يا رافع إلى ابن عباس فقل: لئن كان كل امرئ فرح بما أوتي، وأحب أن يحمد بما لم يفعل معذَّبًا، لَنُعَذَّبَنَّ أجمعون. فقال ابن عباس: ما لكم ولهذه، إنما أنزلت هذه الآية في أهل الكتاب، ثم تلا ابن عباس: ﴿وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَاقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ ﴾ [سورة آل عمران:١٨٧].

إلىٰ قوله: ﴿لَا تَحْسَبَنَ ٱللَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَاۤ أَتَواْ وَيُجِبُّونَ أَن يُحْمَدُواْ بِمَا لَمُر

<sup>(</sup>۲) مقدمة التفسير (ضمن مجموع الفتاويٰ ۱۳/۳۳۹)، الموافقات (۱۸۸/۶)، الإتقان (۱۸۸/۶).



<sup>(</sup>١) الإتقان (١/ ٢٠٨).

إياه، وأخبروه بغيره، فخرجوا قد أروه أن قد أخبروه بما سألهم عنه، واستحمدوا بذلك إليه، وفرحوا بما أتوا من كتمانهم إياه ما سألهم عنه"(١).

والمكي: ما نزل قبل الهجرة، والمدني: ما نزل بعد الهجرة، فضابطُ المكيِّ والمدني زمانيٌّ لا مكاني، فما نزل في مكة في حجة الوداع مدنيٌٌ لأنه نزل بعد الهجرة، وهذا أشهر ما قيل في معنىٰ المكي والمدني(٢).

وفائدة معرفة المكي والمدني: فهم الخطاب أيضًا، فإنه مبيِّنُ للحال التي كانوا عليها؛ فحال المسلمين بعد الهجرة ليس كحالهم قبلها، وأصنافُ المخاطبين مختلفةٌ أيضًا؛ ففي العهد المكي كان المسلمون بمكة قلةً والظهورُ للمشركين، وأما في العهد المدني فكثر المسلمون وقويت شوكتهم، وحينها نجم النفاق، وفي المدينة التقيٰ المسلمون بأهل الكتاب.. ولاختلاف الحال بين العهدين اختلف الخطاب القرآني في سوره المكية والمدنية من جهة تشريعه وأسلوبه اختلافًا يتبينه قارئُ القرآن.

فتبين بما تقدم أن الغاية من العناية بهذا الأصل: فهم النص، وذلك بمعرفة سببه والحال عند نزوله، ومما يتبع ذلك العلم بوقت نزولها الخاص؛ فإن المكي والمدني وقتان ممتدان، فإذا علم وقت النزول على التحديد فهو أحكم لفهمه، ولذلك قال الشاطبي: "المدني من السور ينبغي أن يكون منزلا في الفهم على المكي، وكذلك المكي بعضه مع بعض، على حسب ترتيبه في التنزيل"(")، وكذلك معرفة سبب النزول، والعلمُ بهما -أي: بزمان النزول وسببه مما ميَّز علم



<sup>(</sup>١) ينظر تمام الخبر في البخاري (٢٥٤٦)، ومسلم (٢٧٧٨).

<sup>(</sup>٢) الإتقان (١/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) الموافقات (٤/ ٢٥٦).



وإذا كانت معرفة وقتِ النزول وسبيه معينةً على فهم الآية، فإنها أيضًا أعظم معينٍ في الدراسة البلاغية، فإن البلاغة كما عرفها الخطيب: "مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته" (٢)، فمَن جَهِل الحالَ لم يعرف الكلامَ المطابق لمقتضاه، "وارتفاعُ شأن الكلام في الحسن والقبول بمطابقته للاعتبار المناسب، وانحطاطه بعدم مطابقته له" (٣).

وللشاطبي تقريرٌ مهمٌّ في وجوب معرفة أسباب النزول وربطه بعلم البلاغة حيث قال: "معرفة أسباب التنزيل لازمةٌ لمن أراد عِلْمَ القرآن، والدليلُ على ذلك أمران:

أحدهما: أن علم المعاني والبيان الذي يُعرف به إعجازُ نظم القرآن فضلًا عن معرفة مقاصد كلام العرب، إنما مداره على معرفة مقتضيات الأحوال؛ حال الخطاب من جهة نفس الخطاب، أو المخاطِب، أو المخاطِب، أو المخاطِب، أو المخاطب، أو الجميع؛ إذ الكلام الواحد يختلف فهمه بحسب حالين، وبحسب مخاطبين، وبحسب غير ذلك؛ كالاستفهام لفظه واحد، ويدخله معان أخر من تقرير وتوبيخ وغير ذلك، وكالأمر يدخله معنى



<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٩٨٩)، ومسلم (٢٤٦٣). قال الشاطبي عقب خبر ابن مسعود: "وهذا يشير إلى أنَّ علم الأسباب من العلوم التي يكون العالِمُ بها عالِمًا بالقرآن". الموافقات (٤/ ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) الإيضاح (٢٢).

<sup>(</sup>٣) السابق (٢٣).

الإباحة والتهديد والتعجيز وأشباهها ولا يدل على معناها المراد إلا الأمور الخارجة، وعمدتها مقتضيات الأحوال، وليس كل حال ينقل ولا كل قرينة تقترن بنفس الكلام المنقول، وإذا فات نقل بعض القرائن الدالة فات فهم الكلام جملة، أو فهم شيء منه، ومعرفة الأسباب رافعة لكل مشكل في هذا النمط، فهي من المهمات في فهم الكتاب بلا بد، ومعنى معرفة السبب هو معنى معرفة مقتضى الحال، وينشأ عن هذا الوجه:

الوجه الثاني: وهو أن الجهل بأسباب التنزيل موقع في الشبه والإشكالات، ومورد للنصوص الظاهرة مورد الإجمال حتى يقع الاختلاف، وذلك مظنة وقوع النزاع"(١).

وصفوة القول أنَّ أسبابَ النزول وملابساتِه ومعرفة المكي من المدني، مِن مقتضى الحال الذي يرشد إلى الخصوصيات في التعبير القرآني، فيجب أن يكون منطلقًا عند دراسة بلاغة السورة.

وإذا كان الأصل السابق في (سياق المقال) فإن هذا الأصل في (سياق الحال)، وقد جاء في كلام الشاطبي المتقدِّم الإشارةُ إلىٰ أنَّ منه معرفةَ المخاطِب والمخاطَب به، وهو داخلٌ في مقتضىٰ الحال عند البلاغيين، كقول الخطيب: "وخطاب الذكي يباين خطاب الغبي"(٢)، وقد لحظ الجاحظ اختلاف الأسلوب القرآني بناء علىٰ اختلاف المخاطَب فقال: "ورأينا الله تبارك وتعالىٰ إذا خاطب العرب والأعراب أخرج الكلام مخرج الإشارة والوحي والحذف، وإذا خاطب بني إسرائيل أو حكىٰ عنهم جعله مبسوطًا وزاد في الكلام"(٣).



<sup>(</sup>١) الموافقات (٤/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) الإيضاح (٢٣).

<sup>(</sup>٣) الحيوان (١/ ٦٤).

# منهج دراسة بلاغة السورة

العدد الأربعون

وقد قلت في عنوان هذا الأصل: (أسباب النزول وملابساته..) فذكرتُ (ملابسات النزول) ليعم ما اتصل بالنزول وإن لم يكن سببًا له، وهو من (الحال) الذي يقتضي خصوصيةً في الكلام، ولكلِّ نصِّ قرائنُ مختلفةٌ تحتفُّ به تضيء جوانب مما قد يخفىٰ منه، وقد نبه أبو المعالي الجويني علىٰ أن هذه القرائن الحالية لا يمكن حصرها فقال بعد أن ذكر أنَّ الدَّالَ لا يلزم أن يكون لفظًا: "وقرائن الأحوال مما لا تنضبط، ولا سبيل إلى حصر أجناسها وتمييزها بالنعوت والأوصاف عن أغيارها، وهذا كما أن خَجَل الخَجِل ووجَل الوجِل وجبن الجبان وبسالة الباسل تُعلم ضرورةً عند ثبوت الأوصاف، فلو أردنا نعتها لم نقدر عليها.."(١)، ومع ذلك فإن ما ذكرنا هو أهم طرق معرفة الحال؛ أعني زمان النزول ومكانه وسببه، وعند دراسة بلاغة السورة سيرىٰ الدارس أنها موردٌ ثَـرُ يُرجعُ إليه، وكنزٌ ثمينٌ يُعوِّلُ عليه.

<del>-≪</del>₩>

<sup>(</sup>١) التلخيص في أصول الفقه (٢/ ٢٨). وينظر: القرائن عند الأصوليين (١/ ١٥٠).



#### المطلب السادس: مقصد السورة

لكل سورةٍ مقصدٌ جامعٌ لآياتها، وخيطٌ ناظمٌ لموضوعاتها، ليس في السورة تصريحٌ بأنه المقصد ولكنه يفهم من مجموعها، فهو -ولله المثل الأعلى - أشبه ما يكون بعنوان الخطبة، فقد لا يصرِّح به الخطيب ولكن السامع يعرفه من جملتها؛ فاتحتها ومضمونها وخاتمتها، وإذا لم يعرفه فهو قصورٌ منه في فهم المراد، إلا إن كان الخطيب عَيِيًّا يُلقي مِزَعًا من المعاني لا يجمعها جامع.

وهذا الأصل -وهو مقصد السورة - كان معلومًا عند السف<sup>(۱)</sup>؛ فعن قتادة أنه عَدَّدَ جملةً من النعم الواردة في سورة النحل ثم قال: ولذلك هذه السورة تسمى سورة النّعَم، وقال ابن عباس في سورة الليل: إني لأقول: هذه السورة نزلت في السماحة والبخل، وعن عمرو بن دينار أنه حلف أن سورة التكاثر نزلت في التُّجَّار، أي: لأنَّ التكاثر يكون في الغالب مع كثرة المال والولد، وذلك في التجار أكثر.

ومقصد السورة أو مغزاها قد يخفى فلا يعرفه إلا العلماء بالتفسير، حتى إن عمر رضي الله عنه -كما في البخاري- لما كان يُدخِلُ ابنَ عباسٍ في مجلسه مع أشياخ بدر، وكأن بعضهم وجد في نفسه فقال: لِمَ يدخل هذا معنا ولنا أبناء مثله؟ فأراد عمر أن يريهم فضله فتلا عليهم سورة النصر وقال: ما تقولون فيها؟ فقال بعضهم: أمرنا أن نحمد الله ونستغفره إذا نصرنا وفتح علينا، وسكت بعضهم فلم يقل شيئًا، فقال: ما تقول يا ابن عباس؟ فقال: هو أَجَلُ رسولِ الله أعلمه إياه، فقال عمر: لا أعلم منها إلا ما تقول(٢).



<sup>(</sup>١) ينظر: علم مقاصد السور (٢١).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٤٢٩٤).



فجعل عمر معرفة مقصدِ السورة شاهدًا علىٰ علم ابن عباس رضي الله عنهم.

إذا تقرر هذا -وهو أهمية معرفة مقاصد الكلام وأغراضه، وأن لكل سورة مقصدًا- فإنه لا غنى عن طلبه للمفسر عمومًا وللبلاغي خصوصًا، فإنه يُحكِمُ فهمَ أجزاء السورة، ويجعل للبلاغي طريقًا لاحبًا في استظهار البيان القرآني، ولذلك عددتُه ضمن الأسس والمنطلقات، "فعندما نريد أن نقدِّر جمالَ لوحةٍ مرسومةٍ لا ينبغي أن نحصر نظرتنا في جزءٍ ضيِّقٍ منها حيث لا نجد إلا ألوانًا تتجاور أو تتنافر أحيانًا، بل يجب أن نرجع قليلًا إلى الوراء، ليتسع مجال الرؤية وتحيط بالكل في نظرةٍ شاملة تستطيع وحدها أن تلاحظ التناسق بين الأجزاء والتوافق في التركيب. فبمثل هذه النظرة ينبغي دراسة كل سورةٍ من سور القرآن الكريم لنقدر أبعادها الحقيقية.. ولقد وضح لنا بما أثار دهشتنا أنَّ هناك تخطيطًا حقيقيًّا واضحًا ومحدَّدًا يتكون من ديباجة وموضوع وخاتمة.."(١).

وقد جعل الفراهيُّ بحثَ الأصولِ الكليةِ لنظام الكلام عمومًا ولنظام السورة خصوصًا فَنَّا مستقلًا من البلاغة، بل هو الذروة العليا منها(٢).

وقال د. محمد أبو موسى: "هو من وجوه بلاغة القرآن غير المدروسة كما ينبغى؛ حركة المعنى داخل السورة، ومراقبة نموه وامتداده، وذهابه وارتداده"(").



<sup>(</sup>١) مدخل إلى القرآن الكريم لدراز (١١٩). وينظر: الموافقات (٤/ ٢٦٦ - ٢٦٨).

<sup>(</sup>٢) دلائل النظام (١١).

<sup>(</sup>٣) من أسرار التعبير القرآني (٢٦).

#### ولمعرفة غرض السورة ومقصدها طرق منها:

- اسم السورة؛ "فإنَّ اسم كل سورةٍ مترجمٌ عن مقصودها، لأنَّ اسمَ كلِّ شيء تَلحَظُ المناسبةَ بينه وبين مسمَّاه، عنوانُه الدَّالُّ إجمالًا على تفصيل ما فيه"(١).

ورأى ابن الزبير الغرناطي أنَّ ذلك ليس بلازم، فقد تسمى السورة بلفظ لتكرره فيها، أو لتفصيل أحواله، أو لندرته، أو غير ذلك، كما هي عادة العرب ومنازعهم في التسمية (٣).

- ومنها: كونها مكيةً أو مدنية، فإنَّ غالب السور المكية تكون مقرِّرةً لثلاثة أمور: التوحيد، والنبوة، والبعث (٢)، وفي السور المدنية يَرِد ذكرُ الأحكام أو الشرائع ويُتَطَرَّق للمنافقين من أصناف المكلفين، فيُراعىٰ ذلك عند تتبع عمود السورة ومحورها.

- ومنها: تدبر القصص الواردة في السورة، فإنَّ القصص في القرآن ليست مقصدًا في ذاتها بل لها مغزًى ومقصدٌ (أ)، وقد تتكرر القصة الواحدة وفي كل موضع يُذكر مِن أجزاءها ما يَخدم السياقَ الذي وردت فيه (١)، والمقصود أن القصة مرشدةٌ إلىٰ الغرض الكلى للسورة.

<sup>(</sup>٥) ي نظر: الموافقات (٤/ ٢٧٤)، نظم الدرر (١٤/ ٤)، التحرير والتنوير (١/ ٢٤).



<sup>(</sup>۱) نظم الدرر (۱۸/۱)، مصاعد النظر (۱/ ۲۰۹). وقال في مقدمة مصاعد النظر (۱/ ۹۸): "فهذا كتابٌ سميته: مصاعد النظر، للإشراف على مقاصد السور، ويصلح أن يُسَمَّىٰ: المقصد الأسمىٰ في مطابقة اسم كل سورة للمسمىٰ".

<sup>(</sup>٢) ينظر: ملاك التأويل (١/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الموافقات (٤/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) يقول الفراهي: "النظر في آيات السور لا يدع شكًا في أن عمود الكلام ليس إلا الأمور الكلية التي لا تتعلق بوقتٍ وزمان..". دلائل النظام (٦٢).



العدد الأربعون

- ومنها: فاتحة السورة وخاتمتها، وموضوعات مقاطعها، وسبب نزولها، وغير ذلك.

ومما يجدر التنبيه عليه أنَّ السور في ظهور مقاصدها ليست على درجة واحدة (۱)، فقصار المفصل ليست كالسور الطوال التي تُتَنَّىٰ فيها المعاني، ولذلك يقع تفاوتٌ في تعيينها، وهو مما يوجب شدة التَّحَرِّي واستنفاد الوسع في طلبه؛ فهذا الباب لا يحتمل النظرة العجليٰ بل لا بد من طول التأمل والتدبر.



<sup>(</sup>۱) ينظر: مدخل إلى القرآن الكريم (١٢١)، دلائل النظام (٧٣، ٧٧)، آل حم (غافر، فصلت) (١٤).



#### المطلب السابع:

## حدود علم البلاغة في بيان المعاني وترجيح بعضها على بعض

علم البلاغة من ضمن علوم العربية التي هي من شروط الاجتهاد في الشريعة (1)، وبه يعرف إعجاز القرآن، ولذلك جعله أبو هلال "أحق العلوم بالتعلم، وأولاها بالتحفظ، بعد المعرفة بالله جل ثناؤه"(7)، ومنزلته معلومة، والتفاسيرُ التي عُنِيت به أظهر شاهدٍ علىٰ تلك المنزلة، ولذلك قال الزركشي: "هو أعظم أركان المفسر"(7).

وهو مِن جملة علومٍ تتعاضد لطلب مقصود الشارع، فلا ينفرد عنها بالأحكام، ولا يستأثر دونها؛ قال ابن حزم: "العلوم يتعلق بعضها ببعض ولا يستغني منها علمٌ عن غيره"(أ)، بل ذكر أنَّ هذا ما يقتضيه التخصصُ في العلم فقال: "ومَن اقتصر على علمٍ واحدٍ لم يطالع غيره أوشك أن يكون ضُحْكةً، وكان ما خفي عليه مِن علمه الذي اقتصر عليه، أكثرَ مما أدرك منه، لِتعلُّقِ العلوم بعضها ببعض"(أ)، وفي ذلك يقول الطوفي: "العلوم والفنون والمسائل يمد بعضها بعضا، ويبرهن في بعضها على بعض، فمن جهل فَنَّ نقص عليه مادة فن آخر، ولهذا تزيد مادة العلم في فنِّ بتحصيله فَنَّ أخر"(أ)، ولذلك "لا يوجد علمٌ من علوم الآلة يستقلُّ بالترجيح، وهو موضعٌ يغلط فيه بعض المصنفين، حيث يكون مُولَعًا بعلم منها، فيرتضي نقدَه، ولا يستفتي أحدًا بعده، وهو قصورٌ في النظر، يتبعه خللٌ في النتيجة، والمنهجُ الصحيح أن يستعين بالعلوم معًا، ويُعمِل في كلِّ محلًّ الآلة المناسبة له"(٢).



<sup>(</sup>١) ينظر: جمع الجوامع مع شرحه تشنيف المسامع (٤/ ٥٦٨)، الموافقات (٥/ ٥٦).

<sup>(</sup>٢) كتاب الصناعتين (١).

<sup>(</sup>٣) البرهان (١/ ٣١١).

<sup>(</sup>٤) مراتب العلوم (ضمن رسائل ابن حزم ٤/ ٨١).

<sup>(</sup>٥) السابق (٤/ ٧٧).

<sup>(</sup>٦) شرح مختصر الروضة (٣/ ٥٨٦).

<sup>(</sup>٧) أثر البلاغة في توجيه مشكل القرآن (١٣).

إذا عُلِم ذلك فإن البلاغيَّ يضع هذا العلم موضعه، فلا يدرس سورةً إلا بعد أن يعلم تفسيرها عند أئمة التفسير المختصين به كابن جرير وابن كثير وغيرهما، الذين يعنون بتفسير القرآن بالقرآن وبالسنة وينقلون أقوال السلف، وحينئذ فإنه يبني تأملاته البلاغية وفق المعنى الصحيح للآيات، ويرجِّح بين ما اختلفوا فيه إن وجد مرجِّحًا.

ومن الأمثلة على ذلك قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا سُقِطَ فِي آيَدِيهِمْ وَرَأَوْا أَنَّهُمْ قَدّ ضَلُوا ﴾ [سورة الأعراف: ١٤٩].، فهذا التركيب: (سقط في أيديهم) لا خلاف بين المفسرين أن المراد به النّدَم، فهذا القدر يتمسَّك به البلاغي ثم ينطلق ليبين وجه بلاغته، وأصله، واسمه، وسر التعبير به، لا سيما إذا علم أن الزجاجي قال: "إنه نظمٌ لم يُسمع قبل القرآن ولا عرفته العرب، ولم يوجد في أشعارهم"(١).

وقد تقدمت الإشارة إلى ذلك في الأساس الثالث من أسس المنهج.

والقول الجامع هنا هو استحضار تعريف علم البلاغة: "مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته"، فكل ما يتعلق بذلك فهو من شأن البلاغي، وفي سبيل تحقيق هذه الغاية قد يلتقي مع غيره من العلوم، مبتداً من حيث وقفت، فمثلًا: في قول الله تعالى: (وأمر قومك يأخذوا بأحسنها) لو أراد الوقوف مع وجه التعبير بأفعل التفضيل مع كونهم مأمورين بأخذ الأحسن والحسن، فإنه يستحضر أولًا ما يقوله النحوي وهو أنَّ أفعل التفضيل قد يأتي على غير بابه من المفاضلة، ثم يبحث هو في سبب العدول إلى هذه الصيغة في هذا الموضع، فالنحوي قرر أن هذا التعبير صوابٌ لا خطأ، والبلاغي قرر أنه الأحسن والأبلغ في هذا المقام.





<sup>(</sup>١) التفسير البسيط (٩/ ٣٦١).

#### المطلب الثامن

# علم البلاغة راسم لأصول البلاغة وكبرى مسائلها وليس محيطاً بسها

علم البلاغة الصناعيُّ ليس مستوعبًا لبلاغة العرب فضلًا عن بلاغة القرآن، فالمفردة مثلًا لم تُخَصَّ بالتبويب في كتب البلاغة، ولم تأخذ حقها من العناية من جهة مادتها، ومن جهة إفرادها وتثنيتها وجمعها، وتذكيرها وتأنيثها، وكذلك ما يتصل بدلالتها من الترادف والاشتراك والتضمين وغير ذلك.

بل الأصول التي يذكرها البلاغيون يذكرون أنهم لم يتموا القول فيها، كقول الباقلاني: "فاحفظ عنا في الجملة ما كررنا، والسيرُ بعد ذلك في التفصيل إليك، وحصِّل ما أعطيناك من العلامة ثم النظر عليك"(١)، قال د. محمد أبو موسىٰ معلقًا علىٰ كلام القاضي: "وهذا ومثله كثيرٌ، كنا وما نزال نقرؤه ولا نقف عنده مع أنَّ فيه معنىٰ مهمًّا جدًّا، وهو أن الباقلاني وهو أوسع من تكلم في الإعجاز يقول: إن الذي كررته هو كلامٌ مجملٌ وتفصيله مسؤوليتك أنت أيها القارئ، ويكرر هذا المعنىٰ ويقول: إن الذي قلته ليس نظرًا كافيًا في العلم، وإنما هو بمثابة علامةٍ وضعتها لك عند المواطن التي فيها علمٌ، أما النظر في استخراج العلم فهذه مسؤوليتك أنت، وهذا كلام حسنٌ يُدهش ويروع.. ومن أفضل ما قال الباقلاني في هذا المعنىٰ قوله: "ولعلك تستدل بما قلنا علىٰ ما بعده، وتستضيء بنوره، وتهتدي بهداه"، وهذا ظاهرٌ في أنَّ العلم الذي قاله ليس إلا دليلًا علىٰ الذي لم يقله.. والذي قاله الباقلاني قال عبد القاهر مثله وأكثر، وكان إذا وقف عند مسألة وفتح بابها وانثالت عليه مسائلها قال ما قال، فنتقل إلىٰ كذا، وهذا شائعٌ جدًّا.. ولو تتبع متبعٌ المواضع التي أشار ونكتفي بما قلنا، وننتقل إلىٰ كذا، وهذا شائعٌ جدًّا.. ولو تتبع متبعٌ المواضع التي أشار



<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن (٢٠٥).

العدد الأربعون

علماؤنا إلى أنهم لم يتموها لوجد من ذاك الكثير الدال على نقصٍ ظاهرٍ في كثيرٍ من مسائل العلم"(١).

فدارس البلاغة القرآنية يبتدئ بالعلم المصنَّف ولا ينتهي إليه، وذلك يقتضي عدم إهمال ما لم يذكروه، أو الإضافة إلى ما ذكروا، وقد نَصَّ البلاغيون في مواضع من كتبهم أنَّ ما يذكرونه من أغراض ليس حاصرًا؛ قال عبد القاهر بعد ذكره لأغراض حذف المفعول: "وليس لنتائج هذا الحذف نهاية، فإنه طريقٌ إلى ضروبٍ من الصنعة، وإلى لطائف لا تُحصى "(٢).

وقال في تفصيل التشبيه: "واعلم أن هذه القسمة في التفصيل موضوعةٌ على الأغلب الأعرف، وإلا فدقائقُه لا تكاد تُضبَط"(٣).

وقال السعد في المعاني البلاغية للاستفهام: "ولا تنحصر المتولِّداتُ فيما ذكره المصنِّف.. بل الحاكم في ذلك هو سلامة الذوق وتتبع التراكيب، فلا ينبغي أن تقتصر في ذلك على معنى سمعته أو مثالٍ وجدته من غير أن تتخطاه، بل عليك بالتصرف واستعمال الروية، والله الهادي"(٤).

والمقصود أن يستحضر دارسُ بلاغة السورة ذلك حتى لا يَقتصر على ما ذكروا ويكون عمله تتبع أمثلتها من الآيات فقط، بل عليه أن يتدبر ويتروَّى ويذهب مع النصحيث ذهب به، فيُضيف إلى البلاغيين ويقوِّم ويستدرك ويؤكِّد.

وإنَّ البلاغي الحاذق يجد عند التطبيق على النصوص البليغة مجالًا للقول ذا سعةٍ، إذا أمدَّها بطول التأمل وإشباع النظر، فاختزالُ الفكرة البلاغيةِ قتلٌ لها<sup>(ه)</sup>.



<sup>(</sup>١) المسكوت عنه في التراث البلاغي (١١٧).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز (١٦٣). وينظر: (٣٩، ٤٠).

<sup>(</sup>٣) أسرار البلاغة (١٦٩).

<sup>(</sup>٤) المطول (٤٣٦).

<sup>(</sup>٥) ينظر: مراجعات في أصول الدرس البلاغي (١٧٢).

وهذه السعة أوسع ما تكون عند دراسة السورة، وتتابع آياتها، فتبرز لطائف لا يحصرها العدد ولا ينتهي بها الأمد<sup>(۱)</sup>،

ولأجل هذا قد نجد في التفاسير من البحث البلاغي أكثر مما نراه في كتب البلاغة (7), وأصدق مثال على ذلك الزمخشري في الكشاف، "فبلاغة عبد القاهر التي راقت كثيرًا من الباحثين المحدثين أضعها بعد دراسة الزمخشري، وذلك لأن التحليل والتفسير الذي هو صميم البحث وخلاصته في دراسة الزمخشري أشمل وأدق "(7), "ولم أعرف أحدًا أضاف إلى علم عبد القاهر علمًا من طبقة علمه إلا الزمخشري.. فأضاف مما أنبت من علم عبد القاهر علمًا كثيرًا ونافعًا"(3).

وهناك أمرٌ جديرٌ بأن يكون من قصد دارس بلاغة السورة، وهو الوقوف عند ما تفرَّد به القرآن الكريم من بلاغة لا توجد في غيره، وهو العلم الذي حاول وضع أساسه الخطابي في رسالته في الإعجاز، ويمكن أن نسميه: (علم البلاغة الخاص بالقرآن)(٥).

وأختم هذا الأساس بقول ابن القيم: "في [القرآن] من قواعد الإعراب وقواعد علم المعاني والبيان ما لم تشتمل عليه ضوابط النحاة وأهل علم المعاني إلىٰ الآن.. وهذا أمرٌ يتسارع الجُهَّال والمقلِّدون إلىٰ إنكاره، والذين أوتوا العلم يعرفونه حقًّا"(٦).





<sup>(</sup>١) ينظر: دلائل الإعجاز (٤٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: المسكوت عنه التراث البلاغي (١٢٩).

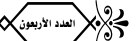
<sup>(</sup>٣) البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري (٤٣).

<sup>(</sup>٤) المسكوت عن في التراث البلاغي (١٥٢).

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق (١٠٦).

<sup>(</sup>٦) الصواعق المرسلة (١/ ٤٣٦).





## المبحث الثانى: الإجراءات، وطرائق التحليل

يتناول الأدوات والطرق الإجرائية التي يتبعها المنهج في دراسة هذا المجال من النظم القرآن، وفيه خمسة مطالب:

# المطلب الأول: دراسة السورة وفق نظمها وترتيبها، وعدم تفريق أجزائها وفق فنون البلاغة:

وذلك لأن السورة وحدة موضوعية لها اسمٌ يميّزها عن غيرها، ولها فاتحةٌ وخاتمة، ولها موضوعات كبرئ تنتظمُ جميع آياتها، وتتدرج في تقريرها، فلا سبيل للكشف عن بلاغتها إلا إذا كانت الدراسة تسير وفق التلاوة، أما تقسيمها على مسائل العلم كأن تُحشد التشبيهات في السورة، ثم الاستعارات.. إلخ ويتتبعها الدارس ويَجمعها في صعيدٍ واحد، فهذه تذهب بروح بلاغة السورة وجوهرها، فهي غير مجديةٍ إلا إذا جاءت بعد الدراسة المصاحبةِ لنظم السورة من أولها إلى آخرها، فتأتي حينئذٍ متممةً لها، لا سيما إذا لاحظ الدارس حضورًا ظاهرًا لبعض الظواهر اللغوية تتميز بها السورة، ككثرة التشبيهات فيها، أو قصر فواصلها، أو كثرة أقسامها (جمع قسَم)، أو كثافة الجمل الاسمية فيها أو الفعلية، أو ما فيها من فرائد، أو غير ذلك مما يرئ الدارس أنه بحاجة إلى إبرازٍ ومزيد تأمل في أغراضه، وهذا هو الإجراء الرابع الذي سيأتي ذكره.

وهل معنى ذلك أن الدراسات التي تخص نوعًا بلاغيًّا في القرآن بالبحث غير مجدية أيضًا؟

الجواب: لا، إذ هناك فرقٌ بين من يدرسُ سورةً، ومن يدرس نوعًا بلاغيًّا فيها أو في القرآن الكريم، فحديثنا عن الأول فحسب، فهو الذي لا يسوغ له أن يجعل السورة كالفهرس للأبواب البلاغية، فمثله مثل من عمد إلى قصيدةٍ من عيون الشعر العربي



# إصدار يونيو بعدد الاربعون بعلام العَالِيَّةِ العَالِيَّةِ العَالِيَّةِ العَالِيَّةِ العَالِيَّةِ العَالِيّةِ العَلَيْةِ العَلْمُ العَلَيْةِ العَلْمُ العَلَيْةِ العَلْمُ العَلْمُ

تخلب لبَّ سامعها وتهزُّ شعوره فأراد أن يبيِّن السبب في أن كان لها هذا الأثر وهذا الفضل، فبعثر أبياتَها وصنَّفها أصنافًا جديدةً، فعادت القصيدة غير القصيدة، ولم يعد لها من الماء والرونق والمزية ما كان لها.

أما الآخر -وهو من أراد بحث نوع بلاغيِّ في القرآن أو في سورة - فقد أراد بالقصد الأول ذلك النوع، وإنما جعل القرآن الكريم محلَّا له، ومعيارًا يقوِّم به معارفه، فهذا النوع مهمُّ ولا غنىٰ عنه.





# المطلب الثاني:

العدد الأربعون

تحديد مقصد السورة، ثم تقسيمُها إلى مقاطع حسب موضوعاتها وبيانُ مناسباتها، وأغراضِ انتقالاتها، ودراسةُ الفاتحة والخاتمة مبرزًا تلاؤمهما مع سائر مقاطع السورة وخدمتهما لغرضها الكلي

هذا إجراء مهم، فالسور -لا سيما الطوال منها- لا تدرس بلاغتها قطعةً واحدة، بل تُقسَّم أقسامًا: فاتحة السورة، وموضوعاتها، وخاتمتها، مع تحديد مقصدها على ما تقدم في الأساس السادس من أسس المنهج.

ويمكن أن تصنّف الموضوعات أيضًا إن اقتضت الحاجة، بل والآيات أيضًا، ثم تبنى على ذلك الدراسة البلاغية التحليلية، ويلاحظ فيها المعنى الكلي للسورة، ثم تعانق موضوعاتها، ودقيق مناسبتها، وحسن ابتدائها وختامها.

وسأطبق هذا الإجراء من خلال (سورة النبأ) زيادة في البيان، فأقول: هذه سورةٌ مكيَّةٌ، وبِتَدَبُّرِها يتبين أنَّ لها مقصدًا وهو (البعث)، وقد جاء جليًّا من أول السورة إلى آخرها، وانتظمتُه موضوعاتُها، وذلك على النحو التالى:

- فاتحة السورة وفيها الإخبار عن تكذيب المشركين بالبعث: وتمثلها الآيات (١-٣).
  - تهديدهم ووعيدهم: الآيتان (٤ ٥).
  - من آيات الله الدالة على قدرته على البعث: الآيات (٦- ١٦).
    - ما يجري يوم البعث: الآيات (١٧ ٤٠).

وبالتصنيف والترتيب على هذا النحو يَدِقُّ نظر الدارس، ويلحظ لطيف المناسبات، وحسن التقسيم، والخروج، والاعتراض، والاستطراد، وقبل ذلك اختيار المفردات وما توحيه، وأغراض التراكيب، وتنوع الأساليب، ويفصِّل القول في كلِّ قسم.



وقبل ذلك يعطي الفاتحة حقَّها من النظر المستقل ويجلِّي حسنَها وبراعةَ الابتداءِ بها، وكذلك الخاتمة؛ فإنه مع نظره في مفرداتها وتراكيبها يلاحظ وقوعها في ختام السورة، ويبحث عن وجه التأنق فيها.

وكما تصنَّف السورة، فقد تُقَسَّم الآية أو الآيات إن اقتضىٰ ذلك إبرازُ المعاني، كما في المقطع الثالث من سورة النبأ (الآيات ٦ – ١٦) فقد ذكر سبحانه وتعالىٰ تسعة أمورٍ دالةٍ علىٰ قدرته تعالىٰ علىٰ البعث، فلماذا هذه الأمور دون غيرها؟ وبتأملها سيَفتح له ذلك بابًا إلىٰ حسن تقسيمها وعظيم حجتها ولطف ترقيها، ويكشف له من بلاغتها ما كان خفيًا، ويرى أثر ذلك في نفسه اطمئنانًا، وفي لسانه بيانًا، وفي قلمه جريانًا.

وإذا كان في الآيات حوارٌ وحجاجٌ نظر فيها من هذه الجهة أيضًا عند دراسة بلاغتها، ليظهر له كيف أسهم البيانُ القرآنيُّ في تقديم تلك البراهين، وكيف احتج وأفحم، وذكَّر وأنذر، حتى أخضع العقلَ وأوجلَ القلبَ واستَدَرَّ الدمعَ.

 ﴿ وَيَنَقَوْمِ مَن يَنْصُرُنِى مِنَ ٱللَّهِ إِن طَرِدَتُهُمَّ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَلَا أَقُولُ لَكُمُ عِندِى خَزَآمِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِيَ عِندِى خَزَآمِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱللَّهُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِيَ عَندِى خَزَآمِنُ ٱللَّهُ خَيْرًا اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِّي إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ عَنْرَا لَلَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِّي إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَهُو اللَّهُ عَنْرَا لَا لَهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِّي إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ عَنْرَا لَا لَهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنِّي إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

فأجاب عن تلك الأمور الخمسة ونقضَها. والمقصود أن يتنبه البلاغي لمثل ذلك ليراعيه في تحليله البلاغي، فإن هو أغفله أو غفل عنه فقد طرَّق النقصَ إلىٰ عمله.

وقد أشار أبو بكر الباقلاني إلى شيء من هذا المنهج فقال: "فَأَجِلِ الرأي في سورة سورة، وآية آية، وفاصلة فاصلة، وتدبر الخواتم، والفواتح، والبوادي، والمقاطع، ومواضع الفصل والوصل، ومواضع التنقل والتحول، ثم اقضِ ما أنت قاضٍ، وإن طال عليك تأمل الجميع، فاقتصر على سورة واحدة، أو على بعض سورة"(١).





<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن (١٩٣).

#### المطلب الثالث

### تطيل المفردات والنظر في دلالات التراكيب وخصائصها، وحروف المعاني

وهذا ميدان البلاغة الأرحب، يحلل فيه البلاغي ويعلل وَفق ما تعلمه في علوم البلاغة: المعاني والبيان والبديع، ويستوفي الحديث عن المفردات والتراكيب لا سيما ما فيه عدول عن الأصل، ويمكن أن نذكر أهم الجوانب:

- المفردة من جهتها مادتها وصيغتها ودلالتها وسر اختيارها بين مرادفاتها؛ فيحقق أصل معنى المفردة بالرجوع لمعاجم اللغة ولسياقاتها في القرآن والسنة وفي كلام العرب شعرا ونثرًا، ولا يقتصر على معاجم اللغة فإنها لا تعطيك حدود المفردة حدًّا تامًّا. ثم يدقق في صيغة المفردة فعلًا أو اسمًا مشتقًّا، أو تعريفًا وتنكيرًا، أو إفرادًا وتثنيةً وجمعًا، وغير ذلك كحروف المعانى.
- الجملة؛ فينظر في الأساليب الخبرية والإنشائية وأغراضها، وفي التقديم والتأخير، والقصر.
- الجمل، وأهم مباحثها: الفصل والوصل، والإيجاز والإطناب، وخروج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر ومن مسائله: الالتفات، والتغليب.
  - فنون البيان: التشبيه والمجاز بأنواعه والاستعارة والكناية.
    - ألوان البديع اللفظي والمعنوي.

ويمكن الوقوف مع إيحاء الألفاظ وبلاغة صوتها أو نبرها إن رأى له شاهدًا يخدم المعنى.

وقد تقدم التنبيه على أن تُدرس هذه الأبواب مجتمعةً حسب ما يرد منها في كل آية، وألا تُقَسَّم السورةُ وَفقها فتتفرَّق أجزاؤُها.

ولا يمل مع ذلك من طول التأمل ومعاودة النظر فيما قرر البلاغيون ولا يقف عند رسوم ألفاظهم بل ينفذ منها إلى آفاق جديدة يبرز فيها بلاغة القرآن وإعجازه، وقد تقدم التنبيه على ذلك في الأساس الثامن من أسس المنهج.







# العدد الأربعون

#### المطلب الرابع

ملاحظة ما تتميز به السورة كالظواهر المتكررة فيها كتكرار مفردة أو تركيب أو آية، وكذلك العكس وهو ملاحظة الفرائد التي لم تردية غيرها سواءً كانت لفظةً أو تركيبًا أو أسلوبًا.

إذا تمت الدراسة بتحليل المفردات والتراكيب فيحسن العود مرة أخرى إلى السورة وإجالة النظر في الظواهر المتكررة فيها، وتدبر أغراض تكرارها وخدمتها لمقصد السورة؛ فمن درس سورة الرحمن لا يمكنه أن يتجاوز الحديث عن تكرار قوله: ﴿فَهِاً يِّ ءَالَآ مَ رَبِّكُما تُكَذِّبَانِ ، ومن قرأ سورة الشعراء كان لزامًا عليه أن يقف مع هاتين الآيتين: (إن في ذلك لآية وما كان أكثر مؤمنين. وإن ربك لهو العزيز الرحيم)، وفي سورة القمر قوله: (ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر)، وغيرها.

هذا في تكرار الآيات، وقد يكون في المفردات أو في الأساليب، ككثرة الأقسام في سورة الشمس مثلًا، أو الحذف أو غير ذلك.

ويقابل التكرار: الفرائد التي لم ترد في القرآن الكريم إلا في موضع واحد، كـ (اشتعل)، (رمزًا)، (ضيزى)، (رهوا)، (الطود)، وغيرها، فإن وجد مجال القول ذا سعةٍ فليقل.

وأعم من ذلك ألا يغيب عنه ما تتميز به السورة، من أي وجه كان، ككونها أطول سور القرآن كسورة البقرة، أو من السبع الطوال، أو من قصار السور، أو أول ما نزل أو آخر ما نزل، وكونها مبنية على فاصلة واحدة من أولها إلى آخرها كسورة القمر والمنافقون والشمس وغيرها، بل ما تغيرت فيه الفاصلة يستحق التأمل أو كما سماه د. الأمين الخضري: "كسر الإيقاع"(١).

وأنبه إلى أن هذه الظواهر التي يرصدها المتدبر قد لا يرى في بعضها دلالةً خاصةً تضيف إلى بلاغة السورة شيئًا لم يذكره، لكن على أي حالٍ لا بد أن يكون قد تنبه لها.





<sup>(</sup>١) ينظر: دراسات في إعجاز القرآن (٢١٩).

#### المطلب الخامس:

# توجيه الأسئلة للنص، ومنه سؤال البديل: لـم لـم يعبر بكذا؟

من المعلوم أن الكلام يمكن أداء أصل معناه بألفاظٍ وأساليبَ مختلفة، ومن هنا يتوجه سؤالٌ لكل نصِّ بليغٍ عن سر اختيار مفرداته وتراكيبه دون غيرها، ليظهرَ فَضْلُه وتَبِينَ مَزِيَّتُه، لا سيما عند العدول عما هو أولىٰ باديَ الرأي.

وليس التصريح بالأسئلة مقصودًا لذاته، وإنما المقصود أنها عملية عقلية حاضرةٌ في ذهن الدارس تفضي به إلى فهم عميقٍ للبيان القرآني وتكشف سموه وعلوه ومباينته لسائر الكلام، سواء كانت بافتراض سؤالٍ تبادر إلى الذهن، أو ورد على لسان طاعن، أو استحضر الكاتبُ الجواب عنه وإن لم يصرِّح به.

وهذه جادةٌ مسلوكةٌ عند أهل العلم في بيان بلاغة القرآن وإعجازه، فمن ذلك قول ابن قتيبة في حكايته لمطاعن الملحدين: "وقالوا في قوله تعالى: (فأذاقها الله لباس الجوع والخوف): كيف يذاق اللباس؟ وإنما كان وجه الكلام: فألبسها الله لباس الجوع والخوف، أو غشّاها الله لباس الجوع والخوف، أو فأذاقها الله الجوع والخوف، ويحذف اللباس"(١).

وقول الخطابي: "فإن قيل: إنا لا نسلم لكم ما ادعيتموه من أن العبارات الواقعة في القرآن إنما وقعت في أفصح وجوه البيان وأحسنها؛ لوجودنا أشياء منها بخلاف هذا الوصف عند أصحاب اللغة وأهل المعرفة بها، كقوله: (فأكله الذئب) وإنما يستعمل مثل هذا في فعل السباع خصوصًا: "الافتراس"، يقال: افترسه السَّبُع.."(٢).



<sup>(</sup>١) تأويل مشكل القرآن (٢٧).

<sup>(</sup>٢) بيان إعجاز القرآن (٤٦).

وقال الباقلاني: "وجه الوقوف على شرف الكلام أن تتأمل موقع قوله: (وهمت كل أمة برسولهم ليأخذوه) وهل تقع في الحسن موقع قوله: "ليأخذوه" كلمة؟ وهل تقوم مقامه في الجزالة لفظة؟ وهل يسد مسده في الأصالة نكتة؟ لو وضع موضع ذلك (ليقتلوه)، أو (ليرجموه)، أو (لينفوه)، أو (ليطردوه) أو (ليهلكوه)، أو (ليذلوه)، ونحو هذا =ما كان ذلك بديعًا ولا بارعًا، ولا عجيبًا ولا بالغًا، فانقد موضع هذه الكلمة، وتعلم بها ما تذهب إليه من تخير الكلام، وانتقاء الألفاظ، والاهتداء للمعاني، فإن كنت تقدر أن شيئا من هذه الكلمات التي عددناها عليك أو غيرها، يقوم مقام هذه اللفظة، لم تقف على غرضنا من هذا الكتاب، فلا سبيل لك إلى الوقوف على تصاريف الخطاب، فافزع إلى التقليد، واكف نفسك مؤونة التفكير"(١).

فهذا النص جيدٌ في الكشف عن كون فكرة المقارنة بالبدائل الممكنة هي أعلىٰ المسالك في فقه بلاغة النص<sup>(٢)</sup>.

حتى إذا بلغت النوبة عبد القاهر والزمخشري وجدناهما حَفِيَّنِ بهذا الأصل، لا تكاد تخلو منه آيةٌ استنطقا بلاغتها، كما فعل عبد القاهر عند قوله تعالىٰ: ﴿ وَٱللَّهُ تَعَلَ الرَّأْسُ شَيّبًا ﴾ [سورة مريم: ٤]، فقد بيَّن مزيتها وفضلها على ما لو قيل: (واشتعل شيب الرأس)، أو (اشتعل الشيب في الرأس)(٣)، وكما قال في بلاغة المجاز العقلي: "من الذي يخفىٰ عليه مكانُ العلوِّ وموضعُ المزيَّةِ وصورة الفرقان بين قوله تعالىٰ: ﴿ فَمَا رَبِحَت يَبِّحَلَرَهُمْ مُ ﴾ [سورة البقرة: ١٦]، وبين أن يقال: (فما ربحوا في تجارتهم)؟"(٤).



<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن (١٩٧).

<sup>(</sup>٢) مدخل إلى البحث البلاغي (٧٠).

<sup>(</sup>٣) دلائل الإعجاز (١٠٠).

<sup>(</sup>٤)دلائل الإعجاز (٢٩٥).

# العدد الاربعون عليّة الغَالِيّة الغَالِيّة العَالِمَة العَربيّة العَالِمَة العَربيّة العَالِمَة العَربيقون على العدد الاربعون على العدد ا

وهكذا فعل الزمخشري وصَدَّر كثيرًا من تلك الموازنات بقوله: "فإن قلتَ.. قلتُ.. "، كقوله عند آية: ﴿ يَجُعَلُونَ أَصَلَمِعَهُمْ فِي ٓ ءَاذَانِهِم ﴾ [سورة البقرة: ١٩] "فإن قلت: رأس الإصبع هو الذي يُجعل في الأذن، فهلا قيل: (أناملهم)؟"(١).

والمقصود أن هذا الإجراء مهم في دراسة بلاغة الآية والسورة، فإنه لم يكتف بسبب ورودها على تلك الهيئة المخصوصة، بل تم مها ببيان بلاغتها بالنظر إلى ما يقاربها في لسان العرب، وهذا أدعى في البَصَر بوجه إعجازها.

وذلك لأن المتكلم بأي كلام تكون عنده خيارات متعددة يعبر فيها عن مراده، فيختار الأمثل منها عنده، ثم يأتي مَن بَعدَه ليسبُرَ تلك البدائل ويرئ صدق هذا الاختيار، ومع وجود هذه الاحتمالات يظهر الفضل، وفي ذلك يقول عبد القاهر: "لا فضيلة حتى ترى في الأمر مصنعا، وحتى تجد إلى التخير سبيلا، وحتى تكون قد استدركت صوابا"(٢). وقال: "واعلم أنه إذا كان بينا في الشيء أنه لا يحتمل إلا الوجه الذي هو عليه حتى لا يشكل، وحتى لا يحتاج في العلم بأن ذلك حقه وأنه الصواب إلى فكر وروية =فلا مزية، وإنما تكون المزية ويجب الفضل إذا احتمل في ظاهر الحال غير الوجه الذي جاء عليه وجها آخر، ثم رأيت النفس تنبو عن ذلك الوجه الآخر، ورأيت للذي جاء عليه حسنا وقبولا تعدمهما إذا أنت تركته إلى الثاني "(٣).

قال د. إبراهيم الهدهد: "طرح الاحتمالات التركيبية الممكنة من مسالك فقه بلاغة النظم عند الأئمة.. وهي فكرة متجذرة في التراث البلاغي، وهي قائمة على اعتبار أن الأديب كانت عنده حين بناء النص عدة احتمالات تركيبية، وأنه اصطفى



<sup>(</sup>١) الكشاف (١/ ٨٤).

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز (٩٨).

<sup>(</sup>٣) دلائل الإعجاز (٢٨٦).



منها ما هو أنسب بمقصده وألصق بمراده"(١)، وقال: "وكأنه إجماع من الأسلاف على أن المنهج السديد في استخراج مكنون بلاغة الذكر الحكيم: هو مساءلة الكلام، وطرح التعبيرات الممكنة.. وبقدر مساءلة الكلام والمثابرة في البحث عن أجوبة، يكون عطاء الرحمن في فقه بلاغة الكتاب العزيز"(٢).



<sup>(</sup>١) مدخل إلى البحث البلاغي (٦٥).

<sup>(</sup>٢) السابق (٤٧).

#### الخاتمة

تم بحمد الله هذا البحث، وفيه محاولة وضع منهج لدراسة بلاغة السورة، وقد مهدته بالحديث عن معنى السورة، وعن الفرق بين دراسة السورة ودراسة الآية، ثم عقدت مبحثين أحدهما في أسس المنهج، والآخر في إجراءاته، واشتملا بمجموعهما على اثني عشر مطلبًا، ولا أريد أن أعيد ما إجمال ما فصّلته في البحث بعدًا عن التكرار، ولذلك سأكتفي بذكر ما لم أقدّم التصريح به فأقول:

أولًا: وضع المنهج هو الخطوة الأولىٰ في أي عمل علمي، فلا يَستغني عنه الباحث، ولو كان واضحًا في ذهنه، فإن وجوده مكتوبًا يضمن ألا يندَّ عنه شيءٌ مع انغماسه في تفاصيل بحثه.

ثانيًا: المقصود بهذا المنهج المعالم الكبرى التي لا يجوز الإخلال بها، ولكل باحث بعد ذلك أن يزيد ما يراه لا سيما إذا اقتضت دراسته ذلك، وكذلك لا يُقصد السير على ترتيب هذا المنهج في كل دراسة، وإنما المهم مراعاة تلك المعالم وللباحث بالطريقة التي يرى أنها أنفع.

ثالثًا: السورة وحدة موضوعية مميَّزةٌ باسم ولها أولٌ وآخِر، فدراستها مختلفة عن دراسة آيةٍ أو آيات، وتبعًا لذلك يجب أن يختلف منهج دراستها، وهو ما انتهض به هذا البحث.

رابعًا: دارس البلاغة القرآنية لا يمكن أن يستقل بعلمه بالبلاغة دون أن يستعين بالعلوم التي تشاركه في فهم معاني الآيات وخاصة علم التفسير، فيجب أن يوائم بين تلك العلوم، ويعرف حدود كل علم، وحينئذ ستكون متعاضدة لا متعارضة، وإن لم يفعل ذلك فسيكون على خطر من أن يقول في كتاب الله تعالى بغير علم ولا هدى.

هذا ما تيسَّر حسب جهدي وطاقتي، فإن كان من صواب فمن الله وحده، وإن كان من خطأ فمن نفسي والشيطان وأستغفر الله تعالى، وأرجو من أهل العلم أن يرشدوا ويقوِّموا، لأن المناهج لا تتم إلا بذلك.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه.





# العدد الأربعون

#### فهرس المراجع

الإتقان في علوم القرآن: السيوطي، تحقيق مركز الدراسات القرآنية، مجمع الملك فهد، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.

الاستقامة: ابن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، من مطبوعات جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ.

الأسلوب في الإعجاز البلاغي للقرآن الكريم: د. محمد كريم الكوَّاز، جمعية الدعوة الإسلامية العالمية، ليبيا، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.

الإعجاز البلاغي دراسة تحليلية لتراث أهل العلم: د. محمد محمد أبو موسى، مكتبة وهبة، مصر، الطبعة الثانية، ١٤١٨هـ.

إعجاز القرآن: أبو بكر الباقلاني، تحقيق السيد أحمد صقر، دار المعارف، مصر، دون تاريخ.

الإيضاح لتلخيص المفتاح: الخطيب القزويني، حققه الدكتور ضياء الدين القالش، دار اللباب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٤٥هـ.

البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري: د. محمد أبو موسى، مكتبة وهبة، مصر، الطبعة الثانية، ١٤٠٨هـ.

بيان إعجاز القرآن: أبو سليمان الخطابي، تحقيق ودراسة د. يوسف العليوي، دار التوحيد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٣٩هـ.

تأويل مشكل القرآن: ابن قتيبة، تحقيق السيد أحمد صقر، دار التراث، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٩٣هـ.

التفسير البسيط: الواحدي، تحقيق مجموعة من الباحثين، من مطبوعات جامعة الإمام بالرياض، ١٤٣٠هـ.

تفسير القرآن بالقرآن تأصيل وتقويم: د. محسن المطيري، دار التدمرية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٣٢هـ.

التلخيص في أصول الفقه: أبو المعالي الجويني، تحقيق بشير العمري وزميله،



دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧ هـ.

الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح: شيخ الإسلام ابن تيمية، مركز تأصيل للدراسات والبحوث، جدة، الطبعة الأولى، ١٤٤١هـ.

الحيوان: الجاحظ، تحقيق عبد السلام هارون، تصوير دار الجيل.

الخواطر السوانح في أسرار الفواتح: ابن أبي الإصبع، تحقيق د. حفني شرف، الرسالة، بيروت، ١٩٦٠م.

دراسات في إعجاز القرآن الكريم: د. محمد الأمين الخضري، مكتبة وهبة، مصر، الطبعة الأولى، ٢٠١٧م.

شرح مختصر الروضة: الطوفي، تحقيق عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.

الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة: ابن القيم، تحقيق حسين عكاشة، دار عطاءات العلم، الطبعة الأولى، ١٤٤٢هـ.

القرائن عند الأصوليين: د. محمد المبارك، من مطبوعات جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.

قواعد الترجيح عند المفسرين: د. حسين الحربي، دار القاسم، السعودية، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.

الكشاف عن حقائق التنزيل: الزمخشري، حققه وعلق عليه ماهر أديب حبوش، دار اللباب، تركيا، الطبعة الثانية، ١٤٤٢هـ.

مدخل إلى البحث البلاغي: د. إبراهيم الهدهد، مكتبة وهبة، مصر، الطبعة الأولى، ٢٠١٨م.

مراجعات في أصول البحث البلاغي: د. محمد أبو موسى، مكتبة وهبة، مصر، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.

المسكوت عنه في التراث البلاغي: د. محمد أبو موسى، مكتبة وهبة، مصر، الطبعة الأولى ٢٠١٧م.

منهج التعامل مع الشاهد البلاغي بين عبد القاهر وكل من السكاكي

## منهج دراسة بلاغة السورة



والخطيب القزويني: د. عويض العطوي (بحث منشور ضمن مجلة جامعة أم القرئ لعلوم الشريعة واللغة العربية وآدابها، ج ۱۸، ع ۳۰، جمادى الأولى ١٤٢٥هـ).

منهج المدرسة العقلية الحديثة في التفسير: د. فهد الرومي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ.

الموافقات: الشاطبي، تحقيق مشهور آل سلمان، دار عفان، الطبعة الأولى، ١٤١٧ه. الموشح في مآخذ العلماء على الشعراء؛ المرزباني، تحقيق على البجاوي، دار الفكر العربي، القاهرة.

نقد الشعر: قدامة بن جعفر، تحقيق كمال مصطفىٰ، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثالثة.

الوحدة السياقية للسورة في الدراسات القرآنية: د. سامي العجلان، دار التفسير، جدة، الطبعة الثانية، ١٤٣٦هـ.



