



كلية معتمدة من الهيئة القومية لضمان جودة التعليم والاعتماد

# دلائل الدعاء في سورة الأنبياء

إعداد

## د / عبد الصمد إسحاق حامد

أستاذ التفسير المشارك / قسم القرآن الكريم وعلومه / كليت الدراسات الإسلاميت الجامعت الأمريكيت المفتوحة / المركز الإقليمي الأول

مجلة كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية العدد الرابع والأربعون، لعام ١٤٤٦هـ عجلة كلية أصول الدين والدعوة بالمنوفية الطباعي يونيو ٢٠٢٤م والمودعة بدار الكتب تعت رقم ٢٠٢٤/٦١٥٧ والترقيم الدولي الطباعي I.S.S.N 2974-4660





## دلائل الدعاء في سورة الأنبياء

عبد الصمد إسحاق حامد

قسم القرآن الكريم وعلومه، كليت الدراسات الإسلامية، الجامعة الأمريكية المفتوحة، المركز الإقليمي الأول.

## ملخص البحث: \_

من نعم الله تعالى على هذه الأمة أن جعلها وارثة لتجارب وعلوم ومعارف الأنبياء السابقين، في العقيدة والعبادة والدعوة والدعاء والصبر وغيره، مما جعلها أمة قوية فتية عصية على الأعداء، صابرة على البلاء، متجددة الآمال عظيمة الرجاء. وقد قدمت لنا سورة الأنبياء عبر صفحاتها المشرقة وآياتها البينة أروع صور المناجاة في دعاء الأنبياء، ووقوفهم بين يدي الله تعالى، يسألونه حاجتهم، فاستجاب الله تعالى دعاء هم، وقضى الله لكل منهم حاجته، عاجلا ليس آجلا، وأثنى عليهم لحسن شمائلهم، ومن أعظمها المبادرة في فعل الخيرات، وعليه فإن فعل الخيرات من أقرب الطرق لإجابة الدعاء، وهو صورة من صور الأخذ بالأسباب، وبالجمع بين الأخذ بالأسباب، والدعاء يتحقق التوكل، ومن يتوكل على الله فهو حسبه.

في هذا المنهج الرباني، الذي استعرضته سورة الأنبياء، دعوة إلى الاقتداء بأنبياء الله تعالى، وبإمامهم محمد صلى الله عليه وآله وسلم، في عبادتهم وتبتلهم لله تعالى، وفي غيرتهم على دين الله تعالى وعملهم الدؤوب على نشره وتبليغه.

الكلمات الافتتاحية: - دلائل - الدعاء - سورة الأنبياء - العبادة - الصبر.

~~.~~;;;;;;...~..~



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

## Evidence of supplication in Surat Al-Anbiya

#### Abdul Samad Ishaq Hamid

Department of the Holy Quran and its Sciences / College of Islamic Studies / American Open University / First Regional Center.

Email: -

#### Abstract:

One of the blessings of God to this nation that to make it a successor to the experience and Knowledge of past prophets; in faith and worship, advocacy and prayer and patience and other, making it a strong nation obstinate young patient on the scourge with renewed hopes of a great hope. Have given us the Holy Koran over the pages bright verses evidence finest images of intimacy in the prayer of the prophets and would stand in the hands of God; asking their needs. Allah answered their prayers, and spent God each need, sooner rather than later, and commended them for good Hmailhm, and the greatest initiative in do good things, and therefore do good ways from the nearest answer to prayer, a form of taking the means, and combining the introduction of the grounds and pray achieved trust, and trust in Allah, He will suffice.

In this approach the Lord, which was reviewed by Al-Anbiya, a call to follow the prophets of God, and their Imam Muhammad peace be upon him, in worship and Tpţlhm God, in their enthusiasm for the religion of God and hard work to be disseminated and communicated.

**Keywords**: - Evidence - Supplication - Surat Al-Anbiya - Worship - Patience.





## ؠڹ<u>ٞڐ؊ڵۺؙڵڂڴڵڿؖ؊ٛؠ</u> مُڡۜڒؖڝؙؠ

الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، والصلاة والسلام على سيدنا محمد النبي الأمي، السراج المنير البشير النذير، الهادي إلى صراط الله المستقيم صلى الله عليه وعلى آله النجباء، وأصحابه الأوفياء، والتابعين الأصفياء، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### وبعد:

إن حاجات الإنسان متعددة ومشكلاته متجددة، تتجاذبه الأهواء، وتصادمه الصعوبات، وتتاوشه سهام العداوة من النفس والإنسان والجن، هذا في شأن الأفراد. أما الأمة والجماعات ليست بأحسن حال، لأن الجهل يموج، والفقر ينتشر، والفرقة تظهر، والأعداء يتربصون بالأمة، ذيحملون الدمار، ويبطنون الحقد، وليس من سبيل للخروج من هذا المعترك المظلم إلا بالدعاء، لأن الدعاء مفتاح كل خير، مغلاق كل شر، مع الأخذ بالأسباب، وفعل الخير، لأن فعل الخير أقرب الطرق لإجابة الدعاء، وبالجمع بين الأخذ بالأسباب والدعاء يتحقق التوكل.

ليس في سورة الأنبياء دعاء صريح بهلاك الكفار، وإنما فيها التأكيد على أن محمدا صلى الله عليه وآله وسلم أرسله الله تعالى رحمة للعالمين، ومن هنا يظهر التناسب بين آيات السورة، والانسجام والتناسق العجيب في المعنى والمنهج والهدف، فكل نبي رحمة لقومه يحظى بها من آمن منهم ومحمد صلى الله عليه وسلم رحمة للعالمين قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةَ لِلْعَالَمِينَ ﴿ وَمَا لَمُعَالِمِينَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ لَا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ١٠٧



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

الدعاء في سورة الأنبياء فيه طابع الخصوصية، إذ أن مطلب كل نبي في السورة لحاجة خاصة به، ولما كانوا هم أعرف الخلق بالله فقد اشتملت السورة على جوامع الدعاء ولطائف الأنس والمناجاة، وفي ذلك تربية للمؤمن، لينهل من هذه الأدعية النبوية ما يناسب حاجته.

إن من نعم الله تعالى على هذه الأمة، أن جعلها وارثة لتجارب وعلوم ومعارف الأنبياء السابقين في التوحيد والدعوة والدعاء والصبر وغيره، وقد أمر الله تعالى نبيه محمد صلى الله عليه وسلم أن يقتدي بهم قال تعالى: ﴿أُولَكَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللّهُ فَيَهُ دَنِهُمُ ٱقْتَدِقُ ﴿ اللّهُ وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَ وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَ وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَ وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَا وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجَنّ وَالْإِنسَ إِلّا لِيعَبُدُونِ ﴿ وَمَا أَنْ اللّهِ اللّهُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

## أهمية البحث:

تأتي أهمية هذا البحث مما يتعلق به وهو كتاب الله تعالى ومكانة الدعاء وأهميته وحاجة الإنسان والأمة إليه لصلاح الدنيا والآخرة.

## أهداف البحث:

١/ بيان أهمية الدعاء.

٢/ معرفة دعاء الأنبياء.

٣/ إثارة الاهتمام بالدعاء والحض عليه.

## منهج البحث:

سأتبع في كتابة هذا البحث المنهج الاستقرائي والتحليلي.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: ٥٦.



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

#### حدود البحث:

1. ركزت في هذه الدراسة على دعاء الأنبياء الوارد في السورة، والأنبياء هم: إبراهيم، وأيوب، ويونس، وزكريا، عليهم السلام، مع العلم بأن أوجها أخرى من الدعاء قد وردت في غيرها من سور القرآن الكريم، بما يمكن أن يشكل دراسات مماثلة، تثري هذا الموضوع الهام في حياة العباد.

٢. غضضت الطرف عن تناول القصص، وحصرت اهتمامي بالدعاء

#### خطم البحث:

تتكون خطة البحث من مقدمة وتمهيد وخمسة مباحث وخاتمة.

التمهيد: ويشتمل على معنى الدلائل، ومعني الدعاء في اللغة والاصطلاح، وتعريف بسورة الأنبياء وبيان فضلها، وبعض ما اشتملت عليه.

المبحث الأول: دعاء نبى الله إبراهيم عليه السلام.

المبحث الثاني: دعاء نبي الله أيوب عليه السلام.

المبحث الثالث: دعاء نبى الله ذا النون عليه السلام.

المبحث الرابع: دعاء نبي الله زكربا عليه السلام.

المبحث الخامس: من شمائل الأنبياء عليهم السلام.

الخاتمة: وتشمل النتائج والتوصيات



#### دلائل الدعاء في سورة الأنبياء

#### التمهيد

## معنى الدلائل في اللغة:

الدلائل في اللغة: جمع دليلةٍ أو دلالةٍ ويجمع الدلالةُ على دلالاتٍ، والدليل ما يستدل به والدليل والدالُ، وقد دله على الطريق يدله دلالة ودلالة ودُلولة والفتح أعلى.(١)

## معنى الدعاء في اللغة:

والدعاء في اللغة: دعوت الله أدعوهُ دعاءً ابتهلت إليه بالسؤال ورغبت فيما عنده من الخير (٢). ودعوت فلاناً، أي صحتُ به واستدعيته، ودعوت الله له وعليه دعاءً. والدعوةُ المرةُ الواحدة، والدعاءُ: واحد الأدعيةِ، وأصله دعاوٌ (٣).

## معنى الدعاء في الاصطلاح:

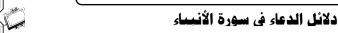
أما معنى الدعاء في الاصطلاح، مَسْأَلَةَ الْعَبْدِ رَبَّهُ وَمَا وَعَدَ أَوْلِيَاؤَهُ عَلَى طَاعَتِهِمْ بعِلْمِهمْ بطَاعَتِهِ<sup>(٤)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن منظور؛ محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي؛ لسان العرب، دار صادر، بيروت، ط۱: (۲٤٧/۱۱) مادة، دل، الزَّبيدي؛ محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، مجموعة من المحققين، دار الهداية: (۱/ ۲۰۲۷)، مادة، د ل ل.

<sup>(</sup>۲) الفيومي؛ أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي، أبو العباس (المتوفى: نحو ... ۱۷۷هـ) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، المكتبة العلمية – بيروت: (... .. .. مادة .. .. ..

<sup>(</sup>٣) الجوهري؛ إسماعيل بن حماد، الصِّحاح في اللغة، تحقيق احمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، ط٣: (٢٠٧/١)، مادة، دعا.

<sup>(</sup>٤) الطبري؛ محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: ٣١٠هـ) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، الطبعة: الأولى، (٢٧٣/٣).



وجاء في السنة عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما، قال سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: (الدعاء هو العبادة)(١) ثم قرأ: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسۡتَجِبُ لَكُمُ اللهِ وسلم يقول: (الدعاء هو العبادة)(١) ثم قرأ: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسۡتَجِبُ لَكُمُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وجاء في فتح الباري في معنى الحديث: أن الدعاء من أعظم العبادة فهو كالحديث الآخر: " الحج عرفة " $^{(7)}$  أي معظم الحج وركنه الأكبر  $^{(2)}$ .

وليس المقصود من الدعاء الإعلام، بل إظهار العبودية والذلة والانكسار، والرجوع إلى الله تعالى بالكلية (٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي؛ محمد بن عيسى سورة أبو عيسى الترمذي السلمي، سنن الترمذي الناشر، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق احمد محمد شاكر، وآخرون بدون طبعة بدون تاريخ، كتاب تقسير القرآن الكريم، باب، ومن سورة البقرة، حديث رقم، (۲۹۲۹): (۲۱۱/۵). قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>۲) سورة، غافر: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي؛ كتاب الحج، باب، ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج، حديث رقم، (٨٩٨): (٢٢٨/٣). وجاء في سنن الترمزي، عن بكير بن عطاء عن عبد الرحمن بن يعمر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: الحج عرفة هذا الحديث المعروف صح عند أهل الحديث بهذا الاسناد. أنظر، سنن الترمزي، تحقيق، بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي – بيروت ط، (١٩٩٨ م)، كتاب المناقب، باب، في فضل الشام واليمن: (٢٥٧/٦).

<sup>(</sup>٤) ابن حجر؛ الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، دار الفكر، (بيروت لبنان ٢١٦هـ): (١٨/ ٥٥).

<sup>(°)</sup> الرازي؛ فخر الدين أبو عبدالله محمد بن عمر بن الحسن التيمي، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط١ (١١٤/١ هـ - ٢٠٠٠م): (١١٤/٣)



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

## تعريف بسورة الأنبياء:

سورة الأنبياء حسب ترتيبها في المصحف، هي السورة الواحدة والعشرون، وآياتها اثنتا عشرة ومائة، وهي في الجزء السابع عشر من أجزاء القرآن الكريم كما أنها مكية النزول.

وسميت (بسورة الأنبياء)، لأن الله تعالى ذكر فيها طائفة من الأنبياء هم: إبراهيم، وإسحاق، ويعقوب، ولوط، ونوح، وداود، وسليمان، وأيوب، وإسماعيل، وذو الكفل، وذو النون، وزكريا، وعيسى عليهم الصلاة والسلام، وجاء في ختام السورة أن رسالة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم رحمة للعالمين.

## فضل سورة الأنبياء:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: (بني إسرائيل، والكهف، ومريم، وطه، والأنبياء، هن من العتاق الأُولِ وهن من تِلادِي) (١). أراد بالعتاق الأُولِ السور التي أُنزلت أولاً بمكة، وأنها من أول ما تعلمه من القرآن (٢).

ومعنى قوله وهن من تلادي: أي من أول ما أخذته وتعلمتُه بمكة، والتَّالد: المال القديم الذي وُلد عندك وهو نقيض الطارف<sup>(٣)</sup>. والطِّرْفُ من مال الرّجل، هو: الطّارف والمستطرف الذي قد استفاده، ولم يكن أَصْليّا من ميراثِ ولا اعتقار قبل ذلك<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري؛ محمد بن اسماعيل أبو عبدالله الجعفي، تقديم الشيخ احمد محمد شاكر، دار الجيل بيروت، كتاب فضائل القرآن، باب، تأليف القرآن، حديث رقم، (٤٩٩٤): (١٨٥/٦).

<sup>(</sup>۲) ابن الجزري؛ أبو السعادات المبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث والأثر، المكتبة العلمية، بيروت، (۱۳۹۹هـ -۱۹۷۹م)، تحقيق طاهر احمد الزاوي - محمود محمد الطناحي: (۳۸۹/۲)، باب العين مع التاء.

<sup>(</sup>٣) ابن الجزري؛ المرجع نفسه: (١/٥٢٦).

<sup>(</sup>٤) الفراهيدي؛ أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (المتوفى: ١٧٠هـ)، كتاب العين، المحقق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال: (٢/٥/١)، باب، طرف.



#### دلائل الدعاء في سورة الأنبياء

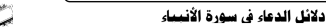
هذه السورة وأخواتها محل اعتزاز هذا الصحابي الجليل، كيف لا وهن مصابيح الهداية، التي أضاءت قلبه فتفتق إيمانا وعلماً وهدى.

## بعض مما اشتملت عليه السورة:

- بدأت سورة الأنبياء بداية شديدة في التحذير من مرض الغفلة وما يترتب عليها من اللعب ولهو القلوب. قال تعالى: ﴿أَقَتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفَلَةِ مِن اللعب ولهو القلوب. قال تعالى: ﴿أَقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ يَلْعَبُونَ وَمُّمُ مِضُونُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ وَمُّمَ يَلْعَبُونَ وَمُّ مَعْرِضُونَ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرِمِّن رَبِّهِم مُّحَدَثٍ إِلَّا السَّتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ وَهُمْ لَكُمُ وَأَسَرُوا النَّجَوى اللَّذِينَ ظَلَمُوا هَلَ هَذَا إِلَّا بَشَرُ مِثْ لُكُمْ أَفْتَأْتُونَ السِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبُورُونَ وَ اللَّهُولُ اللَّذِينَ طَلَمُوا هَلَ هَذَا المرض لأن من السِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبُورُونَ وَ اللهو.
- تدور سورة الأنبياء حول معنى القدوة، ونركز على ناحيتين مضيئتين في حياة كل نبي، طاعته وعبادته وخشيته لله تعالى، ثم دعوته وإصلاحه في قومه، فهي بذلك تقدم النموذج الأمثل في حسن التعامل مع الله وفي حسن التعامل مع الله. العبادة والدعوة إلى الله.
- دعاء الأنبياء وخشوعهم وخضوعهم والانسجام والتناسق والتناسب بين الألفاظ والأحوال والاستجابة يؤكد وحدة رسالتهم وتكامل دعواتهم، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَاذِهِ وَالْحَدَةُ وَالْكُمُّ فَأَعَبُدُونِ ﴿ (١) فَأَمَةُ الأنبياء أَمّة واحدة، وكل نبي له دور في بناء الدين، ليأتي خاتم الأنبياء والمرسلين ويكمل بناء الدين، وفي بيان هذا المعنى جاء الحديث النبوي الشريف: " مثلي ومثل الأنبياء، كمثل رجل بنى داراً فأتمها وأكملها إلا موضع لبنة، فجعل الناس يدخلونها ويتعجبون منها، ويقولون: لولا

<sup>(</sup>١) سورة، الانبياء: ١-٣.

<sup>(</sup>٢) سورة، الانبياء: ٩٢.



موضع اللبنة، قال رسول الله صلى الله عليه و آله وسلم: فأنا موضع اللبنة، جئت فختمت الأنساء "(١).

• بینت السورة أن كل نبي بعث إلى قومه خاصة، مؤكدة عمومیة رسالة سیدنا محمد صلى الله علیه وسلم قال تعالى: ﴿وَمَا آَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ محمد صلى الله علیه وسلم قال تعالى: ﴿وَمَا آَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ الله علیه وسلم قال تعالى: ﴿وَمَا آَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ الله علیه وسلم قال تعالى:

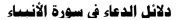
وفي هذا المنهج الرباني، الذي استعرضته سورة الأنبياء، دعوة الى الاقتداء بأنبياء الله تعالى، وبإمامهم محمد صلى الله عليه وسلم، في عبادتهم وتبتلهم لله تعالى، وفي غيرتهم لدين الله تعالى وعملهم الدؤوب على نشره وتبليغه.

~~·~~;;;;;;;......

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم؛ أبو الحسين مسلم بن الحجاج النيسابوري، صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط۱ (۱۳۷۵ه – م۱۹۰۵)، كتاب الفضائل، باب، ذكر كونه صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين، حديث رقم، (۲۲۸۷): (۲۲۸۷).

<sup>(</sup>٢) سورة، الانبياء: ١٠٧.

<sup>(</sup>٣)- سورة، الانبياء: ١٠٤.





## المبحث الأول: دعاء نبي الله ابراهيم علي السلام

قوله تعالى: ﴿قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ۞ قُلْنَا يَكنَارُكُونِي بَرْدَا وَسَلَمًا عَلَىٓ إِبْرَهِيمَ ۞ وَأَرَادُواْ بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ۞ (١).

<sup>(</sup>١) سورة، الانبياء: ٦٨-٧٠.





جاء في تفسير القرآن العظيم أنه عرض له جبريل وهو في الهواء، فقال: ألك حاجة؟ قال أما إليك فلا، وأما إلى الله فبلي (١).

وجاء في الجامع لأحكام القرآن: ثم رموا به في المنجنيق من مضرب شاسع، فاستقبله جبريل، فقال يا إبراهيم ألك حاجة؟ قال: " أما إليك فلا "، فقال جبريل: فاسأل ربك، فقال: " حسبى من سؤالى علمه بحالى "(٢)

أقول قول نبي الله إبراهيم عليه السلام: "حسبي من سؤالي علمه بحالي " فيه من استحضار المعية ومطلق الثقة في طلاقة القدرة ومن كان الله معه فلا غالب له، وهذا عين السؤال بل أبلغه، وقد شهدت آيات القرآن الكريم بسؤال إبراهيم في مواطن كثيرة، وفي السنة النبوية المطهرة شواهد لهذا الأثر.

روى البخاري عن البراء بن عازب عن أبي بكر رضي الله عنه، في حديث طويل عن الهجرة فَارْتَحَلْنَا بَعْدَمَا مَالَتِ الشَّمْسُ، وَاتَّبَعَنَا سُرَاقَةُ بْنُ مَالِكِ، فَقُلْتُ: أُتِينَا يَا رَسُولَ اللهِ، فَقَالَ: « لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ مَعَنَا » فَدَعَا عَلَيْهِ النَّبِيُّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَارْتَطَمَتْ بِهِ النَّبِيِّ وَسَلَّى الله عَنه قال كنت مع النَّبِيِّ فَرَسُهُ إِلَى بَطْنِهَا (٣)، وعَنْ أَنَسٌ قال: حَدَّتَتِي أَبُو بَكْرٍ رضي الله عنه قال كنت مع النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وآله وَسَلَّمَ فِي الْغَارِ فَرَأَيْتُ آثَارَ الْمُشْرِكِينَ، قلت يا رسول الله لو أن أحدهم رفع قدمه رآنا، قال: ما ظنك باثنين الله ثالثهما (٤).

<sup>(</sup>۱) ابن كثير؛ أبو الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، (۷۷٤ هـ)، تفسير القرآن العظيم، تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض ط۲، (۲۰۱ه- ۱۹۹۹م): (۳۰۱/۵).

<sup>(</sup>٢) القرطبي؛ أبو عبد الله محمد بن احمد بن أبي بكر بن فرح، الجامع لأحكام القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، (٢١٦هـ - ١٩٩٥م): (٣٠٣/١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب المناقب، باب، علامات النبوة، حديث رقم، (٣٦١٥): (٢٠١/٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري؛ كتاب التفسير، باب علامات النبوة في الإسلام، حديث رقم، (٣٦١٥): (٤/ ٢٠١).



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

جاء في فتح الباري: ومعنى ثالثهما: ناصرهما ومعينهما وإلا فالله ثالث كل اثنين بعلمه، وفي الحديث منقبة ظاهرة لأبي بكر (١).

قَالَتْ عَائِشَةُ: وَأَبُو سَعِيدٍ، وَابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ: «وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْغَارِ»(٢)

وعَنْ أَنسٍ، عَنْ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: وَأَنَا فِي الغَارِ: لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لَأَبْصَرَنَا، فَقَالَ: «مَا ظَنُّكَ يَا أَبَا بَكْرٍ بِاثْنَيْنِ اللَّهُ ثَالِثُهُمَا» (٣)

قوله صلى الله عليه وآله وسلم: " لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللّهَ مَعْنَا "حكاه لنا القرآن، قال تعالى: 
﴿ إِلَّا شَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ اللّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِيَ الثّنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْفَارِ 
إِذْ يَـقُولُ لِصَحِيهِ عَلَيْهِ وَأَيّدَهُ وَبِحُنُودٍ 
إِذْ يَـقُولُ لِصَحِيهِ عَلَيْهِ وَأَيّدَهُ وَبِحُنُودٍ 
إِذْ يَـقُولُ لِصَحِيهِ عَلَيْهِ وَأَيّدَهُ وَبِحُنُودٍ 
لَوْ تَكُوهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِمَ الْعُلْيَا وَاللّهُ 
لَوْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَامِمَةُ اللّهِ هِمَ الْعُلْيَا وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَكِلْمَةُ اللّهِ هِمَ الْعُلْيَا وَاللّهُ عَنْ وَكِلْمَةُ اللّهِ هِمَ الْعُلْيَا وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِمَ الْعُلْيَا وَاللّهُ عَنْ وَكِيرُ وَكِيمَةً اللّهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَنْ وَكَلْمَا اللّهُ عَلَيْ وَكِيمَةً اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَكِلْمَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللل

وقوله صلى الله عليه وآله وسلم: " ما ظنك باثنين الله ثالثهما " جاءت به السنة المطهرة، و ليس في القولين صريح دعاء، ولكن فيهما الثقة الكاملة في معية الله تعالى، وهذا شأن الأنبياء عند تعطل الأسباب، ونفاد الحيل كما جاء في القرآن عن نبي الله

<sup>(</sup>۱) ابن حجر؛ مصدر سابق: (۱۰/۹۶۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري؛ كتاب أصحاب النبي صلى الله عليه وآله وسلم، باب، مناقب المهاجرين وفضلهم: (٣/٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب أصحاب النبي صلى الله عليه وآله وسلم، باب، مناقب المهاجرين وفضلهم، حديث رقم، (٣٦٥٣): (٤/٥).

<sup>(</sup>٤) سورة، التوبة: ٤٠.





موسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿فَلَمَّا تَرَءَا ٱلجُمْعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَىٰ إِنَّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِى رَبِّى سَيَهْدِينِ ﴿ ).

وقد جاءت السنة بالخبر اليقين عن ما سكت عنه القرآن من دعاء إبراهيم عليه السلام حينما ألقي في النار، ففي الصحيح عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: كان آخر قول إبراهيم حين ألقي في النار "حسبي الله ونعم الوكيل "(٢).

عظم شأن هذه الكلمة (حَسْبُنَا الله وَنِعْمَ الْوَكِيلُ) أنها قول نبي الله إبراهيم عليه السلام، وقول نبي الله محمد صلى الله عليه وسلم في الشدائد.

وعن ابن عباس: إنما نجا بقوله" حسبي الله ونعم الوكيل  $(^{\circ})$ .

قوله: "حسبي الله " يعني: كافينا الله. " ونعم الوكيل " يعني: ونعم الوكيل ربنا، هذه كلمة عظيمة قالها إبراهيم عليه السلام في الكرب، وقالها أيضا النبي عليه الصلاة

(۲) أخرجه البخاري؛ كتاب التفسير، باب، إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، حديث رقم، (۲۵۹٤):
 (۲) (۳۹ / ۳۹).

<sup>(</sup>١) سورة، الشعراء: ٦١ – ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة، آل عمران: ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري؛ كتاب التفسير، باب، إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوهم، حديث رقِم، (٤٥٦٣): (٣٩/٦).

<sup>(°)</sup> النسفي؛ عبد الله ابن احمد النسفي، مدارك التنزيل دار النفائس بدون طبعة وبدون تاريخ: (۲) النسفي؛ وانظر الزمخشري، أبو القاسم محمود عمر بن احمد جار الله الزمخشري، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار احياء التراث العربي ط (۱٤۱۷ه ۹۹۷م): (۲٤۳/۱٤).



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

والسلام. فقال الله تعالى وهو أصدق القائلين: ﴿قُلْنَا يَكَنَارُ كُونِي بَرُدًا وَسَلَمًا عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ﴿ وَاللَّهُ وَلَا لَا الله فيها برداً يرفع حرها، وحراً يرفع بردها فصارت سلاماً عليه (۱). فلم تحرق منه غير وثاقه، وذهبت حرارتها وبقيت إضاءتها وبقوله "وسلاماً سلم من الموت ببردها (۲).

إن نجاة نبي الله إبراهيم عليه السلام من النار ثمرة من ثمرات هذا الدعاء العظيم "حسبي الله ونعم الوكيل " وهومن دعاء النبي صلى الله عليه وسلم عند الشدائد، بل إن هذا الدعاء أمره به الرحمن، كما نص بذلك القرآن قال تعالى: ﴿فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلُ حَسَبِي اللهُ لَا إِللهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ وَوَكَّلُتُ وَهُو رَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ لِلَّهُ لِلَّا لِللهُ إِلَّا هُو عَلَيْهِ قَوَكَ لَتُ وَهُو رَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللهُ اللهُ

وهذا يبين عظم هذه الكلمة وهي قول المؤمن "حسبنا الله ونعم الوكيل "، فإذا حقق العبد التوكل على الله وحققه في القلب فقد حقق هذا النوع من توحيد التوكل في النفس، فإن العبد إذا أعظم رجاءه في الله، وأكمل توكله على الله، فإنه وإن كادته السماوات والأرض ومن فيهن فإن الله سيجعل له من أمره يسرا، وسيجعل له من بينها مخرجا.

جاء في كتاب فيض القدير، أن (حسبي الله ونعم الوكيل) أي النطق بهذا اللفظ مع اعتقاد معناه بالقلب والإخلاص وقوة الرجاء (أمان لكل خائف)، أليس الله بكاف عبده؟ ومن يتوكل على الله فهو حسبه فمتى اعتقد العبد أن لا فاعل إلا الله، وأن كل موجود من خلق ورزق وعطاء ومنع وحياة وموت وفقر وغنى هو المنفرد به، اكتفى به عن كل موجود ولم ينظر إلى غيره بل كان منه خوفه ورجاؤه وبه ثقته وعليه اتكاله وكفى بالله وكيلا(٤).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي؛ الجامع لأحكام القرآن: (١١/٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) المحلى؛ جلال الدين محمد بن احمد المحلي، والسيوطي؛ جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر، تفسير الجلالين، دار الحديث القاهرة ط١: (٥١/٦).

<sup>(</sup>٣) سورة، التوبة: ١٢٩.

<sup>(</sup>٤) المناوي؛ عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، المكتبة التجارية مصر ط١، (١٣٥٦هـ): (٥٠٨/٣).



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

هذا الدعاء العظيم ينبغي أن تلهج به ألسنة الأمة أفرادا وجماعات وقادة. فهو السبيل للخروج من كل الأزمات التي تعيشها خاصة كانت أم عامة، وذلك بالخروج من الحالة الإنهزامية في مواجهة الأعداء، متسلحين بهذا الدعاء، آخذين بالأسباب من أساليب ووسائل الإعداد المعنوي والمادي، والحض على تحريك الأمة للانفكاك من عقال الهوى، وقيود الهوان، إلى عمل جاد لبناء نهضة حقيقية في جميع ميادين الحياة. علماً بأن الأمة تملك من المقومات مالا تملكها غيرها من الأمم، وقبل ذلك وفوق ذلك الموجهات النورانية النابعة من الكتاب العزبز والسنة النبوية الطاهرة.

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: (وَقَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا لَنْ تَضِلُوا بَعْدَهُ إِنِ اعْتَصَمْتُمْ بِهِ، كِتَابُ اللهِ، وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِي، فَمَا أَنْتُمْ قَائُونَ؟ » قَالُوا: نَشْهَدُ أَنْكَ قَدْ بَلَّعْتَ وَأَدَّيْتَ وَنَصَحْتَ، فَقَالَ: بِإِصْبَعِهِ السَّبَابَةِ، يَرْفَعُهَا إِلَى النَّاسِ «اللهُمَّ، اشْهَدْ» اللهُمَّ، اشْهَدْ» ثَلَاثَ مَرَّاتٍ)(۱).

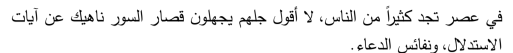
وعن مَالِكٌ بن أنس أَنَّهُ بَلَغَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَرَكْتُ فِيكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا كِتَابُ اللَّهِ وَسُنَّةُ نَبِيّهِ (٢).

فلو أن قادة الأمة يذكرون الله بهذا الدعاء في الملمات، والمشكلات المعضلات بصدقٍ وإخلاص، مع حسن الظن بالله تعالى، وإعداد العدة اللازمة، لكتب الله تعالى النصر للأمة بإذنه، وتاه أعداء الله في شتات الأرض، وصاروا أثراً بعد عين، ولكن نحن

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم؛ كتاب الحج، باب، حجة النبي صلى الله عليه وآله وسلم، حديث رقم، (۱۲۱۸): (۲/۰۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك؛ الأصبحي؛ مالك بن أنس بن مالك، الموطأ، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، القاهرة، كتاب القدر، باب، النهي عن القول بالقدر، حديث رقم، (١٣٩٥): (٣٧١/٥). قال الإمام الزرقاني: مر أن بلاغه صحيح كما قال ابن عيينة، وقد أخرجه ابن عبد البر من حديث كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف عن أبيه عن جده، وعزاه للحاكم. أنظر ابن الأثير؛ مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير، المتوفى سنة (٢٠٦ه)، جامع الأصول في أحاديث الرسول تحقيق، عبد القادر الأرنؤوط، النتمة تحقيق بشير عيون، مكتبة الحلواني،، مطبعة الملاح، مكتبة دار البيان ط١، كتاب، الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاعتصام بهما: (٢٧٧١).





أقول ذلك ليس من قبيل النصح أو التوجيه، فللنصح رجاله وللتوجيه أهله، ولكني الفت نظر طلاب العلم والباحثين والحادبين على مصلحة الأمة إلى افتقار الخطاب السياسي والاقتصادي وغيره إلى نور هدى القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، وهو الموجه الحقيقي لحياة الأمة، وكأننا ننطلق من فراغ، في حين أن كثيراً من الأمم حولنا يتمسكون ويديرون شئون حياتهم بموجهات معتقداتهم الباطلة وعقائدهم المنحرفة.

## من الدلائل التي اشتمل عليها هذا الدعاء:

- ان نبي الله إبراهيم عليه السلام اكتفى بالله تعالى عن كل ما سواه مع تمام التفويض والرضا بقدر الله.
- ٢. أن نبي الله إبراهيم عليه السلام لم ينتقم لنفسه، ولم يتشف من قومه بالدعاء عليهم بالهلاك، مع أنهم كانوا يستحقون ذلك لعظم مكرهم به، وشدة ظلمهم له، لأنه كان رحيما لين القلب.

عن عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: تَلاَ قَوْلَه تعالى فِي إِبْرَاهِيمَ " رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنِّي " الْآيَةَ، وقول عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ: "إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ "، فَرَفَعَ يَدَيْهِ وَقَالَ: اللهُمَّ أُمَّتِي، وَبَكَى، فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا جِبْرِيلُ اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ، وَرَبُّكَ يَدِيْهِ وَقَالَ: اللهُمَّ أُمَّتِي أُمَّتِي، وَبَكَى، فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا جِبْرِيلُ اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ، وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَا قَالَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِمَا قَالَ اللهُ مَا يُبْكِيكَ؟ فَأَتَاهُ جِبْرِيلُ، فَسَأَلَهُ فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِمَا قَالَ اللهُ تَعالَى: " يَا جِبْرِيلُ، اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ، فَقُلْ: إِنَّا سَنُرْضِيكَ فِي أُمَّتِكَ، وَلَا اللهُ عُلَادُ اللهُ تَعالَى: " يَا جِبْرِيلُ، اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ، فَقُلْ: إِنَّا سَنُرْضِيكَ فِي أُمَّتِكَ، وَلَا اللهُ عُلَادًاكُ فَي أُمَّتِكَ، وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ تَعالَى: " يَا جِبْرِيلُ، اذْهَبْ إِلَى مُحَمَّدٍ، فَقُلْ: إِنَّا سَنُرْضِيكَ فِي أُمَّتِكَ، وَلَا اللهُ عُلَادُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

هَذَا الْحَدِيثُ مُشْتَمِلٌ عَلَى أَنْوَاعٍ مِنَ الْفَوَائِدِ مِنْهَا: بَيَانُ كَمَالِ شَفَقَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى أُمَّتِهِ وَاعْتِنَائِهِ بِمَصَالِحِهِمْ، وَاهْتِمَامِهِ بِأَمْرِهِمْ وَمِنْهَا: اسْتِحْبَابُ رَفْع الْيَدَيْنِ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم؛ كتاب الإيمان، باب، دعاء النبي صلى الله عليه وسلم لأمته، وبكائه شفقة عليهم، حديث رقم، (۲۰۲): (۱۹۱/۱).





فِي الدُّعَاءِ، وَمِنْهَا: الْبِشَارَةُ الْعَظِيمَةُ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ - زَادَهَا اللَّهُ تَعَالَى شَرَفًا - بِمَا وَعَدَهَا اللَّهُ تَعَالَى بِقَوْلِهِ سَنُرْضِيكَ فِي أُمَّتِكَ وَلَا نَسُوءُكَ وَهَذَا مِنْ أُرجى الْأَحَادِيثِ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ أَوْ تَعَالَى بِقَوْلِهِ سَنُرْضِيكَ فِي أُمَّتِكَ وَلَا نَسُوءُكَ وَهَذَا مِنْ أُرجى الْأَحَادِيثِ لِهَذِهِ الْأُمَّةِ أَوْ أَرْجَاهَا، وَمِنْهَا: بَيَانُ عِظَمِ مَنْزِلَةِ النَّبِيِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى وَعَظِيمِ لُطْفِهِ سُبْحَانَهُ بِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْحِكْمَةُ فِي إِرْسَالِ جِبْرِيلَ لِسُوَالِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْحِكْمَةُ فِي إِرْسَالٍ جِبْرِيلَ لِسُوَالِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْحَكْمَةُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَنَّهُ بِالْمَحَلِّ الْأَعْلَى فَيُسْتَرْضَى وَيُكْرَمُ بِمَا إِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ (١).

#### فائدة:

١. الأمر بقتل الوزغ، عَنْ سعيد بن المسيب، عَنْ أُمِّ شَرِيكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ " أَمَرَ بِقَتْلِ الوَزَغِ، وَقَالَ: كَانَ يَنْفُخُ عَلَى إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ "(٢)وعَنِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ وَاللَهَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهَ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

٢. النقش على الخاتم، وكان نقش خاتم الزهري " محمد يسأل الله العافية " وكان نقش خاتم مالك "حسبي الله ونعم الوكيل" (٤).

<sup>(</sup>۱) النووي؛ أبو زكريا يحي بن شرف بن مري، شرح النووي على صحيح مسلم، دار الكتاب العربي بيروت، طبعة (۱٤٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري؛ كتاب، بدء الخلق، باب، قول الله تعالى: واتخذ الله ابراهيم خليلا، حديث رقم، (٣٣٥٩): (٤/ ٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب السلام، باب، استحباب قتل الوزغ، حديث رقم، (٢٢٣٨): (٢٥٨/٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي، الجامع لأحجاك القرآن: (٨٨/١٠) وانظر الباجي، أبا الوليد سليمان بن خلف، المنتقى شرح الموطأ باب ما جاء في لبس الخاتم، حديث رقم، (٢٤٦٨): (٣٥٠/٤).





## المبحث الثاني: دعاء نبي الله أيوب عليه السلام

قال تعالى: ﴿ وَأَيْوُبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَيِّ مَسَّنِى ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ وَمَالَيْنَ اللَّهُ وَمِثْلَهُم مَلَّ فِي مَلَّ مِن ضُرِّ وَءَالتَيْنَ اللَّهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَلِيدِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللِم

#### من دلائل هذا الدعاء:

1. الشكوى إلى الله تعالى وحده، وذلك من قوله: "أني مسني الضر "قال العلماء: ولم يكن قوله " مسني الضر " جزعاً، لأن الله تعالى قال: ﴿إِنَّا وَجَدَّنَهُ صَابِراً نِعْمَ ٱلْعَبَدُ وَلِم يكن قوله " مسني الضر " جزعاً، لأن الله تعالى قال: ﴿إِنَّا وَجَدَّنَهُ صَابِراً نِعْمَ ٱلْعَبَدُ الله تعالى، الله تعالى، والجزع في الشكوى إلى الخلق لا إلى الله تعالى، والدعاء لا ينافى الرضاء (٣).

الشكوى إلى الله تعالى هي من ألطف الدعاء لأنها سلوى الأنبياء والدليل على ذلك ما جاء في القرآن الكريم على لسان نبي الله يعقوب عليه السلام. قال تعالى: ﴿قَالَ إِنَّمَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٨٣ - ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة ص: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي؛ الجامع لأحكام القرآن: (١١/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٤) سورة، يوسف: ٨٦.

<sup>(</sup>٥) سورة، الشعراء: ٨٠.





الفتى لموسى عليه السلام: ﴿فَإِنِي نَسِيتُ ٱلْحُوتَ وَمَا أَنَسَانِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرُهُم ﴿(١) وبمثل هذا الأدب النبوي الرفيع كان دعاؤه صلى الله عليه وسلم.

جاء في الصحيح عَنْ عَلِيّ بْن أَبِي طَالِبٍ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، أنَّهُ كَانَ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ، قَالَ: وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا، وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ، إِنَّ صَلَاتِي، وَنُسُكِي، وَمَحْيَايَ، وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، لَا شَريكَ لَهُ، وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الْمَلِكُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ أَنْتَ رَبِّي، وَأَنَا عَبْدُكَ، ظَلَمْتُ نَفْسِي، وَاعْتَرَفْتُ بِذَنْبِي، فَاغْفِرْ لِي ذُنُوبِي جَمِيعًا، إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ، وَاهْدِنِي لِأَحْسَن الْأَخْلَق لَا يَهْدِي لِأَحْسَنِهَا إِلَّا أَنْتَ، وَاصْرِفْ عَنِّي سَيِّنَهَا لَا يَصْرِفُ عَنِي سَيِّنَهَا إِلَّا أَنْتَ، لَبَّيْكَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ كُلُّهُ فِي يَدَيْكَ، وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ، أَنَا بِكَ وَإِلَيْكَ، تَبَارَكُتَ وَتَعَالَيْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ (٢). قَوْلُهُ: (وَالْخَيْرُ كُلُّهُ فِي يَدَيْكَ وَالشَّرُ لَيْسَ إِلَيْكَ) قَالَ الْخَطَّابِيُّ وَغَيْرُهُ فِيهِ الْإِرْشَادُ إِلَى الْأَدَبِ فِي الثَّنَّاءِ عَلَى اللَّهِ تَعَالَى وَمَدْحِهِ بأَنْ يُضَافَ إِلَيْهِ مَحَاسِنُ الْأُمُورِ دُونَ مَسَاوِبِهَا عَلَى جِهَةِ الْأَدَبِ وَأَمَّا قَوْلُهُ: (وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ) فَمِمَّا يَجِبُ تَأْوِيلُهُ لِأَنَّ مَذْهَبَ أَهْلِ الْحَقِّ أَنَّ كُلَّ الْمُحْدَثَاتِ فِعْلُ اللَّهِ تَعَالَى وَخَلْقُهُ سَوَاءٌ خَيْرُهَا وَشَرُّهَا، وَحِينَئِذٍ يَجِبُ تَأْوِيلُهُ وَفِيهِ خَمْسَةُ أَقْوَالِ أَحَدُهَا مَعْنَاهُ: لَا يُتَقَرَّبُ بِهِ إِلَيْكَ قَالَهُ الخليل بن أحمد والنضر بن شميل واسحق بْنُ رَاهَوَيْهِ وَيَحْيَى بْنُ مَعِين وَأَبُو بَكْر بْنُ خُزَيْمَةً وَالْأَزْهَرِيُّ وَغَيْرُهُمْ وَالثَّانِي: حَكَاهُ الشَّيْخُ أَبُو حَامِدٍ عَنِ الْمُزَنِيِّ وَقَالَهُ غَيْرُهُ أَيْضًا مَعْنَاهُ لَا يُضَافُ إِلَيْكَ عَلَى انْفِرَادِهِ لَا يُقَالُ يَا خَالِقَ الْقِرَدةِ وَالْخَنَازِيرِ وَيَا رَبَّ الشَّرّ وَنَحْوُ هَذَا وَانْ كَانَ خَالِقَ كُلِّ شَيْءٍ وَرَبَّ كُلِّ شَيْءٍ وَحِينَئِذٍ يَدْذُلُ الشَّرُّ فِي الْعُمُومِ وَالثَّالِثُ: مَعْنَاهُ وَالشَّرُّ لَا يَصْعَدُ إِلَيْكَ إِنَّمَا يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ وَالرَّابِعُ: مَعْنَاهُ وَالشَّرُّ لَيْسَ شَرًّا

<sup>(</sup>١) سورة، الكهف: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب، الدعاء في صلاة الليل وقيامه، حديث رقم، (٢٧): (٧٧١): (٧٧١).





بِالنِّسْبَةِ إِلَيْكَ فَإِنَّكَ خَلَقْتَهُ بِحِكْمَةٍ بَالِغَةٍ وَإِنَّمَا هُوَ شَرِّ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الْمَخْلُوقِينَ وَالْخَامِسُ: حَكَاهُ الْخَطَّابِيُّ أَنَّهُ كقولك فلان إلى بني فلان إذَا كَانَ عِدَادُهُ فِيهِمْ أَوْ صَفُّوهُ إلَيْهِمْ (١).

7- الثناء على الله تعالى بما هو أهله من قوله وأنت أرحم الراحمين قوله (وَأَنْتَ مَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ) وصف ربه بغاية الرحمة بعد ما ذكر نفسه بما يوجبها واكتفى بذلك عن عرض المطلوب لطفاً في السؤال<sup>(۲)</sup>. فَنَبَّهَ عَلَى أَنَّهُ تَعَالَى أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ، أَلَا تَرَى إِلَى قَوْلِهِ: (وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ) وَكَانَ تَعَالَى خَيْرَ الْغَافِرِينَ لِأَنَّ عَيْرَهُ يَتَجَاوَزُ عَنِ الذَّنْبِ طَلَبًا لِلثَّنَاءِ أَوِ الثَّوَابِ أَوْ دَفْعًا لِلصِّفَةِ الْحَسِيسَةِ عَنِ الْقَلْبِ وَهِيَ صِفَةُ الْحِقْدِ وَالْبَارِي اللَّنَّاءِ أَوِ الثَّوَابِ أَنْ يَكُونَ عُفْرَانُهُ لِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ (٣). (وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ): أي المُشجَانَةُ وَتَعَالَى مُنَزَّةٌ عَنْ أَنْ يَكُونَ غُفْرَانُهُ لِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ (٣). (وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ): أي أكثرهم رحمة وهذا تعريض منه بسؤال الرحمة (٤).

هذا الدعاء تعانق فيه الشكوى والأدب والثناء، شكوى من العبد الضعيف الى الرب القدير، وأدب وانكسار في حضرة الرب الكبير المتعال، وثناء جميل مع الاعتراف باستحقاق المنعم لذلك، لوسع رحمته وتجدد نعمه، فاستجاب الله دعاءه وتنزلت عليه الرحمة وتوالت عليه النعم.

## قال تعالى: ﴿رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكْرَىٰ لِلْعَليدِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقد ذكر في شأن قصة أيوب وبلائه وصبره الكثير، أغنانا عن ايرادها ما ذكره القاضي ابو بكر ابْنُ الْعَرَبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: وَلَمْ يَصِحَّ عَنْ أَيُّوبَ فِي أَمْرِهِ إِلَّا مَا أَخْبَرَنَا اللَّهُ عَنْهُ فِي كِتَابِهِ فِي آيَتَيْن، الْأُولَى قَوْلُهُ تَعَالَى: " (وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَيِّى مَسَّنِىَ اللَّهُ عَنْهُ فِي كِتَابِهِ فِي آيَتَيْن، الْأُولَى قَوْلُهُ تَعَالَى: " (وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَيِّى مَسَّنِىَ

<sup>(</sup>۱) النووي؛ شرح النووي على صحيح مسلم: (۱۲۱/۳).

<sup>(</sup>٢) البيضاوي؛ ناصر الدين أبو الخير عبد الله بن عمر بن محمد، انوار التنزيل واسرار التأويل، دار الفكر: (٢١٥٩/٤).

<sup>(</sup>٣) أبو حيان؛ محمد بن يوسف الأندلسي الغرناطي، تفسير البحر المحيط، دار الفكر بيروت، (١٤٢١ هـ - ١٩٩٢م): (٥/٤٦٤).

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي؛ عبد الرحمن بن علي بن محمد، زاد الميسر في علم التفسير، المكتب الإسلامي، بيروت، ط، ٣ (٤٠٤هـ): (٣٥٤/٤).

<sup>(</sup>٥) سورة، الأنبياء: ٨٤.





الضُّرُ ")(١). وَالتَّانِيَةُ فِي: " ص" أَنِّي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ ". وَأَمَّا النَّبِيُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمْ يَصِحَّ عَنْهُ أَنَّهُ ذَكَرَهُ بِحَرْفٍ وَاحِدٍ إِلَّا قَوْلُهُ: " بَيْنَا أَيُّوبُ يَغْسَلُ إِذْ خَرَّ عَلَيْهِ رِجْلٌ مِنْ جَرَادٍ مِنْ ذَهَبٍ" الْحَدِيثُ). وَإِذْ لَمْ يَصِحَّ عَنْهُ فِيهِ قُرْآنٌ وَلَا سُنَّةٌ إِلَّا مَا عَلَيْهِ رِجْلٌ مِنْ جَرَادٍ مِنْ ذَهَبٍ" الْحَدِيثُ). وَإِذْ لَمْ يَصِحَّ عَنْهُ فِيهِ قُرْآنٌ وَلَا سُنَّةٌ إِلَّا مَا كَكُرْنَاهُ، فَمَنِ الَّذِي يُوصِلُ السَّامِعَ إِلَى أَيُّوبَ خَبَرُهُ، أَمْ عَلَى أَيِّ لِسَانٍ سَمِعَهُ ؟ وَالْإِسْرَائِيلِيَّاتُ مَرْفُوضَةٌ عِنْدَ الْعُلَمَاءِ عَلَى الْبَتَاتِ، فَأَعْرِضْ عَنْ سُطُورِهَا بَصَرِكَ، وَأَصْمِمْ عَنْ سَمَاعِهَا أَذُنيْكَ، فَإِنَّهَ لَا تُعْطِى فِكْرَكَ إِلَّا خَيَالًا، وَلَا تَزِيدُ فُؤَادَكَ إِلَّا خَبَالًا (٢).

والحديث الذي أشار إليه ابن العربي رواه البخاري في صحيحه عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: " بَيْنَا أَيُّوبُ يَغْتَسِلُ عُرْيَانًا، فَخَرَّ عَلَيْهِ جَرَادٌ مِنْ ذَهَبٍ، فَجَعَلَ أَيُّوبُ يَخْتَشِلُ عُرْيَانًا، فَخَرَّ عَلَيْهِ جَرَادٌ مِنْ ذَهَبٍ، فَجَعَلَ أَيُّوبُ يَحْتَثِي فِي تَوْبِهِ، فَنَادَاهُ رَبُّهُ: يَا أَيُّوبُ، أَلَمْ أَكُنْ أَغْنَيْتُكَ عَمَّا تَرَى؟ قَالَ: بَلَى وَعِزَّتِكَ، وَلَكِنْ لاَ غِنَى بِي عَنْ بَرَكَتِكَ "(٣).

وقد تنزلت الرحمة على أيوب وتوالت عليه النعم، قال تعالى: ﴿رَحُمَةً مِّنْ عِندِنَا وَدِحْكَرَىٰ لِلْعَلِيدِينَ ﴿ وَمَنة منه سبحانه على أَصِفيائه من خلقه، قال تعالى: ﴿ وَدِحْكَرَىٰ لِلْعَلِيدِينَ ﴾ أي: وَجَعَلْنَاهُ فِي ذَلِكَ قُدُوةً أصفيائه من خلقه، قال تعالى: ﴿ وَدِحْكَرَىٰ لِلْعَلِيدِينَ ﴾ أي: وَجَعَلْنَاهُ فِي ذَلِكَ قُدُوةً لِنَا لَهُ لَلْكَ لِلْعَلِيدِينَ ﴾ أي: وَجَعَلْنَاهُ فِي الصَّبْرِ عَلَى لِنَا لَهُ لَلْكَ لِهُوَانِهِمْ عَلَيْنَا، وَلِيَتَأْسُوا بِهِ فِي الصَّبْرِ عَلَى مَقْدُورَاتِ اللَّهِ وَابْتِلَائِهِ لِعِبَادِهِ بِمَا يشاء، وله الحكمة البالغة في ذلك "(٤).

﴿ وَذِكَرَىٰ لِلْعَامِدِينَ ﴾ تذكرهم بالله وبلائه، ورحمته في البلاء وبعد البلاء. وإن في بلاء أيوب لمثلا للبشرية كلها وإن في صبر أيوب لعبرة للبشرية كلها. وإنه لأفق للصبر والأدب وحسن العاقبة تتطلع إليه الأبصار. والإشارة «لِلْعابِدِينَ» بمناسبة البلاء إشارة لها مغزاها. فالعابدون معرضون للابتلاء والبلاء. وتلك تكاليف العبادة وتكاليف العقيدة وتكاليف الإيمان.

<sup>(</sup>١) سورة، الأنبياء: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي؛ الجامع لأحكام القرآن: (١١/٣٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب الغسل، باب، من اغتسل عربانا، حديث رقم، (٢٧٩): (٢٤/١).

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن كثير: (٣٦٣/٥).



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

وقصة ابتلاء نبي الله أيوب عليه السلام وصبره ومعافاته انتشر خبرها، حتى علمها العوام من الناس، ناهيك عن خواصهم، خبرا صادقا وحقيقة واقعة ومثالا حياً لا ينقضي بمضي وقته وزوال أثره بل يحتذى على مر الزمن يلتمسه ويقتدي به عباد الله الصالحين. ومن نافلة القول أن نقول: إن الأنبياء هم أئمة العابدين، وإن إمام الأنبياء إمام العابدين سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم قد نالوا من أنواع البلاء أعظمه.

والبلاء ليس مقتصرا علي الأنبياء فحسب، وإنما للمؤمن حظ فيه، ونصوص القرآن الكريم شاهدة بذلك، وفي السنة النبوية السلوى للمؤمنين لما يصيبهم من الابتلاء، إذ بينت أن كل ابتلاء ومصيبة يبتلى بها المسلم فهي كفارة له، لقوله عليه الصلاة والسلام: "مَا يُصِيبُ المُسْلِمَ، مِنْ نَصَبٍ وَلاَ وَصَبٍ، وَلاَ هَمٍّ وَلاَ حُزْنٍ وَلاَ أَذًى وَلاَ غَمٍّ، حَتَّى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا، إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ "(۱). وفي صحيح مسلم عَنْ أم المؤمنين عَائِشَة رضي الله عنها، قَالَتْ: قالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَا يُصِيبُ الْمُؤْمِنَ مِنْ شَوْكَةٍ فَمَا فَوْقَهَا إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ بِهَا دَرَجَةً، أَوْ حَطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةً "(۱). وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ، وَلَي مَرْرَرَة أَنَّهُمَا سَمِعَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: «مَا يُصِيبُ الْمُؤْمِنَ مِنْ وَصَبِ، وَلَا مَوْنِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: «مَا يُصِيبُ الْمُؤْمِنَ مِنْ وَصَبِ، وَلَا مَوْنِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يَقُولُ: «مَا يُصِيبُ الْمُؤْمِنَ مِنْ وَصَبِ، وَلَا نَصَبٍ، وَلَا سَقَم، وَلَا حَزَنٍ حَتَّى الْهُمِّ يُهَمَّهُ، إِلَّا كُفِّرَ بِهِ مِنْ سَيِتَاتِهِ "(۱).

~~·~~;;;;;;.-·~~·~

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري؛ كتاب المرضى، باب، ما جاء في كفارة المرض، حديث رقم، (١٤١): (٩/٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب البر والصلة والآداب، باب، ثواب المؤمن فيما يصيبه من مرض أو حزن أو نحو ذلك، حديث رقم، (٢٥٧٢): (١٩٩١/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب البر والصلة والآداب، باب، ثواب المؤمن فيما يصيبه من مرض أو حزن أو نحو ذلك، حديث رقم، (٢٥٧٣): (١٩٩٢/٤).





## المبحث الثالث: دعاء نبي الله ذا النون عليه السلام

قال تعالى: ﴿وَذَا ٱلنُّوْنِ إِذ ذَّهَبَ مُعَضِبًا فَظَنَ أَن لَن نَقَّدِرَ عَلَيْهِ فَاَدَىٰ فِي الظُّلُمُتِ أَن لَآ إِلَه إِلَّا أَنت سُبْحَلنَكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلْمِينِ ﴿ الطَّلْلِمِينَ الطُّلُمُتِ أَن لَا إِلَه إِلَا أَنت سُبْحَلنَكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلْمِينِ ﴿ الطَّلْلِمِينَ اللهُ مَعَاصِبًا " لقومه أغضبهم بمفارقته وتخوفهم حلول العذاب، وأغضبوه حين دعاهم إلى الله مدة فلم يجيبوه فأوعدهم العذاب، ثم خرج من بينهم على عادة الأنبياء عند نزول العذاب قبل أن يأذن الله له في الخروج (۱). وقول من قال " مغاضبا " لربه وحكى في المغاضبة لربه كيفيات يجب إطراحها إذ لا يناسب شئ منها منصب النبوة، وينبغي أن يتأول لمن قالل ذلك من العلماء كالحسن والشعبي وابن جبير وغيرهم من التابعين، وابن مسعود من الصحابة بأن يكون معنى قولهم " مغاضبا " لربه أي لأجل ربه ودينه، واللام مسعود من الموصولة للمفعول به (۱۲). جاء في التفسير الكبير: (لا يجوز صرف المغاضبة إلى الله لأن فَلْ فَصْلًا عَنْ أَن يَكُونَ نَبِيًا، ومغاضبته لقومه كانت غضبا لله وأنفة لدينه لا يكون مؤمنًا فَصْلًا عَنْ أَن يَكُونَ نَبِيًا، ومغاضبته لقومه كانت غضبا لله وأنفة لدينه وبغضا للكفر وأهله) (۱ع). أ ه وقوله تعالى ﴿فَظَنَ أَن لَن نَقَّدِرَ عَلَيْهِ الابتلاء (۵).

<sup>(</sup>١) سورة، الأنبياء: ٨٧ - ٨٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير أبي حيان؛ البحر المحيط: (١٨٣/٨).

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي حيان؛ البحر المحيط: (١٨٤/٨).

<sup>(</sup>٤) تفسير الرازي؛ التفسير الكبير: (٢١٤/٢٢).

<sup>(</sup>٥) تفسير أبي حيان؛ البحر المحيط: (١٨٤/٨).





البلاء: الاختبار بالخير ليتبين الشكر، وبالشر ليظهر الصبر، وقوله ﴿فَنَادَىٰ فِي النَّلُمُنِ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا أَنتَ سُبَحَلَنَكَ إِنِي كُنتُ مِن ٱلظَّلِمِين ﴿ اللهِ قال اللهِ اللهِ مسعود: ظلمة بطن الحوت، وظلمة البحر، وظلمة الليل (١).

#### من دلائل هذا الدعاء:

أنه اشتمل على ثلاثة عناصر إيمانية هامة هي: التوحيد، والتنزيه، والإقرار بظلم النفس.

هذه الكلمة العظيمة تقتضي اخلاص العبادة لله وحده، ونفيها عما سواه، ولا تنفع قائلها حتى يتحقق فيه أمران:

١ - قوله لا إله إلا الله عن اعتقاد وعلم ويقين وتصديق ومحبة.

٢- الكفر بما يعبد من دون الله،

فمن قال هذه الشهادة ولم يكفر بما يعبد من دون الله لم ينفعه هذا القول.

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: (۳٦٧/٥).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة، الفتح: ٢٦.





وقول: (لا إله إلا الله) مع تحقق معناها هو أول واجب على كل شخص، قال تعالى: ﴿فَاكُمْلَمُ اللّهُ إِلّهُ إِلّا اللهُ وَاللّهُ وَمَثُونِكُمُ وَمِنْ وَالله الله إلا الله إلا الله إلا الله صلى الله عادة الأبدية، وعن عثمان بن عفان قال: قال رَسُولُ اللهِ صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَنْ مَاتَ وَهُو يَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلّا الله، دَخَلَ الْجَنَّةَ"(٢) ولذا فإن وجوب معرفة (لا إله إلا الله) أعظم الواجبات وأهمها، فالله تعالى هو الإله الذي تعبده القلوب معنى لا إله إلا الله والله الذي تعبده القلوب أن تنعم بالسرور أو تذوق طعم السعادة إلا بتحقيق معنى لا إله إلا الله، فالسرور التام والحياة الطيبة والنعيم إنما هو في إفراد الله تعالى بالعبادة. فطوبى لمن قالها بصدق في حياته الطيبة والنعيم إنما هو في إفراد الله تعالى بالعبادة. فطوبى لمن قالها بصدق في حياته ويقين عند وفاته.

هذه الكلمة العظيمة المشرفة (لا إله إلا الله) فهي للسقم دواء، وهي للضعف قوة، بها تفتح القلوب المغلقة، وبذكرها تطمئن القلوب المؤمنة، ولها تنشرح الصدور، وترتاح النفوس، وتتجلي الكروب، وكان يدعو بها النبي صلى الله عليه وآله وسلم عند الكرب.

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ عِنْدَ الكَرْبِ: «لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الحَلِيمُ، لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ اللهُ عَلَيْهِ السَّمَوَاتِ وَرَبُّ الأَرْضِ رَبُّ الْعَرْشِ الكَرِيمِ» عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ السَّمَوَاتِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الكَرْبِ: " لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ العَظِيمُ الْحَلِيمُ، لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَرْشِ الْحَرِيمِ "(٣). العَرْشِ الكَرِيمِ "(٣).

<sup>(</sup>١) سورة، محمد صلى الله عليه وآله وسلم: ١٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب الإيمان، باب، من لقي الله بالإيمان وهو غير شاك دخل الجنة، حديث رقم، (٢٦): (٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب الدعوات، باب الدعاء عند الكرب، حديث رقم، (٦٣٤٥): (٧٥/٨).



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

وعن مالك أَنَّ رَسُولَ اللهِ – صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم – قَالَ " أَفْضَلُ الدُّعَاءِ دُعَاءُ يَوْمِ عَرَفَةَ وَأَفْضَلُ مَا قُلْت أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ "(¹) قَوْلُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – أَفْضَلُ الدُّعَاءِ دُعَاءُ يَوْمِ عَرَفَةَ يُرِيدُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْهُ أَكْثَرُ ثَوَابًا لِلدَّاعِي وَأَقْرَبُ إِلَى الْإِجَابَةِ فَإِنَّ الْفَضْلَ لِلدَّاعِي إِنَّمَا هُوَ فِي كَثْرُةِ التَّوَّابِ وَكَثْرَةِ الْإِجَابَةِ. وَقَوْلُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أَفْضَلُ مَا قُلْت أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ الْأَذْكَارِ وَيَحْتَمِلُ وَكَثْرَةِ الْإِجَابَةِ. وَقَوْلُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (أَفْضَلُ مَا قُلْت أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ الْأَذْكَارِ وَيَحْتَمِلُ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ)، يُرِيدُ وَ اللهُ أَعْلَمُ أَنَّهُ أَكْثُرُ ثَوَابًا مِنْ غَيْرِهِ مِنْ الْأَذْكَارِ وَيَحْتَمِلُ أَنْ يُرِيدَ: أَنَّهُ أَفْضَلُ مَا دَعَا إِلَيْهِ إِلَّا أَنَّ الْأَوْلَ أَظْهَرُ ؛ لِأَنَّهُ أَوْرَدَ ذَلِكَ فِي تَغْضِيلِ الْأَذْكَارِ وَيَحْتَمِلُ أَنْ يُرِيدَ: أَنَّهُ أَفْضَلُ مَا دَعَا إِلَيْهِ إِلَّا أَنَّ الْأَوْلَ أَظْهَرُ ؛ لِأَنَّهُ أَوْرَدَ ذَلِكَ فِي تَغْضِيلِ الْأَذْكَارِ وَيَحْتَمِلُ أَنْ يُرِيدَ: أَنَّهُ أَفْضَلُ مَا دَعَا إِلَيْهِ إِلَّا أَنْ يَخُصَّ هَذَا الدُّعَاءَ بِأَنَّهُ أَفْضَلُ مَا دَعَا بِهِ هُو وَالنَّبِيُونَ وَالنَّبِيُونَ أَنْ الْأَنْبِيَاءَ صَلَوَاتُ اللهُ عَانِهِمْ يَدْعُونَ بِأَفْضَلُ الدُّعَاءِ ، وَيَهْدُونَ إِلَيْهِ فَإِذَا كَانَ أَفْضَلُ لُو لُولَهُ فَهُو أَفْضَلُ الدُّعَاء ، وَيَهُدُونَ إِلَّهُ فَلَا اللهُ عَاء هُو فَا فَضَلُ الدُّعَاء ، وَيَهُدُونَ إِلَيْهُ فَا أَنْ ضَالُ الدُّعَاء . "(٢).

٢- التنزيه: وذلك من قوله: (سُبْحَانَك).

التسبيح في اللغة: جاء في لسان العرب (سبح: السبح والسباحة: العوم، سبح النهر وفيه يسبح سبحاً وسباحة)، ثم قال (والتسبيح التنزيه). وَسُبْحَانَ اللهِ: مَعْنَاهُ تَتْزبِهَا لِلّهِ مِنَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام مالك؛ كتاب الحج، باب ما جاء في الدعاء، حديث رقم، (۱۹۹): (۲/۱۰۰)، قال الجوهري: وهذا حديث مرسل، مسند الموطأ للجوهري؛ أَبُو القَاسِمِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بنُ عَبْدِ اللهِ بنِ مُحَمَّدِ العَافِقِيُّ، الجَوْهَرِيُّ المالكي (المتوفى: ۳۸۱ه) تحقيق: لطفي بن محمد الصغير، طه بن علي بُو سريح الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط۱، (۱۹۹۷ م)، الجزء الثاني، بَابُ: الزَّايِ، مَا رَوَى مالكُ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ مَوْلَى عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: (۳۳۸/۱). وفي مسند الإمام أحمد، هذا حديث مرسل صحيح، أنظر مسند بن حنبل لأبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ۲۶۱ه) المحقق: شعيب الأرنؤوط – عادل مرشد، مؤسسة الرسالة، ط۱، (۲۶۱ هـ - ۲۰۰۱ م)، كتاب مسند المكثرين من الصحابة، باب، مسند عيد الله بن عمرو بن العاص رضى الله عنهما: (۲۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) الباجي؛ مصدر سابق: (٩/٣).



#### دلائل الدعاء في سمرة الأنساء

الصَّاحِبَةِ وَالْوَلَدِ، وَقِيلَ: تَتْزِيهُ اللَّهِ تَعَالَى عَنْ كُلِّ مَا لَا يَنْبَغِي لَهُ أَن يُوصَفَ...، ثم قَالَ: (وَسُبْحَانَ فِي اللَّعَةِ تَتْزِيهُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، عَنِ السُّوءِ)(۱). ومعناها في الشرع: (تنزيه الله جلّ وعلا عن كل ما لا يليق بجلال كماله، ومعنى سبح نزه ربك جلّ وعلا عن كل ما لا يليق بكماله وجلاله (۲)، فقوله: (سُبْحَانَك) أي: أنزهك تنزيها لائقاً بك من أن يعجزك شئ أو أن يكون ابتلائي بهذا بغير سبب من جهتي (۱). وجاء في آية اخرى قوله تعالى: وفَلَو أَن يُكُون ابتلائي بهذا بغير سبب من جهتي (۱). وجاء في أية اخرى قوله تعالى: الصافات: ١٤٦-٤٤]. (١) قوله من المسبحين أي: من الذاكرين الله كثيراً بالتسبيح (١٥) وقيل من المصلين فإنه عليه الصلاة والسلام كان كثير الصلاة في الرخاء وفيه حث على اثار الذكر وتعظيم لشأنه ومن أقبل عليه في السراء أخذ بيده عند الضراء (١٠). قال الشوكاني: في الآية ترغيب في ذكر الله، وتنشيط للذاكرين له) (١٧) أ هـ. قوله: (للبث في بطنه إلى يوم يبعثون): لصار بطن الحوت له قبراً الي يوم القيامة (٨).

<sup>(</sup>١) ابن منظور ؛ لسان العرب، مصدر سابق: (٢٠٠/٢)، فصل السين.

<sup>(</sup>۲) الشنقيطي؛ محمد الأمين، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، مكتبة ابن تيمية القاهرة طبعة (۲) الشنقيطي؛ محمد الأمين، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، مكتبة ابن تيمية القاهرة طبعة (۲) الشنقيطي؛ محمد الأمين، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، مكتبة ابن تيمية القاهرة طبعة

<sup>(</sup>٣) أبو السعود؛ محمد بن محمد العمادي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، دار إحياء التراث العربي، بيروت: (٤٣٣/٤).

<sup>(</sup>٤) سورة، الصافات: ٤٣-٤٤.

<sup>(</sup>٥) النسفى؛ عبد الله بن احمد، مدارك التنزيل: (٣/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٦) تفسير أبي السعود: (٤/٤٥٤).

<sup>(</sup>٧) الشوكاني؛ محمد بن علي، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، المكتبة العصرية بيروت، (١٤ ١٧هـ/١٩٩٧م): (٥٠٤/٤).

<sup>(</sup>٨) تفسير البغوي: (٧/٦٠).





وقد جاء التسبيح مقترناً بالحمد كما في قوله تعالى: ﴿فَسَيِّحُ بِحَـمْدِ رَبِّكَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

قوله: ﴿ بِحَمْدِ رَبِّكَ ﴾، أي: في حال كونك متلبساً بحمد ربك، أي بالثناء عليه بجميع ما هو أهله من صفات الكمال والجلال (٢). وسمعت شيخي وأستاذي الشيخ محمد علي الطريفي رحمه الله تعالى يقول: السبح في اللغة هو المر السريع في الماء أو الهواء، ومن قال: (سبحان الله) كأنه سارع في تنزيه الله عن كل ما يليق به (٢). أ ه

ولما كان التسبيح تنزيه الله تعالى عن صفات النقص، والحمد اثبات لصفات المدح بالكمال والجلال الله تعالى، كان التسبيح المقرون بالحمد شأنه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقد روى البخاري عَنْ مَسْرُوقٍ، عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا، قَالَتْ: (مَا صَلَّى النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلاَةً بَعْدَ أَنْ نَزَلَتْ عَلَيْهِ: ﴿ إِذَا جَلَةَ نَصُرُ اللهُ وَٱلْفَتُحُ ۞ ﴾ إِلَّا يَقُولُ فِيهَا: "اللهُ عَائِكَ رَبَّنَا وَبحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي" (٤).

وجاء في الصحيح أيضاً عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهَا، أَنَّهَا قَالَتْ: "كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِيهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي رُكُوعِهِ وَسُجُودِهِ: سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعْلَى مَا أَمْرِهُ فِيهٍ (١). وجاء في فتح

(٢) تفسير الشنقيطي؛ أضواء البيان: (١٨٣/٣).

<sup>(</sup>١) سورة، النصر: ٣.

<sup>(</sup>٣) درس الشيخ بمسجد الحارة الثالثة بمدينة الثورة بام درمان. – السودان، في اواخر العقد الأخير من القرن الميلادي الماضي. الشيخ محمد علي الطريفي، عالم ورع مفسر فقيه ولغوي، أفاض على كثير من بني أمته من رصين علمه وعذب منطقه وحسن تواضعه ما تقر به العين ويطمئن له القلب رحمه الله تعالى.

<sup>(</sup>٤) البخاري؛ كتاب التفسير ، باب، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره، حديث رقم، (٤٩٦٧): (١٧٨/٦).

<sup>(</sup>٥) البخارى؛ كتاب التفسير، باب، ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره، حديث رقم، (٤٩٦٨): (١٧٨/٦).

<sup>(</sup>٦) ابن حجر، فتح الباري: (٢/٥٦٠).



#### دلائل الدعاء في سمرة الأنساء

الباري أيضاً (يَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ بِسَبِّحْ نَفْسَ الْحَمْدِ لِمَا تَضَمَّنَهُ الْحَمْدُ مِنْ مَعْنَى التَّسْبِيحِ الَّذِي هُوَ التَّنْزِيهُ لِاقْتِضَاءِ الْحَمْدِ نِسْبَةَ الْأَقْعَالِ الْمَحْمُودِ عَلَيْهَا إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى فَعَلَى هَذَا يَكُفِي فِي امْتِتَالِ الْأَمْرِ الِاقْتِصَالُ عَلَى الْحَمد وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ الْمُرَادُ فَسَبِّحْ مُتَابِّسًا بِالْحَمْدِ فَلَا يَمْتَثِلُ حَتَّى يَجْمَعَهُمَا وَهُوَ الظَّاهِرُ)(۱). أه

ولقد لزم الرسول صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذا التوجيه الرباني، أي: التسبيح (التسبيح والحمد)، لأن في ذلك العلاج الشافي لكشف الهم والغم من القلوب، وانشراح الصدور وزوال كل اسباب الضيق، قال الشوكاني رحمه الله: (فإنك إذا فعلت ذلك كشف الله همك وأذهب غمك وشرح صدرك)(٢).

كما اقترن التسبيح بالحمد فقد اقترن بصفة العلو كقوله تعالى:: ﴿سَيِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى كَمَا اقترن التعظيم كقوله تعالى: ﴿فَسَبِّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ ﴿ أَ أَ، واقترن بالعزة كقوله تعالى:: ﴿سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِغُونَ ﴿ ﴾ (٥)

قال الحافظ ابن حجر جاء في البرهان: ) سبح لله) هذه الكلمة استأثر الله بها، فبدأ بالمصدر منها (سُبْحَانَ) في بني اسرائيل لأنه الأصل؛ ثم بالماضي (سَبَّحَ)، في الحديد والحشر والصف، لأنه أسبق الزمانين، ثم المستقبل، (يُسَبِّحُ) في الجمعة والتغابن، ثم الأمر (سَبِّحِ) في سورة الأعلى استيعاباً لهذه الكلمة من جميع جهاتها، وهي أربع: المصدر، والماضي، والمستقبل، والأمر المخاطب، فهذه أعجوبة وبرهان) (١) أه.

<sup>(</sup>۱) ابن حجر، فتح الباري: (۲/۲۰).

<sup>(</sup>۲) تفسير الشوكاني: (۳/۲۹).

<sup>(</sup>٣) سورة، الأعلى: ١.

<sup>(</sup>٤) سورة، الواقعة: ٧٤ و ٩٦، وسورة الحاقة: ٥٢.

<sup>(</sup>٥) سورة، الصافات: ١٨.

<sup>(</sup>٦) ابن حجر، فتح الباري: (٢/٥٦٠).





قال أبو السعود في قوله: ﴿إِنِّى كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ الأنفسهم بتعريضها للهلكة حيث بادرت إلى المهاجرة (٥) أه وعن الحسن: ما نجاه والله إلا اقراره على نفسه بالظلم ﴿فَأَسْتَجَبَّنَا لَهُ وَنَجَنَّيْنَهُ مِنَ ٱلْغَمِّ ﴾ غم الذلة، والوحشة، والوحدة ﴿وَكَذَالِكَ نُعْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ ال

والاعتراف بظلم النفس استغفار ضمني، فيه تذلل وخضوع واعتراف بالتقصير تجاه الرب العلي القدير، وهو ذكر العارفين ونزهة الواصلين وشعار ودثار الأنبياء والمرسلين وفيه تنزيه لرب العالمين عن الظلم واضافته لنفسه ومثل ذلك ما كان من أبينا آدم عليه السلام عندما أكل من الشجرة فكان من لطف الله ورحمته به أن ألهمه كلمات كانت مفتاح توبته، قال تعالى: ﴿فَتَلَقَّنَ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَكِمني فَتَابَ عَلَيْهُ إِلنَّهُ وَهُو ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ

<sup>(</sup>١) سورة الرعد: ١٣.

<sup>(</sup>۲) سورة سبأ: ۱۰.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور ، لسان العرب: (٦/ ١٤٤)، مادة أ ب.

<sup>(</sup>٤) تفسير النسفي: (٣/٣٣).

<sup>(</sup>٥) تفسير ابي السعود: (٣٣٧/٣).

<sup>(</sup>٦) تفسير النسفي: (٣٧/٣).





وقد جاء بيان هذه الكلمات في قوله تعالى: ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنْفُسَنَا وَإِن لَّم تَغْفِرَ لَنَا وَتَرَحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَلِيرِينَ ﴿ (٢) وقد كانت هذه الكلمات هي المنقذة لآدم عليه السلام، وبمثلها قال موسى عليه السلام طلبا للمغفرة قال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمَتُ نَفْسِي فَأَغْفِر لِي فَغَفَر لَهُ وَ إِنّهُ وَهُو ٱلْغَغُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ (٣)، بل إن الاعتراف بظلم النفس من التعاليم الجليلة والتوجيهات النبيلة التي علمها رسول صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لأحب وأخلص الناس إليه، أبي بكر الصديق رضي الله عنه فقد جاء عنه رضي الله عنه أنّهُ قَالَ لِرَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (عَلِّمْنِي دُعَاءً أَدْعُو بِهِ فِي صَلاَتِي، قالْ: " قُلْ: اللّهُمَّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا، وَلاَ يَغْفِرُ الذُنُوبَ إِلّا أَنْتَ، فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ، وَارْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الغَفُورُ الرَّحِيمُ "(٤)

من خلال هذه الدراسة لدعاء نبي الله يونس عليه السلام تتجلى لنا عظمة هذا الدعاء وما اشتمل عليه من ألفاظ وضاءة ذات دلالات إيمانية بليغة غرسها التوحيد، قوامها التنزيه، وثمارها الاستغفار، روى الحاكم مستدركه عن سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: "دَعْوَةُ ذِي النّونِ إِذْ دَعَا وَهُوَ فِي بَطْنِ النّهُ عَنْهُ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: "دَعْوَةُ ذِي النّونِ إِذْ دَعَا وَهُوَ فِي بَطْنِ النّهُ عَنْهُ، قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ: "دَعْوَةُ ذِي النّونِ إِذْ دَعَا وَهُوَ فِي بَطْنِ الْحُوتِ لَا إِلّهَ إِلّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ، إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظّالِمِينَ، إِنّهُ لَمْ يَدْعُ بِهَا مُسْلِمٌ فِي شَيْءٍ الْمُدَاتِ اللّهُ لَهُ بِهَا "(٥)

<sup>(</sup>١) سورة، البقرة: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة، الأعراف: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة، القصص: ١٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب الدعاء في الصلاة، حديث رقم، (٦٣٢٦): (٧٢/٨).

<sup>(°)</sup> أخرجه الحاكم؛ أبو عبد الله محمد عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري؛ المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، ط١، (١٤١١ هـ - ١٩٩٠م)،



هذه البشرى النبوية المباركة حملتها آيات القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿فَاسْتَجَبُّنَا لَهُو وَيَجْتَيْنَهُ مِنَ ٱلْفَرِّ وَكَذَالِكَ نُعْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَيَجْتَيْنَهُ مِنَ ٱلْفَرِيِّ وَكَذَالِكَ نُعْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَيَجْتَيْنَ مُنَا اللَّهُ عَلَيْنَا نَعْجِ لَسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا نَعْجِ أَلُمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهُ وَمِنِينَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

------

كتاب التفسير، باب، تفسير سورة الأنبياء، حديث رقم: (٣٤٤٤)، قال الحاكم: هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ وَلَمْ يُخْرِجَاهُ: (٢٤٤٢).

<sup>(</sup>١) سورة، الأنبياء: ٨٨.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس: ۱۰۳.

<sup>(</sup>٣) الصابوني؛ محمد بن علي الصابوني، صفوة التفاسير، دار القرآن الكريم بيروت، ط٤، (١٤٠٢ هـ ١٤٠٢).





## المبحث الرابع: دعاء نبي الله زكريا عليه السلام

#### من دلائل هذا الدعاء:

1- اشتمل على اظهار الضعف والانكسار والتبري من قوة النفس وذلك في صورة الدعاء وكيفيته قال تعالى: ﴿وَزَكَرِيّاً إِذْ نَادَىٰ رَبّهُو فِي موضع آخر بين كيفية هذا النداء قال تعالى: ﴿إِذْ نَادَىٰ رَبّهُو نِدَآءً خَفِيّاً ﴿ (٢) قال ابن كثير: أي خفية من قومه (٣). أه، وجاء في التفسير الكبير وهو يدل على أن أفضل الدعاء ما هذا حاله، ويؤكد قوله: ﴿آدْعُواْ رَبّ كُم تَضَرُّكُا وَخُفْيَةً ﴾ (٤)، ولأن رفع الصوت مشعر بالقوة والجلادة وإخفاء الصوت مشعر بالضعف والانكسار، وَعُمْدَةُ الدُّعَاءِ الإنكِسَارُ وَالتّبرّي عَنْ حَوْلِ النّفس وَقُوّتِهَا وَالإعْتِمَادُ عَلَى فضل الله تعالى وإحسانه. (٥)

٢- من دلائل هذا الدعاء، الحرص على الدين، لأنه الغاية العظمى من طلب الولد،
 ليرث النبوة والعلم والقيام بواجب استمرار الدعوة إلى دين الله تعالى دون انقطاع، كما

<sup>(</sup>١) سورة، الأنبياء: ٨٩ -٩٠.

<sup>(</sup>۲) سورة، مريم: ٣.

<sup>(</sup>۳) تفسیر ابن کثیر: (۵ / ۳۷۰).

<sup>(</sup>٤) سورة، الأعراف: ٥٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير الرازي: (١٠ /٢٧٩).





# جاء قوله تعالى: ﴿وَزَكَرِيَّا إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَرَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرَدًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَارِثِينَ

ومعنى قوله تعالى: ﴿لَا تَذَرُنِى فَرَدًا﴾، أي: لا ولد لي ولا وارث يقوم بعدي في الناس، (٢). أي: وحيدا بلا ولد يرثني كما يشعر به التذييل بقوله تعالى: ﴿وَأَنتَ خَيْرُ الْوَرِثِينَ ﴿ وَلَا يَكُونُ الْمُعَيِنُ (٣). أَلُورِثِينَ ﴿ وَلُو كَانِ المراد بلا ولد يصاحبني ويعاونني لقيل وانت خير المعين (٣).

هذا النبي الكريم زكريا عليه السلام يحمل هم الدين والقيام بأمره بعد وفاته، لأن الأنبياء لا يورثون درهما ولا ديناراً.

٣- من الدلائل التي يشتمل عليها هذا الدعاء النبوي، عظيم الثناء على الله تعالى،
 وذلك في قوله تعالى: ﴿وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْوَرِثِينَ ﴿ أَلُورِثِينَ ﴿ أَي خير من يبقى بعد كل من يموت (٤).

فيه ثناء على الله تعالى بأنه الباقي بعد فناء الخلق وهو خير الوارثين لأن كل من يرث يورث إلا الباري سبحانه فإنه يرث ولا يورث، وبهذا الدعاء العظيم و ما فيه من تذلل لله تعالى وثناء عليه بما هو أهل له استمطر نبي الله زكريا عليه السلام رحمة الله فنال المقصود وظفر بالمطلوب قال تعالى: ﴿فَأَسْتَجَبُّنَا لَهُ و وَوَهَبَّنَا لَهُ و يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ و رَوَّهَبُنَا لَهُ و يَحْيَى

<sup>(</sup>١) سورة، الأنبياء: ٨٩.

<sup>(</sup>۲)- تفسیر ابن کثیر: (۵ / ۳۷۰).

<sup>(</sup>٣) الألوسي؛ أبو الفضل، محمود بن عبد الله الحسيني البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار الفكر بيروت: (٥/ ٣٧٠).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي، الجامع لأحكام القرآن: (١١/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٥) سورة، الأنبياء: ٩٠



### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

قال ابن عادل: قال ابن عباس: كان سنه مائة سنة، وسن زوجته تسعاً وتسعين، وفاستجبنا لَهُ أي: فعلنا ما أراده بسؤاله، ﴿وَوَهَبَنَا لَهُ وِيَحْيَى ﴾ ولداً صالحا ﴿وَاصَلَحَنَا لَهُ وَرَجَهُ أَي: جعلناها ولوداً بعد ما كانت عقيماً. قاله أكثر المفسرين وقيل: كانت سيئة الخلق سلطة اللسان فأصلح الله خُلقها. وقيل: جعلها مصلحة في الدين، فإن صلاحها في الدين من أكبر أعوانه، لأنه يكون إعانة في الدين والدنيا واعلم أنَّ قوله ﴿وَوَهَبَنَا لَهُ وِيَحْيَى وَأَصَلَحَنَا لَهُ وَرَوَّجَهُ هَ يدل على أن الواو لا تغيد الترتيب، لأنَّ إصلاح الزوج مقدم على هبة الولد مع أنه تعالى أخره في اللفظ. (۱). أه. وذكر في روح المعاني: وقدم هبة يحيى مع توقفها على إصلاح الزوج للولادة لأنها المطلوب الأعظم (۱)

-----

<sup>(</sup>۱) ابن عادل؛ أبو حفص عمرو بن علي بن عادل الدمشقي الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، تحقيق الشيخين عادل احمد عيد الموجود، و علي محمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت، (۱٤۱۹ هـ – ۱۶۹۸م): (۳٤٨/۱۱).

<sup>(</sup>٢) تفسير الألوسي: (١٢/٨٥٤).





# المبحث الخامس: من شمائل الأنبياء عليهم السلام

لقد قدمت لنا سورة الأنبياء عبر صفحاتها المشرقة وآياتها البينة أروع صور المناجاة في دعاء الأنبياء ووقوفهم بين يدي الله تعالى، يسألونه حاجاتهم، فاستجاب الله دعاءهم، وقضى الله لكل منهم حاجته، عاجلاً ليس آجلا وأثنى عليهم لحسن شمائلهم، قال الله تعالى: ﴿إِنّهُمْ كَانُواْ يُسُلِرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ فَي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ فَي الْحَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ فَي الله الله وصلاحات الله الله وصلاحات الله الله وصلاحات الله وصلاحات الله وحصله الله وصلاحات الله وصلاحا

ومن هذه الشمائل على سبيل المثال لا الحصر:

1- المسارعة في فعل الخيرات: قال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسُلرِعُونَ فِي السورة وَقِيلَ: الْخَدَيْرَاتِ ﴿، ضمير الجمع في (إنهم) عائد على الأنبياء المذكورين في السورة وَقِيلَ: الضَّميرُ يَعُودُ عَلَى زَكَريًا وزَوْجَهُ وَابْنِهُمَا يَحْيَى. (٢)

وذكر أبو السعود أن في هذه الآية تعليلاً لما فصل من فنون إحسانِه تعالى المتعلقة بالأنبياء المذكورين، أي كانوا يبادرون في وجوه الخيراتِ مع ثباتهم واستقرارهم في أصل الخير وهو السرُّ في إيثارِ كلمةُ (في) على كلمة (إلى) المُشعرة بخلاف المقصودِ من كونهم خارجين عن أصل الخيراتِ متوجهين إليها كما في قوله تعالى: ﴿وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمُ وَجَنَةٍ ﴾(٢).

وفي الآية ثناء على المبادرين في فعل الخير وبيان شاف دال على أن المبادرة في فعل الخير سبب لقبول الدعاء، وفي السنة النبوية ما يؤكد هذا المعنى، فقد أخرج البخاري عَنْ نَافِع، عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ:

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٩٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر أبی حیان: (۱۸۳/۸).

<sup>(</sup>٣) تفسير أبي السعود: (٤٣٤/٤).





" حَرَجَ ثَلاثَةُ نَفَرٍ يَمْشُونَ فَأَصَابَهُمُ المَطَرُ، فَدَخُلُوا فِي غَارٍ فِي جَبَلٍ، فَانْحَطَّتْ عَلَيْهِمْ صَخْرَةٌ، قَالَ: فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: ادْعُوا اللّهَ بِأَفْصَلِ عَمَلٍ عَمِلْتُمُوهُ، فَقَالَ أَحَدُهُمْ: اللّهُمَّ إِنِي كَانَ لِي أَبُولِ شَيْخَانِ كَبِيرَانِ، فَكُنْتُ أَخْرُجُ فَأَرْعَى، ثُمَّ أَجِيءُ فَأَخُلُبُ فَأَجِيءُ بِالحِلاَبِ، فَآتِي بِهِ أَبَوَيُ فَيَشْرَيَانِ، ثُمَّ أَسْقِي الصِّبْيَةُ وَأَهْلِي وَامْرَأَتِي، فَاحْتَبَسْتُ لَيْلَةً، فَجِنْتُ فَإِذَا هُمَا نَائِمَانِ، قَالَ: فَكُرِهْتُ أَنْ أُوقِظَهُمَا، وَالصِّبْيَةُ يَتَصَاعَوْنَ عِنْدَ رِجْلَيَّ، فَلَمْ يَزَلُ ذَلِكَ دَأْبِي وَمُؤْلَءُ مَنَا السَّمَاءَ، قَالَ: فَقُرِجَ عَنْهُمْ، وَقَالَ الآخَرُ: اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِي فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتِعَاءَ وَجُهِكَ، فَافُرُجُ عَنَّا المَرْرَةُ مِنْ بَنَاتِ عَمِي كَأْشَدِ مَا يُحِبُ الرَّجُلُ النِسَاءَ، فَقَالَتُ: لاَ تَنَالُ ذَلِكَ مِنْهَا حَتَّى تُعْطِيهَا المَّمَاءَ، قَالَ: فَقُرجَ عَنْهُمْ، وَقَالَ الآخَرُ: اللّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِي كُنْتُ أُخِي مُعْلِيهَا المَعْمَاءُ وَمُهِكَ، فَقُلْتُ ذَيْكَ رَبْلَيْهَا قَالَتُ: التَّي المَّعَلَةُ وَجُهِكَ، فَافُرُجُ عَنَّا الْمَاعَةُ وَرَبُهُمُ الثَّلُيْنِنِ، وَقَالَ الآخَرُدُ: اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِي فَعَلْتُ ذَلِكَ الْبَعْمَ وَمُعْتَعَا، فَلَى الْتَعْرَمُ وَلَى الْبَعْمَ وَجُعُنَهُمْ وَلَى الْمَعْمَاءُ وَمُعْلِيهَا الْمَعْرَبُ مِنَهُمُ النَّائِينِ، وَقَالَ الآخَرُدُ: اللَّهُمَ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِي السَّعْرَى عُنْهُ اللَّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِي الْمَقَلِقُ إِلَى النَعْقِ وَرَاعِيهَا المَّمَ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِي الْمَالَقُ إِلَى النَّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللَّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُ مَالًاكُ اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُ مَا اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُمُ الْ اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُ مَا اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُمُ الْ اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُمُ اللّهُمُ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

والإسراع في عمل الخير من أجل الطاعات وأعظم القربات، وقد حض القرآن على فعل الخير والمبادرة إليه، وتنوع الخطاب القرآني في ذلك، قال تعالى: ﴿سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن تَبِّكُمُ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أُعِدَّتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهُ وَنَالَكُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ اللَّهُ وَقَال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن يَشَاءُ وَلَللَهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ اللَّهُ وَقَال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَتْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري؛ كتاب البيوع - باب، إذا اشترى لغيره بغير إذنه، حديث رقم، (٢٢١٥): (٣٩/٣).

<sup>(</sup>٢) سورة، الحديد: ٢١.





والمبادرة في فعل الخير على العموم تشمل فعل الطاعات، وترك المحرمات، ومن صور المبادرة في فعل الخير أن يبادر العالم بتعليم الجاهل، ويبادر الحاكم بنشر العدل، وسبل العيش الكريم للرعية، واسباب سعادتها وأن يبادر الطبيب برسم البسمة على شفاه المرضى، بل من ذلك غرس شجرة يستظل بها المارة، أو إماطة الأذى عن طريقهم، وغير ذلك كثير، وفي الأمر متسع، وكتب السنة غنية بهذه التوجيهات المباركة التي ينبغي أن تحرك الوجدان، ويظهر أثرها في واقع الحياة، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَة، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " الْإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ – أَوْ بِضْعٌ وَسِتُونَ – شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا اللهِ مَلَ اللهُ وَالَّذَى عَن الطَّريق، وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيمَان "(٣).

وأما أصحاب المال ورجال الأعمال فهذا زمانهم، وميادين الخير كثيرة فسيحة تنتظر أياديهم البيضاء الممتدة بالعطاء، والأمة تنظر بأسىً بالغ وأكبادها تتقطع لما ترى وتسمع من أحوال اليتامى والأرامل والمشردين، والقائمة تطول بسبب تقلبات المناخ والحروب المفتعلة المنتشرة.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (مَنْ نَقَسَ عَنْ مُؤْمِنِ كُرْبَةً مِنْ كُرْبَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ، كُرْبَةً مِنْ كُرْبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ،

<sup>(</sup>١) سورة، آل عمران: ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير الشنقيطي؛ أضواء البيان: (٣٩٢/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب الإيمان، باب، بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها، حديث رقم، (٣/٥): (٦٣/١).



#### دلائل الدعاء في سمرة الأنساء

يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالأَخِرَةِ، وَاللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أخِيهِ (١)

وفي الصحيح أيضاً: (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا جَاءَهُ السَّائِلُ أَوْ طُلِبَتْ إِلَيْهِ حَاجَةٌ قَالَ: «اشْفَعُوا تُؤْجَرُوا، وَيَقْضِي اللَّهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ طُلِبَتْ إِلَيْهِ حَاجَةٌ قَالَ: «اشْفَعُوا تُؤْجَرُوا، وَيَقْضِي اللَّهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا شَاءَ) (٢)

وقد عني الإسلام باليتيم ورعايته والإحسان إليه، قالَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: (وَأَنَا وَكَافِلُ النَيْنِيمِ فِي الجَنَّةِ هَكَدًا» وَأَشَارَ بالسَّبَّابَةِ وَالوُسْطَى، وَقَرَّجَ بَيْنَهُمَا شَيْئًا)(٣).

فأصحاب المال ورجال الأعمال من بني الأمة أقدر على ذلك، وأولى به من غيرهم، أي أولى من جهات تدس السم في الخبز.

أجد نفسي قد استرسلت ولكني اسطر عبر هذه الأسطر صرخة بل أؤذن لعل منهم من يلبي، ولهم في أصحاب النبي اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المثل الأعلى، فعن أبي صَالِحٍ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ - وَهَذَا حَدِيثُ قُتَيْبَةَ - أَنَّ فُقَرَاءَ الْمُهَاجِرِينَ أَتَوْا رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَى، وَالنَّعِيمِ الْمُقِيمِ، فَقَالُ: " وَمَا ذَاك؟ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورِ بِالدَّرَجَاتِ الْعُلَى، وَالنَّعِيمِ الْمُقِيمِ، فَقَالُ: " وَمَا ذَاك؟ " قَالُوا: يُصَلُّونَ كَمَا نصومُ، وَيتَصَدَّقُونَ وَلَا نَتَصَدَّقُ، وَيعُقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُهُ مَا نُصلِي، وَيصُومُونَ كَمَا نصومُ، وَيتَصَدَّقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُ، وَيعُقُونَ وَلا نَعْدِقُونَ وَلا نَتَصَدَّقُهُ مَا نُصلي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « أَفَلَا أُعَلِمُكُمْ شَيْئًا تُدُرِكُونَ بِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ وَتَعْمَدُونَ، فَقَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: « أَفَلَا أُعَلِمُكُمْ شَيْئًا تُدُرِكُونَ بِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ وَتَعْمَدُونَ، دُبُرَ كُلِّ صَلَاقٍ قَلَلُا وَتَلاثِينَ وَتَعْمَدُونَ، دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ قَلَاثًا وَتَلاثِينَ بَلَى مَا صَنَعَ مِثْلُ مَا وَتَلاثِينَ وَتَحْمَدُونَ، دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ قَلَا وَتَلاثِينَ وَتَعْرَبُونَ، وَتَحْمَدُونَ، دُبُرَ كُلِّ صَلَةٍ قَلَاتًا وَتَلاثِينَ وَتَعْمَدُونَ، دُبُرَ كُلِّ صَلَةٍ قَالَ: «تُسَيِّحُونَ، وَتُحْمَدُونَ، دُبُرَ كُلِّ صَلَاةٍ قَلَاتًا وَتَلاثِينَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم؛ كتاب، الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب، فضل الاجتماع على تلاوة القرآن، حديث رقم، (۲۹۹): (٤/ ۲۰۷٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري؛ كتاب الزكاة، باب التحريض على الصدقة والشفاعة فيها، حديث رقم، (١٤٣٢): (١١٣/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب الطلاق، باب اللعان، حديث رقم، (٥٣٠٤): (٥٣/٧).



### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

مَرَّةً» قَالَ أَبُو صَالِح: فَرَجَعَ فُقَرَاءُ الْمُهَاجِرِينَ إِلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالُوا: سَمِعَ إِخْوَانُنَا أَهْلُ الْأَمْوَالِ بِمَا فَعَلْنَا، فَفَعَلُوا مِثْلَهُ، فَقَالَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " ذَلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(١).

٢- الخوف والرجاء: قال تعالى: ﴿وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَا أَ﴾، الرَّغبُ والرُغبُ والرُغبُ والرَّغبُ والرَّغبُ والرَّغبُ والرَّغبَ والرغبوت والرُغبى والرغبى والرغباء، الضراعة والمسالة (٢).. والرهب من: رهبت الشئ ارهبه رهبا ورهبة أي: خفته (٣).

فالأنبياء هم أعرف الناس بالله تعالى، عرفوا الله تعالى، فأحبوه ورغبوا فيما عنده، وعرفوا الله تعالى، فخافوه. عرفوا في ذات الله تعالى، صفات الرحمة والإحسان والعفو والمغفرة فاحبوه وعرفوا في ذات الله تعالى صفات القهر والانتقام والجبروت فوجلت قلوبهم فخافوه، فهم في حب وخوف ورغبة فكان هذا حالهم على الدوام، وعند الدعاء والتجلى والمناجاة والدعاء أشد وهذا سبيل استجابة الدعاء.

٣- الخشوع بين يدي الله تعالى: ﴿وَكَانُواْ لَنَا خَشِعِينَ ﴿ قَالَ أَبُو السعود:
 اي مُخْبتين متضرعين أو دائمي الوجَل والمعنى أنهم نالوا من الله تعالى ما نالوا بسبب
 اتصافِهم بهذه الخصال الحميدة (٤). أ هـ

والخشوع هو الانكسار والتذلل بين يدي الله تعالى وهو سر مهم من أسرار استجابة الدعاء، والخشوع لا يقتصر على الدعاء فحسب، بل يشمل جميع الأحوال في العبادات والمعاملات، كالصلاة، والكسب الحلال و وترك الحرام ففي الصحيح عَنْ أَبِي هُرَيْرَة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم؛ كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب استحباب الذكر بعد الصلاة، حديث رقم، (٥٩٥): (١٦/١).

<sup>(</sup>٢) ابن منظور: (٢/١/٤)، مادة، (رغب).

<sup>(</sup>٣) ابن منظور: (٤٧/٤)، مادة، (رهب).،

<sup>(</sup>٤) تفسير أبي السعود: (٤٣٤/٤).





قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللهَ طَيِّبٌ لَا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا، وَإِنَّ اللهَ أَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الْمُرْسَلِينَ، فَقَالَ: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَآعْ مَلُواْ وَإِنَّ اللهَ أَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ وَقَالَ: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلذِّينَ ءَامَنُواْ صُلُواْ مِن طَيِّبَتِ صَلِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ (١) وَقَالَ: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلذِّينَ ءَامَنُواْ صُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَ كُمُ وَمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَقَالَ: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلذِّينَ ءَامَنُواْ صُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقَنَ كُمُ وَمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَقَالَ: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلذِّينَ عَلَمُ اللهَ يَعْمَلُونَ عَلِيمٌ وَعَلَيْ السَّفَرَ أَشْعَتَ أَعْبَرَ ، يَمُدُ يَنَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ ، يَا مَا رَزَقَنَ كُمُ مُ وَمَلْ عَمُهُ حَرَامٌ ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ ، وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ ، وَعُذِي بِالْحَرَامِ ، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لَذَكُ وَاللّهُ عَمُهُ حَرَامٌ ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ ، وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ ، وَعُذِي بِالْحَرَامِ ، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لَذَكَ ؟"(٣).

~~·~~;%%~·~~·~

<sup>(</sup>١) سورة، المؤمنين: ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة، البقرة: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب الزكاة، باب، قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، حديث رقم، (١٠١٥): (٢٠٣/٢).



### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

# الخاتمة

الحمد الذي بنعمته تتم الصالحات والصلاة والسلام على سيدنا ونبينا محمد معلم الناس الخير متمم مكارم الأخلاق صلى الله عليه وعلى آله الأصفياء وأصحابه الأوفياء والتابعين لهم بإحسان إلى يوم المعاد.

وبعد: –

بعون الله وتعالى وتوفيقه تكتمل صفحات هذا البحث، بعد أن أسطر النتائج التي توصلت إليها وهي:

- ١- من نعم الله تعالى على هذه الأمة أن جعلها وارثة لتجارب الأنبياء السابقين؛
   في العقيدة والعبادات والدعوة والصبر وغيره، مما جعلها أمة قوية فتية عصية على الأعداء، صابرة على البلاء متجددة الآمال عظيمة الرجاء.
- ٢- دعاء الأنبياء الذي ورد في القرآن الكريم، وما صح من السنة النبوية المطهرة،
   موروث ضخم، ونبع عذب ينهل منه كل وارد.
- ٣- المبادرة لفعل الخير توجيه رباني، ونهج إيماني، وهدي إسلامي، وسلوك حضاري
   وهو أقرب الطرق لقبول الدعاء.

### التوصيات: -

- 1- يقع على عاتق علماء الأمة بسط المعرفة بالدعاء وأساليبه، وعظمة قدره، فكثير من بني الأمة يجهلون الدعاء، يجهلون لفظه ومعناه وأسلوبه، بل منهم من يتوجه بالدعاء إلى غير الله تعالى، لذا فإن كثيرا من الدعاء يخالف الصواب فلا يستجاب.
- ٧- على وسائل الإعلام، والقائمين بأمرها أن يتحملوا مسؤوليتهم تجاه الأمة، وذلك بالتوعية بالدعاء وبيان أهميته وفضله، وحض بني الأمة وإحياء روح المبادرة إلى فعل الخير، حتى يكون فعل الخير والدعاء منهج وسلوك وجوهر حياة، ومظهر حضاري رفيع ورشيد.
- ٣-على قادة الأمة وأصحاب المال ورجال الأعمال أن يتضرعوا بالدعاء والانكسار بين يدي الرب، وببادروا إلى الخير والعطاء رفقاً بالخلق.



### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

# قائمة المصادر والمراجع

- 1- ابن الأثير؛ مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد بن محمد بن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٢٠٦ه)، جامع الأصول في أحاديث الرسول تحقيق، عبد القادر الأرنؤوط، التتمة تحقيق بشير عيون، مكتبة الحلواني، مطبعة الملاح، مكتبة دار البيان ط١.
- ۲- ابن الجزري؛ أبو السعادات المبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث والأثر،
   المكتبة العلمية، بيروت (١٣٩٩هـ -١٩٧٩م) تحقيق طاهر أحمد الزاوي محمود محمد الطناحي.
- ٣- ابن الجوزي؛ عبد الرحمن بن علي بن محمد، زاد الميسر في علم التفسير، المكتب الإسلامي بيروت ط٣ (١٤٠٤ه).
- ٤- ابن حجر؛ الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، فتح الباري بشرح صحيح البخارى، دار الفكر، بيروت لبنان (١٤١٦هـ).
- ابن حنبل؛ أبوعبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (المتوفى: ۲٤۱ه)، مسند بن حنبل، المحقق: شعيب الأرنؤوط عادل مرشد، مؤسسة الرسالة، ط۱، (۱٤۲۱ هـ ۲۰۰۱ م).
- 7- ابن عادل؛ أبو حفص عمرو بن علي بن عادل الدمشقي الحنبلي، اللباب في علوم الكتاب، تحقيق الشيخين عادل احمد عيد الموجود، وعلي محمد معوض، دار الكتب العلمية بيروت (١٤١٩هـ ١٩٩٨م).
- ٧- ابن كثير؛ أبو الفداء، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي (المتوفى: ٤٧٧ه)، تفسير القرآن العظيم، تحقيق سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض ط٢ (١٤٢٠هـ ٩٩٩ م)



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

- ۸- ابن منظور؛ محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي، لسان العرب، دار صادر،
   بیروت، ط۱.
- ٩- أبو السعود؛ محمد بن محمد العمادي، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم،
   دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ١- أبو حيان؛ محمد بن يوسف الأندلسي الغرناطي، تفسير البحر المحيط، دار الفكر، بيروت (١٤٢١ هـ ١٩٩٢م).
- 1 الأصبحي؛ مالك بن أنس بن مالك، الموطأ، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، القاهرة.
- ١٢- الألوسي؛ أبو الفضل محمود بن عبد الله الحسيني البغدادي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، دار الفكر بيروت.
- 1۳- البخاري؛ محمد بن اسماعيل أبو عبد الله الجعفي، تقديم الشيخ أحمد محمد شاكر، دار الجيل بيروت.
- ٤١-البيضاوي؛ ناصر الدين أبو الخير عبد الله بن عمر بن محمد، أنوار التنزيل وأسرار التأوبل، دار الفكر.
- ١- الترمذي؛ محمد بن عيسى بن سورة أبو عيسى الترمذي السلمي، سنن الترمذي الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت، تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرون بدون طبعة بدون تاريخ.
- 17-الترمذي؛ محمد بن عيسى بن سورة أبو عيسى الترمذي السلمي، سنن الترمزي، تحقيق، بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي بيروت ط، (١٩٩٨ م).
- 1٧- الجوهري؛ إسماعيل بن حماد، الصِّحاح في اللغة تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين ط٣.



#### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

- ۱۸-الحاكم؛ أبو عبد الله محمد عبد الله محمد بن عبد الله النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، ط١، (١٤١١) هـ ١٩٩٠م).
- 19- الرازي؛ فخر الدين أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن التيمي، مفاتيح الغيب (التفسير الكبير) دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ط، ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠م)
- ٢- الزَّبيدي؛ محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- ۲۱-الزمخشري؛ أبو القاسم محمود عمر بن احمد جار الله الزمخشري، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار احياء التراث العربي ط۱ (۲۱۷ ه ۱۹۹۷م)،
- ۲۲-السهيلي؛ عبد الرحمن بن عبد الله بن أحمد، الروض الأنف، دار المعرفة بيروت، (۱۳۹۸هـ ۱۹۷۸).
- ٢٣-الشنقيطي؛ محمد الأمين، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، مكتبة ابن تيمية القاهرة طبعة، (١٤١٣هـ ١٩٩٢م).
- ٤٢-الشوكاني؛ محمد بن علي، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، المكتبة العصرية بيروت، (١٤ ١٧ه- م١٩٩٧).
- ۲-الصابوني؛ محمد بن علي الصابوني، صفوة التفاسير، دار القرآن الكريم بيروت،
   ط٤ (١٤٠٢ هـ ١٩٨١م).
- 77-الطبري؛ محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري (المتوفى: ٣١٠هـ) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان، الطبعة: الأولى، (١٤٢٢هـ ٢٠٠١م).
- ۲۷-الفراهيدي؛ أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (المتوفى: ۱۷۰هـ)، كتاب العين، المحقق: د مهدي المخزومي، د إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال.



### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

- ٢٨-الفيومي؛ أحمد بن محمد بن علي الفيومي ثم الحموي، أبو العباس (المتوفى: نحو
   ٧٧٠ه) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، المكتبة العلمية بيروت.
- 79-القرطبي، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح، الجامع لأحكام القرآن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، (٢١٦هـ ١٩٩٥م).
- ٣- القشيري؛ أبو الحسين مسلم بن الحجاج النيسابوري، صحيح مسلم، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، (١٣٧٥هـ ١٩٥٥).
- ٣١- المحلى؛ جلال الدين محمد بن أحمد المحلي، والسيوطي؛ جلال الدين عبد الرحمن بن أبى بكر، تفسير الجلالين، دار الحديث القاهرة ط١.
- ٣٢-المناوي؛ عبد الرؤوف، فيض القدير شرح الجامع الصغير، المكتبة التجارية، مصر ط١، (١٣٥٦هـ).
- ٣٣-النسفي؛ عبد الله بن أحمد النسفي، مدارك التنزيل، دار النفائس، بدون طبعة وبدون تاريخ.
- ٣٤-النووي؛، أبو زكريا يحي بن شرف النووي، شرح النووي على صحيح مسلم، دار الكتاب العربي بيروت، طبعة ٢ (١٣٩٢هـ).

-----



### دلائل الدعاء في سورة الأنساء

# فهرس الموضوعات

| محتويات                                           | ال |
|---------------------------------------------------|----|
| ملخص البحث:                                       |    |
| لامة                                              | مة |
| أهمية البحث:                                      |    |
| أهداف البحث:                                      |    |
| منهج البحث:                                       |    |
| حدود البحث:                                       |    |
| خطة البحث:                                        |    |
| التمهيد                                           |    |
| المبحث الأول: دعاء نبي الله ابراهيم علي السلام    |    |
| المبحث الثاني: دعاء نبي الله أيوب عليه السلام     |    |
| المبحث الثالث: دعاء نبي الله ذا النون عليه السلام |    |
| المبحث الرابع: دعاء نبي الله زكريا عليه السلام    |    |
| المبحث الخامس: من شمائل الأنبياء عليهم السلام     |    |

الخاتمة....

قائمة المصادر والمراجع....

فهرس الموضوعات.....