



## جامعة الأزهر كلية اللغة العربية بأسيوط المجلة العلمية

دور فقهاء المالكيــة فــي الحيــاة العلميــة والسياسيــة فــي الأنــدلـس: دراســة تعليليــة فــي ضــوء كتــاب "تاريخ الفكــر الأنــدلســي

" لأنخل بالنثيا

The Role Of Maliki Jurists In The Scientific And Political Life Of Al-Andalus: An Analytical Study Based On The History Of Andalusian Thought

## إعسداد

الباحثة/ فاطمة مقبل عليان الحربي طالبة دكتوراة بقسم التاريخ والآثار بجامعة الملك خالد

> ( العدد الرابع والأربعون) (الإصدار الثالث-أغسطس) (الجزء الأول (١٤٤٧هـ/٢٠٢٥م)

الترقيم الدولي للمجلة (9083 -2536 (ISSN) رقم الإيداع بدار الكتب المصرية: ٢٠٢٥/٦٢٧١م



## دور فقهاء المُالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

# دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس: دراسة تحليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لأنفل بالنثيا فاطمة مقبل عليان الحربى

قسم التاريخ والآثار، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة الملك خالد، المملكة العربية السعودية.

## البريد الالكتروني: fatimah-mg@hotmail.com

تناولت هذه الدراسة فقهاء المالكية ودورهم في الأندلس، وذلك من خلال ما دوّنه المستشرق آنخل بالنثيا في كتابه "تاريخ الفكر الأندلسي". وقد قُسمّت الدراسة إلى خمسة محاور: خُصمّس المحور الأول لتقديم ملخص موجز عن المستشرق بالنثيا ودوره في تدوين التاريخ والثقافة الإسلامية في الأندلس. أما المحور الثاني، فقد استعرض ما ورد حول دخول المذاهب الفقهية إلى الأندلس، مع التركيز على تفوق المذهب المالكي على غيره من المذاهب. وفي المحور الثالث، ناقشت الدراسة العوامل التي ساهمت في انتشار المذهب المالكي واستمراره في الأندلس. بينما تناول المحوران الرابع والخامس دور علماء هذا المذهب في الحياة العلمية والسياسية.

**الكلمات المفتاحية**: آنخل بالنثيا، المذهب المالكي، الحياة السياسية، المستشرقون، المذاهب الفقهية، الثقافة الاسلامية.

## The Role Of Maliki Jurists In The Scientific And Political Life Of Al-Andalus: An Analytical Study Based On The History Of Andalusian Thought

Fatima Muqbil Alian Al-Harbi

Department of History and Archaeology, College of Arts and Humanities, King Khalid University, Saudi Arabia.

Email: fatimah-mq@hotmail.com

## Abstract:

This study explores the role of Maliki jurists in Andalusia, as documented by the orientalist Ángel González Palencia in his writings on the intellectual history of Al-Andalus. The research is organized into five main sections. The first section offers a concise overview of Palencia and his contributions to the study of Islamic history and culture in Andalusia. The second section examines the emergence of various jurisprudential schools in the region, with particular emphasis on the dominance of the Maliki school over others. The third section analyzes the key factors that contributed to the spread and persistence of the Maliki school in Andalusia. The fourth and fifth sections highlight the role played by Maliki scholars in both intellectual and political spheres.

**Keywords**: Ángel Palencia, Maliki School Of Thought, Political Life, Orientalists, Jurisprudential Schools, Islamic Culture.

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

## المقدمة:

يُعدّ كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي" للمستشرق آنخل غونثالث بالنثيا من أبرز المؤلفات التي تناولت العلوم والمعارف والحركة الفكرية في الأندلس، منذ بداياتها الأولى وحتى سقوط الحكم الإسلامي فيها. وقد سلّط بالنثيا في هذا المصنف، إلى جانب تناوله للحياة العلمية وحركة التدوين، الضوء على المذاهب الفقهية وعلمائها الذين كانوا من العناصر المؤثرة في المجتمع الأندلسي. كما تطرق إلى الدعم الذي تلقّوه من السلطة الحاكمة، ومدى تجاوب العامة معهم، وتقبّلهم لآرائهم وأحكامهم تجاه مخالفيهم من أتباع المذاهب الأخرى.

ولم يتوقف الأمر عند حدود النقد، بل - بحسب ما يذكر بالنثيا - استخدم الفقهاء نفوذ السلطة كأداة لمحاربة خصومهم، ومحاولة تهميش العلوم التي لا يرون فيها نفعًا لعامة الناس.

وقد شهد موضوع فقهاء المالكية في الأندلس اهتمامًا كبيرًا في عدد من الدراسات الأكاديمية، التي تناولت أدوارهم الدينية والسياسية والاجتماعية، مستندة في الغالب إلى مصادر عربية أو معرّبة متنوعة. إلا أن هذه الدراسات لم تتخذ من كتاب تاريخ الفكر الأندلسي لآنخل بالنثيا مرجعًا رئيسًا، بل أغفلت بشكل عام الرؤية التي يقدمها هذا المفكر الإسباني في تصويره لدور الفقهاء المالكيين.

ومن هنا، فإن هذه الدراسة تتميز بكونها تسعى إلى الكشف عن الرؤية الخاصة للمؤلف آنخل بالنثيا، وتحليل الكيفية التي صوّر بها دور الفقهاء في الأندلس، من خلال تقديم قراءة مفصلة للمضامين الفكرية والتاريخية التي يتضمنها الكتاب. إذ إن تتبع دور الفقهاء عبر صفحات هذا العمل يكشف عن تصور مميز للمؤلف، يستحق

## الدراسة والتحليل.

ومن أبرز الدراسات السابقة في هذا المجال، نذكر على سبيل المثال لا الحصر:

١. الفقهاء المالكيون في الأندلس ودورهم في السياسة والحضارة من عبدالرحمن الداخل إلى عبدالرحمن الناصر (١٣٨ - ٥٥٠ ه / ٥٥٠ - ٩٦م)، نعمة محروس الديب، رسالة دكتوراه، جامعة عين شمس، القاهرة، ١٦٠١٦م.

الجزء الأهل

- ٢. دور فقهاء المالكية في الأندلس بين القرنين الثاني والسادس الهجري (٨-٢ ١م)، شفيقة بابا وفتحية مربوش، رسالة ماجستير، جامعة أكلى محند أولحاج، البويرة، الجزائر، ٢٠١٤م.
- ٣. المكانة السياسية للعلماء المالكية في الأندلس خلال عصر الإمارة الأموية (١٣٨-١٦٦ه / ٥٦-٢٨٩م)، فتيحة بن الشاهد ونور الهدى العيطوطي، رسالة ماجستير، جامعة عمار ثليجي، الأغواط، الجزائر، ٢٠١٧م.
- ٤. جهود فقهاء المالكية في الأندلس حتى نهاية القرن الرابع الهجري، حوالف عكاشة، رسالة دكتوراه، جامعة وهران، الجزائر، ٢٠٠٧م.
- ٥. المذهب المالكي وانتشاره في بلاد الأندلس من القرن الأول إلى الثالث الهجرى (السابع إلى التاسع الميلادي)، إيمان بوربونة، رسالة ماجستير، جامعة ٨ ماى ١٩٤٥، قالمة، الجزائر، ٢٠١٩.
- ٦. نفوذ فقهاء المالكية في العهد المرابطي: أسبابه، آثاره، نتائجه، مصطفى بن يحيى، مجلة مدارات تاريخية، الجزائر، السنة الثانية، العدد الرابع، ٢٠٢٠م، ص ۲۷۸–۲۰۱.

ويتضح من خلال عرض الدراسات السابقة أنها ركزت في مجملها على الدور السياسي أو الاجتماعي أو العلمي الذي اضطلع به فقهاء المالكية في الأندلس، معتمدين على مصادر تاريخية وفقهية عربية تقليدية، واستعرضت هذه الأبحاث السياقات التاريخية والنصوص الفقهية المباشرة لتلك المرحلة. غير أن هذه

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل مالنثما

الدراسات، على أهميتها، لم تلتفت إلى الخطاب الفكري المعاصر حول هذا الدور، ولم تفرد دراسة تحليلية متخصصة في الرؤية الغربية أو الاستشراقية المعرّبة لدور الفقهاء المالكيين كما تجلّى في كتاب تاريخ الفكر الأندلسي لآنخل بالنثيا.

وقد حظي المستشرق آنخل بالنثيا باهتمام عدد من الباحثين، الذين قدّموا دراسات متعددة تناولت آراءه ومؤلفاته حول العرب والمسلمين في الأندلس، إضافة إلى تحليل وجهات نظره في ما صنّفه.

ومن أبرز هذه الدراسات: دراسة الحسين الإدريسي: "أثر الفكر الإسلامي الأندلسي في الفكر الأوروبي من وجهة نظر المستعربين: أنخيل غونثالث بالنثيا أنموذجًا"(۱)، ودراسة منجد بهجت: "صورة الشعر الأندلسي في أبحاث بالنثيا وغوميس"(۱)، ودراسة رشا أبو بكر سعد غانم: جهود الدارسين الإسبان المعاصرين في الكشف عن فترة الوجود العربي في الأندلس: نموذجاً خوليو رييس روبيو وآنجِل جنثالث بالنثيا(۱)، ودراسة فارس عزيز حمودي: رؤية المستشرق الإسباني آنجيل بلنثيا في التراث الموريسكي(۱).

نظرًا لأهمية ما دوّنه في مصنّفه "تاريخ الفكر الأندلسي" من معلومات حول الفقهاء ومذهب الفقه المالكي، والدور الذي قام به أتباع هذا المذهب في الحياتين العلمية والسياسية، فقد أصبحت الحاجة ملحّة لإعداد دراسة حول هذا الموضوع، والوقوف على وجهة نظره وعرضه للدور الذي أدّوه.

<sup>(</sup>١) مجلة ثقافات - جامعة البحرين، العدد ١٣، ٢٠٠٥م، ص ص ١٧٠ -١٨٧.

<sup>(</sup>٢) مجلة جامعة الخليل للبحوث – فلسطين، العدد ١، المجلد ٥، ١٠١٠م، ص ص ٤٩ – ٧١.

<sup>(</sup>٣) مجلة كلية اللغة العربية بأسيوط- مصر، العدد ٣٩، الجزء ١، ٢٠٢٠م، ص ص ٩٩٩- ١٠٦٧.

<sup>(</sup>٤) مجلة آداب الرافدين – العراق، العدد ٧١، المجلد ٤٧، ٢٠١٧م، ص ص ٧٩ –١٠٨.

## أهداف الدراسة

- ١. تَعَرُف وجهة نظر المستشرق آنخل جنثالث بالنثيا حول المذهب المالكي في
  الأندلس، وتحليل مدى إنصافه في تصويره لدور المالكية.
- ٢. إبراز دور العوامل التي أثرت في نشاط المذهب المالكي واستمراريته في الأندلس حتى زوال حكم المسلمين، من خلال رصد بالنثيا لهذه العوامل والآلية التي ناقش بها تلك العوامل، والكشف عن تأثير الخلفية الاستشراقية على أحكامه.
- ٣. الوقوف على الكيفية التي عرض بها المستشرق دور علماء المالكية في الحركة العلمية والثورات والحركات التي تركت أثرًا عميقًا في المدن الأندلسية، وتقييم موقفه من الصراع المذهبي والعلمي.

ومن هنا، تنبع أهمية هذه الدراسة، إذ تسعى إلى:

- استكشاف التصور الذهني والفكري للمؤلف الإسباني حول فقهاء المالكية، وكيف صورهم داخل بنية الخطاب الفكرى الأندلسي؟
- ٢. تحليل نقدي للرؤية الخارجية لدور الفقهاء، من خلال عدسة كاتب غربي ينتمي
  إلى خلفية ثقافية مختلفة، مما يفتح آفاقًا جديدة لفهم تمثلات الآخر لنا.
- ٣. تقديم قراءة تفسيرية مقارنة بين ما ورد في تاريخ الفكر الأندلسي وما تم تداوله
  في الدراسات التاريخية العربية.

بهذا، لا تقتصر الدراسة على السرد التاريخي، وإنما تتجاوز ذلك إلى تحليل البُعد التصويري والرمزي والثقافي لدور الفقهاء في خطاب آنخل بالنثيا، وهو ما يمنح هذا البحث فرادة وخصوصية داخل حقل الدراسات الأندلسية

وتكمن إشكالية الدراسة في عده تساؤلات وهي: هل قدّم آنخل بالنثيا رؤية منصفة لفقهاء المالكية؟ وهل تأثرت تحليلاته بالخلفية الاستشراقية أو المسيحية في تصويره لدورهم؟ وما هو موقفه من التحيز المذهبى؟

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

## أولاً: التعريف بالمستشرق آنفل جنثالث بالنثيا:

آنخل جنثالث بالنثيا (Angel González Palencia)(١) مستشرق إسباني، وُلد في هوركايودي سانتياغوا شمال غرب إسبانيا، سنة ١٣٠٦هـ/١٨٩م، وقد أجبرت الظروف المعيشية القاسية آنخل بالنثيا على التخلي عن دراسته الدينية وحلم الرهبنة، فانتقل مع والدته وشقيقته أنطونيا إلى مدريد بحثًا عن حياة أفضل. هناك، التحق بجامعة مدريد حيث نجح في إنهاء دراسته عام ١٣٢٨هـ/١٩١٠م. وتدرج في مسيرته الأكاديمية حتى تولى - خلفًا لربيرا - كرسى تاريخ حضارة المسلمين واليهود سنة ١٣٤٥هـ/١٩٢٧م، وهو المنصب الذي مثِّل ذروة مسيرتِه العلمية. وخلال هذه السنوات، أثرى المكتبة الإسبانية بتأليف كتب رائدة وترجمات متميزة، قبل أن تُطوى صفحة حياته إثر حادث سيارة سنة ١٣٦٨هـ/ ١٩٤٩م، وتُعدُّ أعماله من الأعمال المهمة التي اشتهرت بإنصافها للفكر الإسلامي والحضارة الإسلامية. قام بتأليف وترجمة العديد من المؤلفات، منها كتابه (الإسلام والشعراء المنشدون)، وقد نشره بالأندلس سنة ١٣٥١هـ/٩٣٣م، وترجم (قصة حي بن يقظان) لابن طفيل إلى اللغة الإسبانية، ونشرت هذه القصة بمدريد سنة ١٣٥٢هـ/١٩٣٤م (٢). إلا أن أبرز أعماله يأتى في مقدمتها تاريخ الأدب الأندلسي الصادر سنة ١٣٤٦هـ / ١٩٢٨م، والذي غير مترجمه العربي الأستاذ حسين مؤنس عنوانه في سنة ١٣٧٤هـ / ١٩٥٥م إلى "تاريخ الفكر الأندلسي" ليتناسب مع مضمونه، حيث تناول من خلاله العديد من فروع المعرفة. فلم يكن الكتاب قاصرًا على الأدب فقط، بل ضمَّ أيضًا مصادر مهمة في

<sup>(</sup>۱) الزركلي، خير الدين. الأعلام. الطبعة ۱۰ دار العلم للملايين - بيروت، ۲۰۰۲م، ج۲، ص ٢٠-۲۲. العقيقي، نجيب. المستشرقون. الطبعة ۱۰ دار المعارف - القاهرة، ۲۰۰۲م، ج۲، ص ۲۰۱.

<sup>(</sup>٢) رشا غانم، جهود الدارسين، ص١٠٢٠.

الأدب، والتاريخ، والجغرافيا، والفلسفة، والتصوف، والطب، وعلم النبات، والفلك، والرياضيات<sup>(۱)</sup>، وعلى الرغم من هذا الكم الكبير من المصنفات التي أوردها وذكرها، فقد اتسم ما دوّنه عنها بالإيجاز. كما اعتمد في تصنيفه على العديد من المصادر العربية، ويعض دراسات المستشرقين الإسبان، مثل: غرسيه غومس، وآسين بلاسيوس، بالإضافة إلى دراسات المستشرقين الإنجليز والفرنسيين والهولنديين<sup>(۱)</sup>، أما أسلوبه في تصنيف هذا الكتاب، فقد اتسم بالعمق والشمول والوضوح، والابتعاد عن الهوى، كما اتبع الدقة في الموضوع المطروح والصدق في العرض<sup>(۱)</sup>، وأخيرًا، فإن عمق هذه الدراسة التي قدّمها المستشرق آنخل بالنثيا يكشف عن عنايته واهتمامه بالثقافة الإسلامية الأندلسية ومدى ارتباطها بالتاريخ الإسباني.

## ثانياً: بداية ظهور المذهب المالكي في الأندلس:

ذكر آنخل بالنثيا أن القرآن الكريم والسنة النبوية كانا المصدرين الرئيسين للتشريع عند ظهور الدين الإسلامي، أما ظهور المذاهب الفقهية فارتبط باتساع دولة الإسلام وامتداد حدودها من الأندلس غربًا حتى سمرقند شرقًا خلال القرن الهجري الأول. وقد تربّب على ذلك ظهور مسائل فقهية جديدة لم يجدوا لها نظيرًا أو مماثلًا في القرآن الكريم أو السنة النبوية، الأمر الذي استلزم إعمال العقل والأخذ بالرأي عن طريق

<sup>(</sup>۱) بالنثيا، آنخل. تاريخ الفكر الأندلسي. ترجمة: حسين مؤنس. مكتبة الثقافة الدينية - القاهرة، ص ١٦٩، ص ١٩٣٠، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) البري، هايل. "الحركة الاستشراقية الإسبانية". مجلة العلوم الإنسانية - جامعة البحرين، العدد ٢٠ ٢٠، ٢٠ م، ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

#### دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لأنفل مالنثما

«القياس» $^{(1)}$ ، أو العودة إلى إجماع فقهاء المسلمين والأخذ برأيهم $^{(7)}$ .

تتلخّص رؤية بالنثيا في اعتبار التعدُّدية المذهبية نتاجاً لصراع ديني-سياسي ضد منهجية بني أمية في تهميش الفقهاء، مما حوَّل الفقه من نشاط فردي إلى كيانات مذهبية منافسة، وهي ثورة – من وجهة نظرة –: "تقلت الدولة من الأمويين إلى العباسيين، وكانت ثورة دينية سياسية جعلت للفقهاء أهمية، كان الأمويون ينكرونها عليهم، وأتيح بذلك السبيل إلى ظهور مذاهب فقهية مختلفة "(").

وهنا يمكن القول إن فكرة وجود فجوة كبيرة في العلاقة بين العلماء والحكام قد ترسخت في أذهان العديد من الكتاب والقراء، سواء في التاريخ الإسلامي بشكل عام أو في التاريخ الأموي بشكل خاص. وقد تحقق ذلك من خلال التركيز على مظاهر الخلاف التي نشأت بين بعض العلماء والخلفاء في الدولة الأموية.

عند تقصي الأسباب التي أدت إلى ترسيخ هذا التصور، نجد أن العديد من الكتابات ذات الميول الشيعية ساهمت في تعزيز هذا المفهوم، حيث حاولت تصوير الحكم الأموي على أنه مرفوض من قبل المسلمين، وخاصة من العلماء. ويتضح ذلك عند التدقيق في روايات وكتابات بعض المورخين مثل أبي مخنف(؛) وكتاب تاريخ

<sup>(</sup>٤) لوط بن يحيى بن مخنف بن سليمان الأزدي، من تصانيفه: كتاب الردة، فتوح الشام، فتوح العراق، كتاب الجمل، توفي سنة ١٥٧هـ/٧٧٣م. ابن شاكر، محمد بن شاكر بن أحمد (ت:٤٢٧هـ). فوات الوفيات. تحقيق: إحسان عباس. الطبعة ١، دار صادر – بيروت، ١٩٧٤م، ج٣، ص ٢٢٠.



<sup>(</sup>۱) القياس هو إلحاق الحكم الشرعي الواجب لشيءٍ ما، بالشيء المسكوت عنه، بسبب شبهه بالشيء الذي أوجب الشرع له ذلك الحكم، أو لعلة جامعة بينهما. أبو حبيب، سعدي. القاموس الفقهي لغة واصطلاحًا. الطبعة ٢، دار الفكر – دمشق، ١٤٠٨ه، ج١، ص ٣١٢.

<sup>(</sup>٢) بالنثيا، تاريخ الفكر الأندلسي، ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

اليعقوبي (١)، إذ يلاحظ تركيزهم على الثورات والحركات المعارضة للحكم الأموي، مع إغفالهم للجوانب الأخرى من تاريخ الدولة الأموية، كالعلاقات الإيجابية والتعاون بين العلماء والخلفاء. مما يوحي بعدم رضا المسلمين عن الحكم الأموي (٢).

علاوة على ذلك، كان لكل عصر من العصور الإسلامية معارضون من العلماء أو العامة، ولم تخلُ تلك العصور من الثورات. فعلى سبيل المثال، شهد العصر العباسي العديد من الثورات والحركات الانفصالية عن الدولة.

في كثير من الأحيان، كانت الخلافات بين العلماء والخلفاء في العصر الأموي مؤقتة أو مرتبطة بمواقف معينة، سرعان ما تزول بزوال السبب أو تغير الظروف. وقد تتحول العلاقة بعد ذلك إلى تعاون أو اعتزال مع تقديم النصح، كما أن مظاهر الخلاف كانت تقتصر على جوانب محددة دون أن تؤثر على النظرة العامة التي يحملها العلماء تجاه الخليفة أو الخلافة بشكل عام. فقد يحدث أن يختلف عالم في قضية معينة، لكنه يشارك في أحداث أخرى، مثل الغزو تحت قيادة أمراء الخليفة، ويقر ببيعة الخليفة وما يترتب عليها من واجبات وحقوق (٣).

وقد آخذ آنخل بتتبع البدايات الأولى لظهور هذه المذاهب الفقهية في الأندلس، فيذكر أن مذهب أبى حنيفة النعمان بن ثابت() المتوفى سنة ٤٩ هـ/٧٦٧م، كان

<sup>(</sup>۱) أحمد بن إسحاق بن جعفر بن وهب بن واضح اليعقوبي، مؤرخ جغرافي كثير الأسفار، من أهل بغداد، توفى سنة ۲۸٤ه/ ۲۸۹م، على خلاف. الزركلي، الأعلام، ج ۱، ص ۹۰.

<sup>(</sup>٢) الخرعان، عبد الله. أثر العلماء في الحياة السياسية في الدولة الأموية. الطبعة ١، مكتبة الرشد - الرياض، ١٤٢٤ه، ص ٣٥١ - ٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) عبدالله الخرعان، أثر العلماء، ص٩٥٩.

<sup>(</sup>٤) أبو حنيفة النعمان بن ثابت بن زوطي التيمي الكوفي، الإمام، فقيه الملة، وعالم العراق، مولى بني تيم الله بن ثعلبة، ولمد سنة ٨٥٠ مه/ ٩٩٦م، وكان خزازًا ينفق من كسبه ولا يقبل جوائز السلطان تورعًا، ولمه دار وصناع ومعاش متسع، وكان معدودًا في الأجواد الأسخياء والأولياء

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل مالنثما

أول هذه المذاهب ظهورًا، وهو مذهب يعتمد بشكل أساسي على القرآن الكريم في استنباط الأحكام الفقهية عبر الاستنتاج العقلي، المعروف ب «القياس». فقد حرص فقهاء هذا المذهب على البحث عن حلول منطقية لكل ما اعترض طريقهم من مسائل فقهية، معتمدين في ذلك على القياس<sup>(۱)</sup>.

وفي إزاء انتشار المذهب الحنفي ظهر المذهب الأوزاعي<sup>(۱)</sup> ثم شهدت الأندلس تحوُّلاً مذهبياً نحو فقه الإمام مالك بن أنس<sup>(۱)</sup>، حيث تباينت الروايات التاريخية في تحديد أول ناقل له: الرأي الأول: نسبه لشَبْطون بن عبد الله (<sup>1)</sup>، أو الغازي بن قيس (۱)، اما

#### **+++**

الأذكياء، مع الدين والعبادة والتهجد وكثرة التلاوة وقيام الليل رضي الله عنه، توفي في شوال سنة ١٥٠هـ/ ٢٦٧م. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (ت: ٨٤٧هـ). سبير أعلام النبلاء. دار الحديث – القاهرة، ٢٤١هـ، ج١٧، ص ٢٠٠. الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز (ت: ٨٤٧هـ). تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام. تحقيق: بشار عواد. الطبعة ١، دار الغرب الإسلامي – بيروت، ٢٠٠٣م، ج٣، ص ٩٠٠.

- (١) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص ١٣.٤.
- (۲) هو الإمام عبد الرحمن بن عمرو بن محمد الأوزاعي، أبو عمرو، وُلد في بعلبك عام ۱۸ه/۷۰۷م، وكانت وفاته في بيروت عام ۱۵۷ه/۷۷م. ابن العماد، عبد الحي بن أحمد بن محمد (ت: ۱۸۹هـ). شذرات الذهب في أخبار من ذهب. تحقيق: محمود الأرناؤوط. الطبعة ۱، دار ابن كثير دمشق، ۱۶۰۱هـ، ۲۰۰ هـ، ۲۰۰ س ۲۰۸.
- (٣) الإمام مالك بن أنس بن مالك الأصبحي الحميري، أبو عبد الله، وُلد بالمدينة عام ٩٧ الإمام مالك بن أحمد بن إبراهيم بن ٩٣ هـ/٢ ٧م، وكانت وفاته فيها عام ١٧٩هـ/٩٥م. ابن خَلِّكان، أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر (ت: ١٨٦هـ). وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان. تحقيق: إحسان عباس. الطبعة ١، دار صادر بيروت، ١٩٧١م، ج٤، ص ١٣٥٠.
- (٤) زياد بن عبد الرحمن بن زياد اللخمي، المعروف بشبطون، هو أول من أدخل مذهب مالك إلى الأندلس، وكان أهلها قبله على مذهب الأوزاعي. توفي سنة ٢٠٤ هـ/ ١٩٨م على خلاف. ابن



الرأي الثاني وفقاً للمقري<sup>(۱)</sup> وطبقة من المؤرخين: أرجعوه لجهود جماعية أبرزها: عبد الملك بن حبيب<sup>(۱)</sup>، ويحيى بن يحيى الليثي<sup>(۱)</sup>، وأبو عبد الرحمن زياد بن عبد الرحمن اللخمي (۱)، وأما بالنسبة للموطأ، الكتاب الأم لأصحاب هذا المذهب، فيذكر أن ابن القوطية أشار إلى أنه وصل كمصنف إلى الأندلس في فترة حكم الأمير عبد الرحمن الداخل عن طريق الغازي بن قيس، الذي سمعه من مالك مباشرة. وربما كان دخوله

#### **>>>**

- (۱) آنخل، المرجع السابق، ص ۱۸ ؛ الغازي بن قيس، أبو محمد الأندلسي، أحد الأئمة المشاهير، ارتحل إلى المشرق، وروى عن ابن جريج، والأوزاعي، ومالك، وأخذ عنه «الموطأ» وحفظه، وتوفي عام ۱۹۹ه/ ۱۸۸م. الذهبي، تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام، ج٤، ص١١٧٨.
- (۲) أحمد بن محمد بن أحمد بن يحيى بن عبد الرحمن بن أبي العيش بن محمد أبو العباس المقري التلمساني، المولد والمالكي المذهب، كان آية باهرة في علم الكلام والتفسير والحديث والأدب والمحاضرات، له مؤلفات شائعة منها: عرف الطيب في أخبار ابن الخطيب، فتح المتعال، إضاءة الدجنة في عقائد أهل السنة، أزهار الكمامة وأزهار الرياض في أخبار القاضي عياض، وغير ذلك. المحبي، محمد أمين بن فضل الله بن محب الدين بن محمد (ت: ١١١١ه). خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر. دار صادر جيروت، ج١، ص ٣٠٢.
- (٣) عبد الملك بن حبيب القرطبي، أبو مروان، أحد الأئمة ومصنف كتاب الواضحة. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي بن محمد (ت: ٨٥٨هـ). لسان الميزان. تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة ١، دار البشائر الإسلامية بيروت، ٢٠٠٢م، ج٥، ص ٢٥٥.
- (٤) يحيى بن يحيى بن كثير، أبو محمد الليثي البربري المصمودي الأندلسي القرطبي، وُلِد عام ٢٥١هـ/٢٥٩م، وتوفي عام ٢٣٤هـ/٨٤٨م. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٨، ص١٧٥.
  - (٥) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص ١٧ ٤.

خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد (ت: ٨٠٨هـ)، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر. تحقيق: خليل شحادة. الطبعة ٢، دار الفكر بيروت، ١٤٠٨هـ، ج٧، ص٨٨٨.

## دور فقهاء المُالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لأنفل مالنثما

على يد مجموعة من الفقهاء، وهو الاحتمال الأقرب إلى الصحة (١). ومن وجهة نظرة – فإن دخول المالكية كمذهب إلى الأندلس يكتنفه الغموض، إلا أن الثابت أنه وصل إليها في زمن الخليفة الحكم المستنصر (١٧٩ – ٢٠٥ ه/ ٢٩٦ – ٢٠٨م) ففي خلال فترة حكمه، قصد الأندلس مجموعة من الفقهاء الذين كانوا على المذهب المالكي، فلم يتدخل في مذهبهم، وتركهم عليه (٢).

لم يقتصر المذهب المالكي على انتشاره في الأندلس، حيث وجد البيئة الملائمة لانتشاره. بل نال فقهاؤه مكانة وحظوة لدى حكام الأندلس، وقد بلغت مكانتهم وحضورهم حد رفضهم وجود مذاهب أخرى تخالفهم. كما قاموا بمحاولات لتحجيم بعض العلوم التي لم يروا فيها فائدة أو التي قد تؤثر على العقيدة. ووجدوا دعمًا من كبار رجال الدولة من الأمراء والحكام الذين ساعدوهم في ذلك(")، وقد برز عدد كبير من العلماء في الفقه المالكي، لم يفصل بالنثيا الحديث عنهم، ومع ذلك، فمن الصعب جدًا عمل إحصائية بفقهاء المالكية بحسب ما ذكر بالنثيا: "من المتعثر علينا أن نذكر جميع الأندلسيين الذين ألفوا في الفقه على مذهب مالك، واعتمدوا على موطئه، ووضعوا عليه الشروح والتعليقات؛ لأن ذلك الإحصاء يطول ولا جدوى من ورائه" (ئ)، منهم:

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص ١٨٤.

- ا. عبد الملك بن حبيب ومن تلاميذه محمد بن أحمد، المعروف بـ«العتبي» (۱)، وقد سمع عن العديد من العلماء من الأندلس وخارجها، منهم العالمان: يحيى بن يحيى، وسعيد بن حسان (۱)، وقد اشتهر بمؤلّفه "العتبية" أو "المستخرجة"، حيث جمع فيه ما تم سماعه عن الإمام مالك بن أنس. ويُعد هذا المصنف من أكثر كتب المذهب المالكي انتشارًا في الأندلس والمغرب، وكان من الكتب الأكثر تداولًا بين الأندلسيين وأهل المغرب. وأما سبب تسميته بـ"المستخرجة" فهو نظرًا لكونه ضمَّ جميع المسائل الغريبة التي سمعها (۱).
- ٧. يحيى بن إبراهيم بن مزين القرطبي، مولى رملة بنت عثمان بن عفان، القاضي الفقيه المالكي، توفي سنة ٩٥١هـ/١٧٨م (٤)، يُعد من أهم فقهاء قرطبة، على الرغم من أن أصوله تعود إلى طليطلة. وقد رحل لطلب العلم إلى المشرق في زمن الأمير الحكم الأوسط، وترك العديد من المؤلفات، خاصة في شرح الموطأ، حيث ألف فيه كتبًا متعددة (٥).

<sup>(</sup>۱) محمد بن أحمد بن عبد العزيز العتبي الأندلسي القرطبي الفقيه المالكي صاحب المسايل العتبية. الصفدي، صلاح الدين خليل أيبك (ت: ۲۲هه). الوافي بالوفيات. تحقيق: أحمد الأرناؤوط- تركي مصطفى. د.ط، دار إحياء التراث- بيروت، ۲۲۰ه، ۲۲، ص۲۲.

<sup>(</sup>٢) سعيد بن حسان أبو عثمان، مولى الأمير الحكم بن هشام الأموي، توفي سنة ٢٣٦هـ/٥٥٠م. علي، قاسم. جمهرة تراجم الفقهاء المالكية. الطبعة ١، دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث – دبي، ٢٣٠٤ه، ج١، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٣) آنخل، المرجع السابق، ص١٩.

<sup>(</sup>٤) قاسم علي، جمهرة تراجم الفقهاء المالكية، ج٣، ص١٣٣١-١٣٣٢.

<sup>(</sup>٥) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٢٠٠.

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لأنفل بالنثيا

- ٣. ابن الطلاع (٤٠٤-٩٧٩هـ/١٠١٣م) (١)، يُكنى بأبي عبد الله، وهو من مدينة قرطبة. اسمه محمد بن فرج، مولى محمد بن يحيى البكري، ويُعرف بابن الطلاع، فقيها عالما حافظا للفقه على مذهب مالك، جمع كتاباً حسناً في أحكام النبي صلى الله عليه وسلم (٢).
- أبو الوليد محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد (٥٠٠-٢٥هـ / ١٠٥٨ ١٠٦٦ أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد (١٠٥٠ ٢٠٥٨ من أبرز فقهاء المالكية، وقد تولى القضاء في مدينة قرطبة، من أشهر مؤلفاته كتابا "المقدامات لأوائل كتب المدونة" و"البيان والتحصيل لما في المستخرجة من التوجيه والتعليل"(٣).
- ه. قاسم بن أصبغ بن محمد بن يوسف بن ناصح وقيل: واضح بدل ناصح بن عطاء الباني، الإمام الحافظ العلامة، محدث الأندلس، أبو محمد

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، الصفحة نفسها. مدينة قرطبة: قاعدة بلاد الأندلس وأم مدنها ودار الخلافة الإسلامية، دورتها أربعة عشر ميلاً وعرضها ميلان على النهر الأكبر الذي يعرف بوادي الكبير وعليه جسران، ومسجدها الجامع من أكبر مساجد الإسلام وأجمعها لمحاسن العمد والبنيان، وهي في ذاتها خمس مدن تتلو بعضها بعضًا بين المدينة والمدينة سور حاجز، وفي كل مدينة ما يكفيها من الأسواق والفنادق والحمامات وسائر الصناعات. الإدريسي، محمد بن محمد بن عبد الله (ت: ٢٥٠هـ). نزهة المشتاق في اختراق الآفاق. الطبعة ١، عالم الكتب بيروت، ٩٠٤١هـ، ج٢، ص ٥٧٥؛ القزويني، زكريا بن محمد بن محمود (ت: ٢٨٦هـ). آثار البلاد وأخبار العباد. د.ط، دار صادر بيروت، د.ت، ج١، ص ٥٠٥.



<sup>(</sup>١) ابن الأبار، محمد بن عبدالله بن أبي بكر (ت: ١٥٨هـ). معجم أصحاب القاضي أبي علي الصدفي. الطبعة ١، مكتبة الثقافة الدينية – مصر، ١٤٢٠هـ، ج١، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) آنخل، المرجع السابق، ص٢٧٤.

القرطبي، مولى بني أمية، له عده مؤلفات منها "المجتبى" و" كتاب في غرائب حديث مالك بن أنس فيما ليس في الموطأ"(١).

وعلى الرغم من أن هذا المذاهب الفقهية تعتمد اعتمادًا أساسيًا على الحديث الشريف، إلا أن فقهاء المالكية اقتصروا على الأخذ من كتب الفروع التي أقرها شيوخ هذا المذهب، بعد أن انصرفوا عن دراسة الحديث (٢).

## ثالثاً: العوامل التي ساعدت على انتشار واستمرار المذهب المالكي في الأندلس:

هناك العديد من العوامل التي أوردها آنخل بالنثيا في معرض حديثه عن فقهاء المالكية وقوة نفوذهم في الأندلس، واستمرار بقائه دون أن يزاحمه مذهب آخر أو يؤدي ذلك إلى أفوله، إذ أورد بالنثيا في ثنايا مصنفه العديد من العوامل التي جاءت متناثرة في أكثر من موضع ويمكن أن نوردها على النحو الآتى:

أ-السلطة الحاكمة: يبدو أن للسلطة الحاكمة دورًا بارزًا في دعم علماء المالكية وإعلاء شأنهم، حتى أصبحت لهم كلمة مسموعة، وخشيهم أهل السلطان أن يؤلبوا الناس ضدهم. وفي هذا السياق، نلاحظ مما ذكره آنخل بالنثيا أن الأمير عبد الرحمن الداخل لم يُعارض دخول المذهب المالكي إلى الأندلس<sup>(۱)</sup>، ومن ثم، ساعد ذلك على استقرار علماء هذا المذهب في الأندلس، فترعرع وانتشر بسرعة. ونجد أن الأمير هشام بن عبد الرحمن (۱۷۲–۱۸۰ه / ۸۸۷–۹۲ م) كان يختار قضاته من علماء هذا المذهب، كما عيّن بعضهم في أبرز الوظائف الدينية (۱۰)، وأما الأمير محمد بن

<sup>(</sup>١) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١١، ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) آنخل، المرجع السابق، ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل مالنثما

عبد الرحمن (٢٣٨–٢٧٣هـ / ٢٥٨–٨٨٦م)، فقد استعان بالفقهاء كأداة للتخلص من رعاياه من النصارى الخارجين عليه، ومن ثم إخضاعهم لحكمه (١). ثم نجد بعد ذلك تدخل الفقهاء في السياسة الداخلية لحكام الأندلس، سواء في فترة المستنصر، أو الحكم الربضي، أو المنصور بن أبي عامر. بل كان لهم دور بارز في تأليب المرابطين على ملوك الطوائف، وهو الأمر الذي سنقف عليه عند الحديث عن دور فقهاء المالكية في الأندلس.

ب-عامة الشعب: استعان فقهاء المالكية بالشعب في محاربة كل من خالفهم في المذهب، وفي كل محاولة لتجديد العلوم والمعارف التي وجدت طريقها إلى الأندلس. كما شاركوا في مواجهة الثورات التي قامت طوال فترة حكم المسلمين، مثل فتنة النصارى في قرطبة سنة (١٩٨ه/٤٠٨م)(٢)، ووقعة الحفرة في طليطلة سنة (١٩١ه/١٩٨م)(١)، وثورة ربض قرطبة سنة (٢٠٢ه/١٨م)(١) والتي حدثت في فترة حكم الأمير الحكم بن هشام الأول المعروف بالربضي، ويتضح أن شهرته ارتبطت بما قام به في ربض قرطبة(٥)، كما أثار فقهاء المالكية العامة ضد

<sup>(</sup>٥) آنخل، المرجع السابق، ص٣.



<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري، أحمد بن محمد (ت:١١٧هـ). البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب. تحقيق: بشار عواد – محمود بشار. الطبعة ١، دار الغرب الإسلامي – تونس، ١٣٠٥م، ج٢، ص٨٤.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير. محمد بن محمد الجزري (ت: ٣٠ه). الكامل في التاريخ. تحقيق: عمر تدمري. الطبعة ١، دار الكتاب العربي – بيروت، ١٤١٧ه، ج٥، ص ٣٧٥. طليطلة: مدينة كبيرة في الأندلس، من أجل مدنها قدراً وأكثرها خيراً، تسمى مدينة الملوك. القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، ج١، ص ٤٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن عذاري، البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، ج٢، ص٨٩.

المنصور بن أبي عامر، واستخدموهم كأداة للضغط عليه لإيقاف شغفه بالفلسفة والفلك، وهما علمان لا يعترف بهما أصحاب هذا المذهب. فاستجاب المنصور؛ وقام بإحراق مكتبة قصره، وما تحويه من كتب نفيسة؛ لإرضاء العامة (١)، ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل نجده قد أشار إلى أن فقهاء المالكية قد استعانوا بهم في الإلحاح على حكام ملوك الطوائف لتأييد الاستعانة بالمرابطين، للعمل على إقرار الأوضاع في الأندلس خلال فترة حكمهم(١).

## رابعاً: دور فقهاء المالكية في الحركة العلمية والفكرية في الأندلس:

بعد استعراض عوامل انتشار المذهب، يُلاحظ أن هيمنته مهّدت لتدخل الفقهاء في المجال العلمي، لا سيما في رفض العلوم الجديدة، فقد قام فقهاء المالكية بمحاربة ورفض وعدم تقبل كل ما هو جديد في مجال العلوم العقلية أو النقلية، وما ارتبط بها من معارف لا صلة لها بالمذهب المالكي، أو يُعتقد أنها لن تفيد من يقوم بدراستها، وتمثّل ذلك في:

## ١. العلوم النقلية:

## ١-١ العلوم الدينية والشرعية:

تُعد العلوم الدينية من العلوم النقلية، حيث لا يُتاح فيها استخدام العقل إلا في ربط الفروع بالأصول. ومن أبرز هذه العلوم: علوم القرآن، والحديث، والفقه، بالإضافة إلى علوم اللغة العربية وفنونها. وتُعد هذه العلوم من أكثر المجالات التي تداولها أهل الأمصار تحصيلاً وتعليمًا (٣).

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص١١.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص١٨.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، ديوان المبتدأ والخبر، ج١، ص٩٤٥-٥٥٠.

## دور فقهاء المُالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

حظيت العلوم الدينية باهتمام كبير من قبل الأندلسيين، حيث بدأت جذورها مع انتقال بعض الصحابة والتابعين إلى الأندلس خلال حركة الفتح وما بعدها. وكان هؤلاء الصحابة والتابعون، بالإضافة إلى كونهم جنودًا فاتحين، يحملون معهم العلم والمعرفة، مما جعلهم يمثلون الأساس الأول في تأسيس العلوم الدينية والعربية. بعد ذلك، ظهرت طبقة ثانية من العلماء الذين جلبوا معهم معارف وعلومًا جديدة، وكان معظم هؤلاء من الذين رحلوا إلى المشرق وتتلمذوا على يد علمائه، ثم جاءت طبقة ثالثة ساهمت في تطوير العلم من خلال تنظيمه وتأليفه (۱).

## أ-المذاهب الفقهية الأخرى:

يبدو أن فقهاء المالكية رفضوا وجود أي مذهب فقهي آخر غير المذهب المالكي، إلا أنهم لم يحولوا دون وجود مذاهب أخرى. ويذكر آنخل بالنثيا أن هناك بعض المذاهب التي حاول معتنقوها أو مؤسسوها نشرها في الأندلس أو في المغرب الإسلامي بشكل عام، منها:

-المذهب الشافعي: يذكر آنخل بالنثيا أن الفقه المالكي ظل يدرس في الأندلس دون أن يحاول أي فقيه آخر تدريس مذهب مغاير، حتى جاء الفقيه بقي بن مخلد أكان بقي بن مخلد أول من تزعم -بحسب ما وصف بالنثيا- المحاولة الجريئة لتدريس المذهب الشافعي، فأثار ذلك حنق فقهاء المالكية عليه، إلا أن الأمير محمد تدخل وأبقى بقي بن مخلد على تدريس المذهب الشافعي، مما أدى إلى انتشار هذا المذهب في الأندلس واستمراره حتى سقوط الخلافة (٣)، وكان لذلك أثر بالغ في ظهور

<sup>(</sup>٣) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٧.



<sup>(</sup>١) أمين، أحمد. ظهر الإسلام. الطبعة ٥، دار الكتاب العربي- بيروت، د.ت، ج٣، ص٤٨-٥٢.

<sup>(</sup>٢) بقي بن مخلد بن يزيد، أبو عبدالرحمن الأندلسي القرطبي الحافظ، صاحب التفسير والمسند. الذهبي، تاريخ الإسلام، ج٦، ص٢١٥.

تلاميذ لبقي بن مخلد ممن اعتنقوا المذهب الشافعي، ولعل من أبرزهم أبو أمية الحجاري<sup>(۱)</sup>، ولم يقتصر الأمر على ذلك، بل تدخل الفقهاء في الشؤون السياسية الداخلية، فقد استعان بهم الأمير عبد الله بن الناصر في محاولة فاشلة للتآمر على والده، إلا أن تلك المؤامرة انتهت بالقضاء عليه وعلى اثنين من هؤلاء الفقهاء (۲)، ومن خلال ما سبق يتضح أن هذا المذهب انتشر في الأندلس بسبب وجود علماء اعتنوا بتدريسه، وأصبح لهم تلاميذ عملوا على نشره، وبذلك ظل قائمًا هناك حتى سقوط الخلافة (۳).

ومن فقهاء الشافعية الذين قدموا إلى الأندلس من بغداد، الفقيه عبيد الله القيسي<sup>(1)</sup> وكان ذلك في عام ٧٤٣ه / ٥٩٩م، حيث حظي بتقدير الحكم المستنصر وتوسع له بالجراية<sup>(0)</sup>، والفقيه أبو الطيب محمد بن أحمد<sup>(1)</sup>، قدم إلى الأندلس عام ٣٦١هـ/ ٧٩٩م في فترة حكم الأمير المستنصر بالله، وكان من أكثر الفقهاء علمًا

<sup>(</sup>۱) محمد بن حيون الحجّاري صاحب حديث، ضابط متفنن، حسن التوجيه له، صدوق لم يذهب مذهب مالك، توفي بقرطبة سنة ۳۰۵هـ/۱۹م. ابن الفرضي، عبدالله بن محمد بن يوسف (ت:۳۰۶هـ). تاريخ علماء الأندلس. الطبعة ۲، مكتبة الخانجي – القاهرة، ۱٤۰۸هـ، ۲۰ ص ۲۹.

<sup>(</sup>٢) آنخل، المرجع السابق، ص٩.

<sup>(</sup>٣) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٧.

<sup>(</sup>٤) عبيدالله بن عمر بن أحمد بن محمد بن جعفر القيسي الشافعي من أهل بغداد كان مولده فيها عام ٢٩٥هـ/ ٢٩٥م. ابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله (ت: ٧١ههـ). تاريخ دمشق. تحقيق: عمرو بن غرامة. د.ط، دار الفكر للطباعة والنشر – دمشق، ١٤١٥هـ، ج٨٨، ص٥٥-٥٦.

<sup>(</sup>٥) آنخل، المرجع السابق، ص٣٧.

<sup>(</sup>٦) أبو الطيب الشافعي محمد بن أحمد بن إبراهيم بن أبي بردة البغدادي، كانت وفاته في عام ٣٧٣ه/ ٩٨٣م. الصفدى، الوافى بالوفيات، ج٢، ص٣٨٨.

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

بهذا المذهب. إلا أنه اتُهم بالاعتزال فأخرج من الأندلس عام ٣٧١هـ/٩٨١م، فنزل تيهرت حتى وفاته.

ومن فقهاء الشافعية الأندلسيين يوسف الهمداني<sup>(۱)</sup> من أهل شذونه، درس المذهب الشافعي في الأندلس، ورجل إلى المشرق حيث كتب مؤلَّف "الشافعي الكبير" الذي ضمَّ ١٢٠ جزءًا. وبعد عودته إلى الأندلس، عينه الأمير الحكم على قضاء قلسانة (۱). –المذهب الظاهري: يُعد هذا المذهب من أبرز المذاهب التي ظهرت في الغرب الإسلامي، وقد أنكره فقهاء المالكية باعتباره مذهبًا مبتدعًا قائمًا على الضلال (۱)، ويذكر آنخل بالنثيا أن هذا المذهب يأخذ بالمعنى اللفظي الظاهري للقرآن الكريم والتفسير الحرفي له، وعلى الرغم من رفض مخالفيه من المذاهب الأخرى، فإنه لم يقبل غيره من أصحاب المذاهب الفقهية الذين عاصروا ظهوره (۱)، إلا أن ابن حزم (۵) كان من بين المهتمين بهذا المذهب، ويُعد رائدًا له في الغرب الإسلامي، فقد عمل على نشره مما مكنه من البقاء لفترة طويلة في الأندلس (۱).

<sup>(</sup>٦) آنخل، المرجع السابق، ص١٤.



<sup>(</sup>۱) يوسف محمد سليمان الهمداني يكنى أبا عمر كان مولده في عام ٢٠٣هـ/١٩م، سمع بالأندلس ورحل إلى المشرق، توفي عام ٣٨٣هـ/٩٩م. ابن الفرضي، تاريخ علماء الأندلس، ج٢، ص٢٠٦-٢٠٠

<sup>(</sup>٢) آنخل، المرجع السابق، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص١٤.

<sup>(</sup>٥) علي بن أحمد بن سعيد بن حزم بن غالب بن صالح بن خلف بن معدان بن سفيان بن يزيد الفارسي أبو محمد القرطبي اللبلي، الفقيه الحافظ الظاهري صاحب التصانيف كان مولده بقرطبة سنة ٤٨٣هـ/٩٤ م، وتوفي عام ٥٦هـ/١٠٢ م. ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٤، ص١٩٨.

وعلى الرغم من أن هذا المذهب ترعرع ونما في الأندلس، إلا أن آنخل بالنثيا يذكر أن أول من أدخله هو داود الظاهري<sup>(۱)</sup> وقد ترك هذا المذهب مبدأ الإجماع، واقتصر على الأخذ بالمأثور من الكتاب والسنة<sup>(۱)</sup>، وعلى الرغم من أن أتباع هذا المذهب يعدون أنفسهم أتباع أبي داود، إلا أن العالم أبو الخيار مسعود بن سليمان<sup>(۱)</sup> قد تولى تدريسه في جامع قرطبة حتى وفاته، ثم تولى الأمر بعده ابن حزم، الذي ألف فيه مصنفات عديدة وشرع في الدعوة إليه بين ممالك الطوائف، مما أدى إلى دخوله في مناظرات ومساجلات مع فقهاء المذاهب الأخرى المخالفة دفاعًا عن مذهبه (أ)، ومن أبرز هذه السجالات تلك التي دارت بينه وبين أبي الوليد الباجي، الفقيه الأشعري (أ) التي أظهرت براعة ابن حزم في فن الجدل (أ)، وترجع هذه البراعة إلى تمكّنه وعلمه بالعديد من العلوم والمعارف، مثل اللغة، والأدب، والشعر، والتاريخ، والحديث، والفقه، وغيرها من العلوم الأخرى (۱). ويبدو أن محمد بن تومرت، ابن مهدي الموحدي، رغب

<sup>(</sup>۱) داود بن علي بن خلف أبو سليمان الفقيه الظاهري أصبهاني الأصل كان مولده عام ۲۰۰هـ/ ٥ ١٨م، وتوفي عام ٢٠٠هـ/ ٨٨٣م. الخطيب البغدادي، أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد (ت:٣٢٤هـ). تاريخ بغداد. تحقيق: بشار عواد. الطبعة ١، دار الغرب الإسلامي- بيروت، ٢٢٤هـ، ج٩، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص ١٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) أبو الخيار الأندلسي الظاهري، واسمه مسعود بن سليمان بن مفلت الشنتريني القرطبي الأديب، كانت وفاته في عام ٢٦٤ه/ ١٠٣٤م. الذهبي، تاريخ الإسلام، ج٩، ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٤) آنخل، المرجع السابق، ص٥١٠.

<sup>(</sup>٥) أبو الوليد سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب بن وارث التجيبي المالكي الأندلسي الباجي، كان مولده في عام ٢٠٤هـ/١٠١م. ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٢، ص ٤٠٨٠.

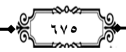
<sup>(</sup>٦) آنخل، المرجع السابق، ص١٤.

<sup>(</sup>٧) المرجع نفسه، ص٥١٥.

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

في أن يتخذ منه أداة للتخلص من سيطرة فقهاء المالكية، فقام بالعناية به ويفقها ألذين أطلق عليهم آنخل بالنثيا "فقهاء الحزمية" (١) وقد نال العديد من فقهاء هذا المذهب مناصب كبرى، ومن أبرزهم الفقيه الغرناطي أبو سليمان بن حوط الله (١) الذي تولى القضاء في عدد من المدن الأندلسية، وكذلك في المغرب وجزر البليار، بالإضافة إلى علي بن عبد الله المعافري (٣) الذي تولى قضاء إشبيلية، وكذلك الحافظ أبو بكر بن سيد الناس (١) خطيب مسجد تونس، وأبو العباس أحمد المعروف بابن الرومية النباتي الإشبيلي (٥) وأبو الخطاب بن دحية (١).

<sup>(</sup>٥) أبو العباس أحمد بن محمد بن مفرج النباتي المعروف بابن الرومية من أهل أشبيلية ومن أعيان علمائها وأكابر فضلائها. ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم بن خليفة بن يونس



<sup>(</sup>١) كان في الأندلس خلق كثير ينتسبون إلى مذهب ابن حزم فيقال لهم الحزمية. الزركلي، الأعلام، ج٤، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن سليمان بن داود بن عبد الرحمن بن سليمان ابن عمر بن حوط الله الحارثي الأندي، كان مولده بأندة في عام ٤٩هه/١٥٤م، وتوفي بغرناطة عام ٢١٣هـ/١٢٥م. الاندي، كان مولده بأندة في عام ٤٩هه/١٥٤م، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة. تحقيق: محمد أبو الفضل. المكتبة العصرية – لبنان، د.ت، ج٢، ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) على بن عبدالله بن يوسف بن خطاب أبو الحسن المعافري الإشبيلي، كانت وفاته في عام ٢٩ هـ ٢٦ مـ ١ ١٢٦ م. ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف (ت: ٨٣٣هـ). غاية النهاية في طبقات القراء. مكتبة ابن تيمية – القاهرة، ١٣٥١هـ، ج١، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن سيد الناس الحافظ الإمام العلامة الخطيب أبو بكر محمد بن أحمد بن عبد الله بن محمد بن يحيى بن سيد الناس اليعمري الأندلسي الإشبيلي، خطيب تونس وعالم المغرب ولد عام ٩٥هـ/١٢٠١م، وتوفي عام ٩٥هـ/١٢٠١م. السيوطي، عبدالرحمن بن أبي بكر (ت: ١٩٩هـ). طبقات الحفاظ. الطبعة ١، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤٠٣هـ، ج١، ص٥٠٨.

-مذهب الاعتزال: وجد هذا المذهب طريقه إلى الأندلس، بحسب ما ذكره آنخل بالنثيا. وفي الواقع، كان أصحاب هذا المذهب يجمعون بين تعاليم مذهبهم والفلسفة ويعض المذاهب الأخرى كالباطنية. وقد كان أول من أدخله إلى الأندلس طبيب وأديب من قرطبة، بعدما عاد من المشرق في القرن الثالث الهجري. ومن بين الآراء التي أدخلها، آراء إبراهيم النظام(٢) من كبار مؤسسى هذا المذهب لينقل هذه الآراء عالمان من قرطبة، هما أحمد بن عبد الله الحبيبي، وأبو وهب عبد الأعلى القرطبي(٣) الذي تلقى عناية الأمير عبد الرحمن الأوسط، وقد برز من علماء المعتزلة خليل بن عبد الملك(1)، الذي أحرق فقهاء المالكية كتبه عند موته(٥). ومن أصحاب هذا المذهب

الجزء الأهل

**<sup>+++</sup>** 

الخزرجي(ت:٦٦٨ه). عيون الأنباء في طبقات الأطباء. تحقيق: نزار رضا. دار مكتبة الحياة-بيروت، د.ت، ج۱، ص٥٣٨.

<sup>(</sup>١) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٢٣٨. عمر بن الحسن أبو الخطاب بن دحية الأندلسي المحدث، كان مولده في عام ٢٤٥هـ/ ١٤٧م، وتوفي عام ٦٣٣هـ/١٢٥م. ابن حجر العسقلاني، لسان الميزان، ج٦، ص٠٨.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم بن سيار بن هانئ البصرى، أبو إسحاق من أئمة المعتزلة، انفرد بآراء خاصة تابعته فيها فرقة من المعتزلة سميت (النظامية) نسبة إليه. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٨، ص ۲۹ ه. الزركلي، الأعلام، ج١، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) عبد الأعلى بن وهب بن عبد الأعلى أبو وهب القرطبي توفي عام ٢٦١هـ/ ٢٨٤م، الخشني، محمد بن حارث (ت: ٣٦١هـ). أخبار الفقهاء والمحدثين. تحقيق: ماريا لويسا- لويس مولينا. المجلس الأعلى للأبحاث العلمية - مدريد، ١٩٩١م، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٤) خليل بن عبد الملك بن كليب، المعروف بخليل الفضلة، وهو من أهل قرطية، ابن الفرضى، تاريخ علماء الأندلس، ج١، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٥) آنخل، المرجع السابق، ص٣٢٥.

#### دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل مالنثما

أيضًا العالم ابن السمينة<sup>(۱)</sup>، بينما اتهم فقهاء المالكية أحمد بن عبد الوهاب بن يونس<sup>(۲)</sup> –من أهم العلماء الذين اهتموا بعلم أصول الفقه والعقيدة –، واعتمدوا على الرأي كوسيلة للخلاص منه<sup>(۳)</sup>. ومن الجدير بالذكر يبدو أن هناك عددًا كبيرًا من العلماء الأندلسيين الذين اعتنقوا الاعتزال، إلا أن آنخل بالنثيا اقتصر على ذكر أبرزهم<sup>(1)</sup>.

-المذهب السبعيني: يُعد هذا المذهب من أبرز المذاهب التي ظهرت في الغرب الإسلامي، وينسب إلى ابن سبعين (٥) الذي درس الصوفية وفضل ارتداء الصوف والتجول في الطرقات والنوم فيها مع أتباعه من الفقراء بعد استقراره في سبته، الذين عُرفوا بـ"السبعينية". ولعل أسلوب حياته هذا جعل الفقهاء يرفضون مذهبه (٢).

<sup>(</sup>٦) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٣٨٧.



<sup>(</sup>۱) يحيى بن يحيى، المعروف بابن السمينة، وهو من أهل قرطبة ويكنى أبا بكر، توفي عام ٥٣١هـ/ ٢٧ م. ابن الفرضي، تاريخ علماء الاندلس، ج٢، ص ١٨٥-١٨٦.

<sup>(</sup>۲) أحمد بن عبد الوهاب بن يونس أبو عمرو القرطبي الفقيه الشافعي تلميذ عبيد الشافعي، أخذ عنه مذهب الإمام الشافعي، وكان ذكيا، لسنا، عالما بالاختلاف، مناظرا، نحويا، لغويا، وقد نسب إلى شيء من الاعتزال، توفي ۳۷۰هـ/۹۸۰. ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي (ت: ۷۷۲هـ). طبقات الشافعيين. تحقيق: أحمد عمر – محمد زينهم. مكتبة الثقافة الدينية – مصر، ۱۶۱۳هـ، ج۱، ص۲۷۸.

<sup>(</sup>٣) آنخل، المرجع السابق، ص٣٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٥) عبد الحق بن إبراهيم بن محمد بن نصر بن محمد بن سبعين الشيخ قطب الدين أبو محمد المرسي الرقوطي الصوفي، توفي عام ٦٦٨هـ/١٢٦٩م. الصفدي، الوفيات، ج٨١،ص٣٧٠.

## ب-علم التفسير:

يُعرف علم التفسير بأنه المنهجية العلمية المنظمة لكشف المعاني القرآنية وبيان مُراد النصِّ الشرعي، وهو لا يقتصر على حلِّ إشكالية اللفظ أو تفسير الدلالة الظاهرة فحسب، بل يشمل جميع المستويات الدلالية للنص من: مقاصد، وأحكام، وسياقات تاريخية، وأبعاد بلاغية (۱)، وقد ارتبط هذا العلم ارتباطًا جوهريًّا بالقرآن الكريم بوصفه المصدر الأول للتشريع الإسلامي، مما جعله محورًا للدراسات الشرعية عبر العصور (۱)، ومن المعلوم أن المفسرين اتجهوا في تفسير القرآن الكريم إلى اتجاهين رئيسيين: التفسير بالمأثور، وهو ما ورد عن النبي عيه المهابية وصحابته من أقوال في شرح بعض آيات القرآن، والتفسير بالرأي، الذي يُعتمد فيه على العقل إلى جانب النقل، وربما كان للرأى فيه الدور الأكبر (۱).

ففي الأندلس، يُعد علم التفسير من العلوم الدينية التي حظيت باهتمام الناس، فبرز العديد من المفسرين من أهلها، وعلى رأسهم بقي بن مخلد (٢٠١-٢٧٢ه/ ١٨٨- ١٨٨٨). وعلى الرغم من كونه من أهل قرطبة، إلا أنه درس على يد عدد من علماء المشرق، حيث ارتحل لطلب العلم في مراكز الاشعاع الفكري مكة المكرمة والمدينة ومصر ودمشق وبغداد. ويبدو أنه أخذ العلم على يد فقهاء من مدارس مذهبية متعددة (المالكية والشافعية، والحنبلية) أتاح له هذا التنوع في الدراسة عدم الالتزام بمذهب معين، مما أثار حفيظة فقهاء المالكية الذين حرصوا على سيادة وانتشار

<sup>(</sup>١) ابن جزي، محمد بن أحمد بن محمد (ت: ١٤٧هـ). التسهيل لعلوم التنزيل. تحقيق: عبدالله الخالدي. الطبعة ١، دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت، ١٦٤١ه، ج١، ص١٦-١٠.

<sup>(</sup>٢) دياب، حامد. الكتب والمكتبات في الأندلس. الطبعة ١، دار قباء- القاهرة، ١٩٩٨م، ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) دويدار، حسين. المجتمع الأندلسي في العصر الأموي. الطبعة ١، مطبعة الحسين الإسلامية – القاهرة، ١٩٩٤م، ص٥٠٤.

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لأنفل مالنثما

مذهبهم الفقهي. كما كان يستعين بما جاء في القرآن الكريم متى ما اعترضته مسألة (١).

## ج-التأليف في معاجم الرجال:

تُعدُّ تراجم أعلام المؤلفين والمعاجم أو "تاريخ العلماء" كما أسماها بالنثيا، من أهم المصنفات التي اتّجه إليها العلماء الأندلسيون ويرعوا فيها؛ إذ ألّفوا المعاجم في طبقات القضاة، والفقهاء، والمحدثين، والأدباء، والنحويين، وعلماء اللغة، والفلاسفة، والأطباء، والمؤرخين. تناول بالنثيا الحديث عن أبرز من ألّف في تراجم العلماء، فذكر أهم مؤلفاتهم، وقد انقسمت مصنفاتهم التراجمية إلى اتجاهين رئيسيين: كان بعضهم موسوعيًا، فوضع تراجم عامة، كابن الفرضي (٢) والحجاري (٣) وابن بشكوال (٤)

<sup>(</sup>١) آنخل، المرجع السابق، ص٧٠٤.

<sup>(</sup>۲) ابن الفرضي أبو الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف بن نصر الأزدي الأندلسي القرطبي الحافظ المعروف بابن الفرضيّ. كان مولده في سنة ٢٥٣هـ/٢٩م، فقيها عالماً له من التصانيف "تاريخ علماء الأندلس" وهو الذي ذيّل عليه ابن بشكوال بكتابه الذي سماه "الصلة"، تولى القضاء بمدينة بلنسية. وقتلته البربر يوم فتح قرطبة، سنة ٢٠٤هـ/١٠١م. ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٣، ص٥٠١-١٠١.

<sup>(</sup>٣) ابن حيون الإمام البارع المتقن، أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن حيون الأندلسي، الحجاري نسبة إلى مدينة وادي الحجارة. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١١، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن بشكوال بن يوسف بن داحة بن داكة بن نصر بن عبد الكريم بن وافد الخزرجي الأنصاري القرطبي. كان من علماء الأندلس وله التصانيف المفيدة، منها "كتاب الصلة" الذي جعله ذيلاً على "تاريخ علماء الأندلس" تصنيف القاضي أبي الوليد عبد المعروف بابن الفرضي، وكتاب "الغوامض والمبهمات" وغير ذلك من المصنفات، وكان مولده في عام ٤٩٤هـ/١١٠٠م، وتوفي عام ٧٨ههـ/١١٢م بقرطبة. ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٢، ص ٢٤٠.

والضبي<sup>(۱)</sup> وابن الأبار<sup>(۱)</sup> وابن فرحون <sup>(۱)</sup>، وتخصيص بعض المؤلِّفين في مصنفاتهم فجمع أسماء العلماء في منطقة معينة أو مدينة محددة، أو في تراجم العلماء بحسب ما نبغوا فيه، أو بمن ألِّف في فرع واحد من فروع المعرفة. ويأتي التأليف في طبقات الفقهاء وتراجمهم في مقدّمة هذه الفروع، غير أن بالنثيا لم يُحدِّد ما إذا كانت هذه التراجم عامّة تشمل جميع الفقهاء، أم خاصة بفقهاء المالكية. ويبدو أنها ضمّت تراجم فقهاء من مختلف المذاهب. ولم يُشر بالنثيا إلى موقف فقهاء المالكية من التأليف في تراجم الرجال، بل اكتفى بعرض ما ألَّف حول هذا الموضوع، ومنها التأليف في تراجم الرجال، بل اكتفى بعرض ما ألَّف حول هذا الموضوع، ومنها

<sup>(</sup>۱) أبو جعفر أحمد بن يحيي بن أحمد بن عميرة الضبي الإمام العالم المتفنن النسابة المؤرخ المؤلف المتقين، ألف تأليفاً حافلاً في علماء الأندلس سماه بغية الملتمس، توفي بمرسية شهيداً سقط عليه هدم في عام ۹۹ ه هـ/۲۰۲م. مخلوف، محمد. شجرة النور الزكية في طبقات المالكية. الطبعة ۱، دار الكتب العلمية – لبنان، ۱۲۲۶ه، ج۱، ص۲۳۳.

<sup>(</sup>٢) الإمام العلامة البليغ الحافظ المجود المقرئ مجد العلماء أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر بن عبد الله بن عبد الرحمن بن أحمد بن أبي بكر القضاعي الأندلسي البلنسي الكاتب المنشئ، ويقال له: الأبار وابن الأبار، ولد في عام ٥٩٥هـ/١٩٨م. الذهبي، المرجع السابق، ج٦٦، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٢٦٦. إبراهيم بن علي بن محمد، ابن فرحون، برهان الدين اليعمري، عالم بحاث، ولد ونشأ ومات في المدينة. وهو مغربي الأصل، نسبته إلى يعمر بن مالك، من عدنان، وهو من شيوخ المالكية، له (الديباج المذهب) في تراجم أعيان المذهب المالكي، و (تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام) وغير ذلك، توفي عام ٩ ٩ ٧ هـ/ ١٣٩٧م. ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي بن محمد بن أحمد (ت: ١٥٨هـ). الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة. تحقيق: محمد عبد المعيد. الطبعة ٢، مجلس دائرة المعارف العثمانية – الهند، ١٣٩٧هـ، ج١، ص ٥ - ٥٣. الزركلي، الأعلام، ج١، ص ٥٠.

## دور فقهاء المُالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

مصنقات ابن عبد البر النمري<sup>(۱)</sup>، الذي ألّف في تراجم فقهاء وقضاة قرطبة والأندلس<sup>(۲)</sup>، وابن الدباغ الأندي<sup>(۳)</sup> الذي ألّف مصنّفاً في طبقات أئمة الفقهاء<sup>(٤)</sup>، وهناك أيضًا مصنّف تناول فيه ابن عبد البر المعروف بالكشكيناني فقهاء وقضاة قرطبة والأندلس<sup>(۵)</sup>، ومن المصنفات أيضًا: "تاريخ فقهاء ألبيرة" لأبي الأصبغ عيسى بن محمد، المؤرخ<sup>(۱)</sup>، ومن المصنفات أيضًا: كتاب قضاة قرطبة، بالإضافة إلى

- (٤) آنخل، المرجع السابق، ص٢٠٤.
- (٥) محمد بن عبدالله بن محمد بن عبد البر بن عبد الأعلى، أبو عبد الله التجيبي، توفي عام ١٥ ٨هـ ٢٥ ٩م. قاسم على، جمهرة تراجم فقهاء المالكية، ج٣، ص١١١٦.
- (٦) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٢٦٧. عيسى بن محمد بن أبي عبدالله بن أبي زمنين المري، يكنى أبا الأصبغ، من أهل ألبيرة، توفي بعد عام ١٠٠٩هـ/١٠٩م. لسان الدين ابن الخطيب، محمد بن عبدالله بن سعيد (ت:٧٧٦هـ). الإحاطة في أخبار غرناطة. الطبعة ١، دار الكتب العلمية بيروت، ١٤٢٤هـ، ج٤، ص٥٨٠.



<sup>(</sup>۱) أبو عمر بن عبد البر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم الإمام أبو عمر النمري القرطبي العلم المشهور محدث قرطبة ولد عام ٣٦٨هـ/ ٨٧٨م، كان في أول أمره ظاهري المذهب ثم رجع إلى القول بالقياس من غير تقليد أحد إلا أنه كان يميل إلى مذهب الشافعي، طلب وتفقه وكانت تصانيفه كلها جيدة منها كتاب "الاستذكار"، وكتاب "الاستيعاب في ذكر الصحابة"، وكتاب "بهجة المجالس وأنس المجالس"، وكتاب "الإنباه عن قبائل الرواة"، وكتاب "فرحة الأنفس في أخبار الأندلس"، وغير ذلك، توفي عام ٣٦٤هـ/ ٧٠٠م. الصفدي، الوافي بالوفيات، ج٢٩، ص ٩٩-١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) آنخل، المرجع السابق، ص٢٦٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الدباغ الإمام الحافظ المتقن الأوحد، أبو الوليد، يوسف بن عبد العزيز بن يوسف بن عمر بن فيره اللخمي الأندي المالكي، نزيل مرسية، مولده في عام ١٠٨٨هـ/١٠٥م، وتوفي عام ٢٠٥هـ/١٠٥م. الذهبي، المرجع السابق، ج٠١،ص٥٠٠.

تراجم الفقهاء والمحدثين، لأبي عبد الله محمد بن الحارث بن أسد الخشني<sup>(۱)</sup>. ويفرد بالنثيا الحديث عن كتاب "الصلة" لابن بشكول، ويبدو أنه اعتمد في ترجمته له وإيراده لمصنفاته وما أضيف عليها على ما ورد في كتاب ابن الآبار. ويُعد هذا الكتاب مكملًا لتاريخ علماء الأندلس لابن الفرضي، حيث ضمن تراجم لعلماء ومحدثين وأئمة وفقهاء وأدباء الأندلس<sup>(۲)</sup>، ولقد حظي كتاب "الصلة" باهتمام لاحق حيث قام عدد من المؤلفين بوضع تكملة له، ومن أبرزهم يوسف بن أبي عبد الله بن سعيد بن أبي زيد اللري<sup>(۲)</sup> (المتوفى سنة ٥٧٥ه/١٩٩)، وهو الذي ألف أيضًا في طبقات الفقهاء من عصر ابن عبد البر إلى عصره<sup>(٤)</sup>.

ومن مصنفات ابن بشكوال أيضًا كتاب الفوائد المنتخبة والحكايات المستغربة، وهو مختصر لكتاب المنتخب من تاريخ الرؤساء والفقهاء والقضاة بطليطلة لأبي جعفر بن مطاهر (٥)، كما استعان في تأليف كتابه تاريخ الأندلس بما صنّفه أبي بكر حسن بن

<sup>(</sup>۱) آنخل، المرجع السابق، ص۲٦٧. محمد بن الحارث بن أسد الخشني، من أهل القيروان. يكنى: يكنى: أبا عبد الله، ألف لأمير المؤمنين المستنصر بالله كتباً كثيرة، وقد جمع له في رجال الأندلس كتاباً، توفي بقرطبة ٣٦١هـ/٧٩م، ودفن بمقبرة مومرة. ابن الفرضي، تاريخ علماء الأندلس، ج٢، ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) آنخل، المرجع السابق، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي زيد اللري يوسف بن عبد الله بن سعيد بن عبد الله بن أبي زيد الأندلسي اللري الأستاذ أبو عمر بن عياد كان قد شرع في تذييل كتاب ابن بشكوال وله كتاب "الكفاية في مراتب الرواية" و "المرتضى في شرح المنتقى لابن الجارود"، وغير ذلك، توفي شهيدا ببلده عند كبسة العدو لها في عام ٥٧٥ه/١٧٩م. الصفدى، الوافي بالوفيات، ج٢٩، ص١٠١.

<sup>(</sup>٤) آنخل، المرجع السابق، ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٥) آنخل، المرجع السابق، ص٢٧٥. ابن مطاهر أحمد بن عبد الرحمن بن مطاهر الأنصاري، أبو جعفر، فاضل أندلسي، من المولعين بتاريخ الرجال، مولده ونشأته في طليطلة له كتاب في (تاريخ فقهاء طليطلة وقضائها) نقل عنه ابن بشكوال في الصلة كثيرا وأثنى عليه، توفي عام

#### دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل مالنثما

مفرج المعافري المعروف بالقبشي<sup>(۱)</sup> ومن مؤلفاته في التراجم والطبقات كتاب الاحتفال في تاريخ أعلام الرجال في أخبار الخلفاء والقضاة والفقهاء<sup>(۱)</sup>.

## ١-٢.العلوم الأدبية:

تندرج علوم اللغة العربية وفنونها ضمن العلوم النقلية، وقد نالت اهتمامًا بالغًا لدى الأندلسيين، فاحتلت المرتبة الثانية بعد العلوم الدينية منذ انطلاق الحركة العلمية في الأندلس. ويُستدل على ذلك بما عُرف عن عدد كبير من علمائهم من تمكّن في علوم النحو والبلاغة وسائر فنون اللغة، إلى جانب تميزهم في شتى مجالات المعرفة (٣).

## أ-الشعر:

يُعدّ الشعر من أهم فنون اللغة العربية، وقد عُرف العرب بتميّزهم فيه منذ العصر الجاهلي، حتى غدا جزءًا من هويتهم الثقافية. وإذا كان أسلافهم في صدر الإسلام والعصرين الأموي والعباسي قد بلغوا فيه ذروة الإبداع، فإن الأندلسيين لم ينفصلوا عن ذلك الإرث، بل واصلوا نظم الشعر محافظين على روحهم العربية، ومجددين في أساليبه ومعانيه.

#### **>>>**

<sup>(</sup>٣) البشري، سعد. الحياة العلمية في عصر الخلافة في الأندلس. معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي، ١٤١ه، ص٤٨.



٩٨٤هـ/ ٩٩٦م. ابن ناصر الدين، محمد بن عبد الله بن محمد بن أحمد بن مجاهد القيسي الدمشقي الشافعي (ت: ٢٤٨هـ). توضيح المشتبه في ضبط أسماء الرواة وأنسابهم وألقابهم وكناهم. تحقيق: محمد نعيم، الطبعة ١، مؤسسة الرسالة – بيروت، ١٩٩٣م، ج٨، ص١٩١٠ الزركلي، الأعلام، ج١، ص١٤١.

<sup>(</sup>۱) الحسن بن محمد بن مفرج بن حماد بن الحسين العافري ويعرف بالقبشي، أبو بكر مؤرخ، محدث، من أهل قرطبة، توفي بعد سنة ٣٠٤هـ/ ١٣٨ م. ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج٤، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>٢) آنخل، المرجع السابق، ص٧٥٠.

وقد ساهمت مجموعة من العوامل في ازدهار الشعر الأندلسي، كان في مقدّمتها جمال الطبيعة الأندلسية الفاتن، الذي ألهب قرائح الشعراء وأطلق العنان لخيالهم. فعبروا عن مشاعرهم بأسلوب رقيق، وملأوا قصائدهم بوصف بديع لمظاهر الطبيعة والتغنى بسحرها(۱).

التزم شعراء الأندلس، في بداياتهم، بالموضوعات التقليدية التي سادت في المشرق، نتيجة انتقال الأسلوب الشعري المشرقي إلى الأندلس. وقد تجلّى هذا الالتزام بشكل واضح خلال مرحلة الفتح، حين واجه العرب بيئة جديدة مختلفة، فعبّر شعراؤهم عن مشاعر الغربة والحنين إلى الديار الأولى (٢).

ومع التحولات التي شهدها المجتمع الأندلسي عبر تاريخه، بدأت الشخصية الأندلسية تتبلور بطابع مستقل، يجمع بين التمسك بالأصالة والانفتاح على التجديد. وقد أسهم هذا المزج في نشوء فنون أدبية جديدة، امتازت بالطرافة والابتكار، مثل فن الموشحات. وعلى الرغم من ذلك، استمر تيارا التقليد والتجديد في التعايش، بما يلبّي تنوع الأذواق والحاجات الثقافية لدى العرب في الأندلس (٣).

وتشير المصادر إلى أن الشعر كان جزءًا أصيلًا من الحياة الثقافية في الأندلس، حتى إن من يتأمل تراجم الشعراء وأسمائهم يدرك مدى شيوع هذا الفن، وكأن جميع الأندلسيين كانوا شعراء. فقد قل أن تجد كاتبًا أو عالمًا أو لغويًا إلا وله مشاركة أدبية في مجال الشعر (4).

<sup>(</sup>۱) ياسين، معالى. الأوضاع العلمية في الأندلس خلال عصر الإمارة الأموية وعلاقتها مع بلاد المغرب والمشرق. رسالة ماجستير، جامعة النجاح الوطنية – فلسطين، ۲۰۱۷م، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٢) الدقاق، عمر. ملامح الشعر الأندلسي. دار الشرق- بيروت، ١٩٧٥م، ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص٥٤.

<sup>(</sup>٤) محمود، نافع. اتجاهات الشعر الأندلسي إلى نهاية القرن الثالث الهجري. رسالة ماجستير، جامعة عين شمس – مصر، ١٩٨٠م، ص٣٩.

## دور فقهاء المُالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل بالنثيا

اما آنخل فيشير إلى أن الشعر الغنائي كان من أبرز أشكال الأدب التي نالت عناية خاصة من المنصور بن أبي عامر، وقد غلب عليه في تلك الفترة طابع المديح، مما يعكس توجه السلطة نحو توظيف الأدب في خدمة الحكم، وقد بلغ من عناية المنصور بهذا النوع من الشعر أنه قام بعملين مهمين، وهما:

- ١. إنشاء ديوان خاص بالشعراء، حيث تم تصنيفهم فيه إلى رُتب أو طبقات.
- ٢. رتب لهم العطاء بحسب طبقاتهم الشعرية، كما أشار آنخل إلى ذلك واصفًا هذه العطايا بالجوائز، بقوله: «وقدرت جوائزهم على قدر مراتبهم»(١).

ويفيد إنخل بأن عددًا من الشعراء لمعوا خلال عهد المنصور بن أبي عامر، ويُرجّح أنه قرّبهم إليه، ومن أبرزهم صاعد البغدادي $^{(7)}$  والرمادي $^{(7)}$  والوزير أبو المغيرة بن حزم $^{(1)}$ ، وبرز في تلك المرحلة ابن أبي زمنين، الذي اتسم شعره بالتشاؤم وسوء الظن

<sup>(</sup>١) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص١٢.

<sup>(</sup>۲) صاعد البغدادي اللغوي أبو العلاء صاعد بن الحسن بن عيسى الربعي البغدادي اللغوي صاحب كتاب "الفصوص". رحل إلى الأندلس في أيام هشام بن الحكم وولاية المنصور ابن أبي عامر في حدود ۳۸۰هـ/ ۹۰، وأصلة من بلاد الموصل، ودخل بغداد، وكان عالماً باللغة والأدب والأخبار سريع الجواب حسن الشعر، توفي بصقلية في عام ۱۱۲هـ/۲۲۰۱م. ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج۲، ص۸۶۸.

<sup>(</sup>٣) يوسف بن هارون الكندي الرمادي، أبو عمر، شاعر أندلسي، عالي الطبقة، من مدّاح المنصور بن أبي عامر، أصله من رمادة ومولده ووفاته بقرطبة، له كتاب "الطير" أجزاء، كله من شعره، توفى عام ٢٠١٣هـ ١ ١٠١٨م. الزركلي، الأعلام، ج٨، ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) أبو المغيرة عبد الوهاب بن أحمد بن عبد الرحمن بن سعيد بن حزم توفي عام ٣٨هه/ ٢٤ المن بسام، أبو الحسن علي بن بسام الشنتريني (ت: ٢٥هه). الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة. تحقيق: إحسان عباس. الدار العربية للكتاب ليبيا، الطبعة ١، ١٩٨١م، ج١، ص٥٦٨٠.

بالدنيا، معبرًا عن رؤى سوداوية متأثرة بالواقع السياسي والاجتماعي. كما ظهر شعراء آخرون من أصول صقلبية، شاركوا في إثراء المشهد الشعري الأندلسي أن وقد أولى عدد من فقهاء الأندلس عناية خاصة بشعر الزهد والوعظ والتذكير، إلى جانب اهتمامهم بتأليف كتب تراجم الشعراء في الأندلس. وقد ضمنوا أشعارهم شواهد من الحكم والمواعظ، وكان من أبرزهم الفقيه عثمان بن ربيعة الأندلسي (۱) من أهل قرطبة، اهتم بتأريخ طبقات الشعراء في الأندلس، ويُذكر منهم ابن أبي الفتح الذي كان، إلى جانب نبوغه في الشعر، فقيهًا حافظًا، وله ديوان شعر، كما ألف مصنفاً في أعلام الشعراء من الفقهاء في الأندلس (۱). كما صنف الشقندي (۵) مصنفاً لكل من ألف في مختلف فروع المعرفة العقلية والنقلية، بمن فيهم الفقهاء، وكان متذوقاً للشعر، مقرضاً له في شتّى فنونه، كالنسيب، والمديح، والهجاء (۱).

## ب- الموسيقى:

ازدهر فن الغناء والموسيقي في الأندلس لعده عوامل مترابطة: فطبيعتها التي تدعو

<sup>(</sup>١) آنخل، المرجع السابق، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) كانت وفاته حوالي عام ٢١٠هـ/٢٢م. الصفدي، الوافي بالوفيات، ج١٩، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم بن أبي الفتح بن عبد الله بن خفاجة الخفاجي أبو إسحاق، له تآليف لغوية، وشعر سلس، توفي عام ٣٣٥ه/١٣٨ م. السيوطي، بغية الوعاة، ج١،ص٢٢٢.

<sup>(</sup>٤) آنخل، المرجع السابق، ص٢٨٥-٢٨٦.

<sup>(°)</sup> إسماعيل بن محمد، أبو الوليد الشقندي، أديب أندلسي له شعر، من أهل شقندة مولده بها، ووفاته بإشبيلية، ولي في وقت، قضاء بياسة قرب جيان، وقضاء لورقة من أعمال مرسية، له رسالة في (فضل الأندلس) وصف بها أشهر مدنها، توفي عام ٢٦٩هـ/٢٣٢م. الزركلي، الأعلام، ج١، ص ٣٢٣. كحالة، عمر. معجم المؤلفين. مكتبة المثنى - بيروت، د.ت، ج٢، ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٦) آنخل، المرجع السابق، ص٣٠٠.

## دور فقهاء المالكية في الحياة العلمية والسياسية في الأندلس :دراسة تعليلية في ضوء كتاب "تاريخ الفكر الأندلسي " لآنفل مالنثما

إلى البهجة واللهو والطرب شجعت على الاعتناء به. واهتمام الأمراء بالمغنين اهتمامًا خاصًا وإجزال العطاء لهم أسهم في رعاية الفنون. كما ساهم قدوم العديد من مشاهير المغنين والمغنيات من المشرق، وبخاصة من الحجاز والعراق، بشكل كبير في ازدهار الموسيقى والغناء في الأندلس(۱)، يضاف إلى ذلك ابتكار الموشحات التي لاقت استجابة الأندلسيين لها، وذلك لما تتميز به من سهولة في الغناء. فضلاً عن إسهامات الأندلسيين في تأليف الموسيقى والغناء، ومنهم عباس بن فرناس الذي برع في هذا المجال، وكان له دور كبير في فك معاني العروض عند الخليل الفراهيدي، مما يوضح مدى ارتباط علم الموسيقى بعلم العروض (۱).

ويرى ابن خلدون أن صناعة الغناء هي آخر ما يظهر في العمران من الصنائع، لأنها صنعة كمالية لا تقوم بوظيفة من الوظائف الأساسية، وإنما تقوم على الترفيه والفرح والفراغ<sup>(۳)</sup>، ويدل كلامه على أن الأندلسيين، بعد أن استقر بهم الأمر وبدأت الحضارة في الظهور، خاصة في عهد الدولة الأموية، قد شكل هذا الاستقرار دافعًا قويًا لظهور العلوم والفنون وتطورها بسرعة.

وقد بلغت الأندلس قمة الترف، وبرع الأندلسيون في الموسيقى والغناء، اللذين انتشرا استجابةً لحاجة عامة في المجتمع الأندلسي، رغم تشدد بعض الفقهاء الذين لم ينظروا إلى الموسيقى بعين الرضا<sup>(1)</sup>.

لذلك تُعد الموسيقى من بين العلوم التي وجدت طريقها إلى الأندلس، إلا أن الفقهاء رفضوها وحاربوا المشتغلين بها، ورأوا أنها من المهن الوضيعة التي لا تليق إلا

<sup>(</sup>٤) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٥٥.



<sup>(</sup>١) دويدار، المجتمع الأندلسي في العصر الأموي، ص٢٦٦-٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) ياسين، الأوضاع العلمية، ص١٢٦ - ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون، ديوان المبتدأ والخبر، ج١، ص٠٤٥.

بالموالي والإماء. ومن ثم اتخذوا تدابير عديدة لمنع انتشار الموسيقى والعاملين بها من عازفين ومغنين، منها منع الإنشاد في العلن، ومنع بيع كتب الموسيقى، بل وصل الأمر إلى كسر الآلات الموسيقية في الطرقات (١).

## ٢-العلوم العقلية:

مدخل: اهتم العرب بالعلوم العقلية، وخاصة علم الفلك، المعروف بعلم الهيئة أو علم النجوم، لما له من أهمية دينية تتمثل في إدراك عظمة الله وحكمته وقدرته في كمال خلقه. كما أن الدين استلزم الرصد الدائم للسماء، ومراقبة الأهلة لتحديد بداية شهر رمضان والأعياد، فضلاً عن معرفة مواعيد شروق الشمس وغروبها، وتحديد اتجاه القبلة. وقد استفاد العرب من التراث الهندي واليوناني في هذا المجال، فترجموا ونقلوا مؤلفاتهم الفلكية، ولم يقتصروا على النقل فقط، بل أضافوا ملاحظاتهم وأجروا أرصادهم الفلكية الخاصة التي صححت كثيرًا من أخطاء الأمم السابقة (٢).

والواقع أن علوم الفلك والهندسة والرياضيات مترابطة، حيث يخدم كل منها الآخر. وقد أدى اهتمام العرب بعلم النجوم إلى ضرورة دراسة العلوم الرياضية، مما يفسر نبوغ كثير من العلماء الذين اهتموا بعلم الفلك والرياضيات معًا. كما يجدر بالذكر أن العديد من علماء الأندلس كانوا متميزين في عدة علوم، ولم يقتصر تفوقهم على مجال علمي واحد(٦).

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٢) طه، عبدالواحد. دراسات في حضارة الأندلس وتاريخها. الطبعة ١، دار المدار الإسلامي-لبنان، ٢٠٠٤م، ص٤٣-٤٤.

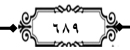
<sup>(</sup>٣) بامات، حيدر. مجالي الإسلام. ترجمة: عادل زعيتر. المجلس الوطني للثقافة والفنون والتراث الدوحة، ٢٠٠٥هـ، ص ١٣٤ – ١٣٥.

يبدو أن الأندلس كانت على اطلاع مباشر بتطورات المشرق في دراسة علم الفلك، فقد أشار صاعد إلى رواج هذا العلم وازدهاره في الأندلس بقوله: "وأما صناعة أحكام النجوم فلم تزل نافقة بالأندلس قديماً وحديثاً، واشتهر بتقليدها جماعة في كل عصر إلى عصرنا هذا"(١) ويبدو أن الاهتمام بهذه العلوم كان في وقت مبكر، ويتضح ذلك أيضًا من خلال قيام الأمير عبد الرحمن الأوسط بإرسال عباس بن ناصح(١) إلى العراق من أجل الحصول على الكتب القديمة، وبذلك يُعد أول من أدخل هذه الكتب العراق من أجل الحصول على الكتب القديمة، وبذلك يُعد أول من أدخل هذه الكتب الأدلس وعرف أهلها بها. واستمرت حركة نقل الكتب القيمة وإثراء المكتبات في الأندلس حتى عهد خامس أمراء بني أمية، الأمير محمد بن عبد الرحمن الأوسط(١).

## أ-الفلك والرياضيات:

واجهت العلوم الرياضية والفلكية في بداياتها تشددًا من بعض الفقهاء في الأندلس، مما دفع دارسيها إلى ممارستها في الخفاء. غير أن هذا القمع لم يَحُل دون بروز علماء بارزين في هذا المجال، مثل أحمد بن نصر ومسلمة بن القاسم(1) اللذين

<sup>(</sup>٤) أبو القاسم المجريطي (٣٣٨ - ٣٩٨ هـ / ٩٥٠ - ١٠٠٧ م) مسلمة بن أحمد بن قاسم بن عبد الله المجريطي، فيلسوف رياضي فلكي، كان إمام الرياضيين بالأندلس، وأوسعهم إحاطة بعلم الأفلاك وحركات النجوم، مولده ووفاته بمجريط (مدريد) ذهب بعض المؤرخين إلى أنه



<sup>(</sup>۱) صاعد الطليطلي، صاعد بن أحمد بن صاعد الأندلسي (ت: ۲۲ هـ). طبقات الأمم. المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين - بيروت، ۱۹۱۲م، ص۸۲.

<sup>(</sup>٢) عباس بن ناصح الأندلسي النحوي ساكن الجزيرة الخضراء كان من أهل العلم والعربية. القفطي، علي بن يوسف(ت:٢٤٦ه). إنباه الرواة على أنباه النحاة. تحقيق: محمد أبو الفضل. الطبعة ١، دار الفكر العربي – القاهرة، ١٩٨٢م، ج٢، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) ابن سعيد المغربي، علي بن موسى بن سعيد (ت: ٥٨٥هـ). المغرب في حلى المغرب. تحقيق: شوقي ضيف. الطبعة ٤، دار المعارف – القاهرة، ١٩٦٤م، ج١، ص٥٥.

يُعدّان رائدي هذين المجالين وأول من وضعا أسسهما العلمية. وقد أثمرت جهودهما عن ازدهار ملحوظ خلال فترة حكم الحكم المستنصر (١)، حيث تحوّلت هذه العلوم من نشاط سرى إلى ميدان راسخ في الحضارة الأندلسية.

ومع ذلك، سمح فقهاء المالكية بالاشتغال بعلم الرياضيات والفلك ضمن حدود تناسب احتياجاتهم العملية، فمثلاً كان الحساب ضروريًا لحساب المواريث، وأما علم الفلك فكان يُستعان به في الأمور الدينية، مثل تحديد اتجاه القبلة في المساجد، ومعرفة أوقات الصلوات، وتحديد مواقيت الليل والنهار، وكذلك معرفة مواعيد الأهلة (٢).

#### **الفلسفة:**

تُعرَّف الفلسفة بأنها العلم والمعرفة، والتأمل والتفكير، وهي تقوم على البحث عن الحقائق، وتحليلها، وتفسيرها (٣)، ومن الطبيعي أن يتضمن علم الفلسفة العديد من الدراسات التي تتناول الإنسان والكون والوجود والعدم، وغيرها من المسائل التي قام بعض الفلاسفة بتعريفها وتوضيحها من خلال اجتهاداتهم العقلية، دون أن يعطوا جانب الإيمان بالله أي أهمية. وهذا ما يؤدي إلى إقحام النفس البشرية في ميدان الضلال والانحراف المذهبي، ومن ثم يُوصف من يسير في طريق الفلسفة بهذا المنحى بالإلحاد والخروج عن الدين ('').

#### **+++**

مؤلف (رسائل إخوان الصفاء) ولم يثبت ذلك، عنى بزيج محمد بن موسى الخوارزمي فنقل تاريخه الفارسي إلى التاريخ العربي، وزاد فيه جداول حسنة. الزركلي، الأعلام، ج٧، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>١) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٨-٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٣) محمود، عبدالحليم. التفكير الفلسفي في الإسلام. الطبعة ٢، دار المعارف – مصر، د.ت، ص ۱٦٤.

<sup>(</sup>٤) البشري، سعد. الحياة العلمية في عصر الخلافة في الأنداس. معهد البحوث العلمية واحياء التراث الإسلامي - بيروت، ٩٩٥م، ص٣٠٨.

ولا شك أن هذا هو الدافع الحقيقي الذي جعل الفلسفة مذمومة في نظر الأندلسيين (۱)، وهذا ما يؤكده المقري بقوله: كانت سائر العلوم تحظى لديهم بالاهتمام والعناية، إلا أن الفلسفة والتنجيم كان لهما حظِّ أوفر عند خواصهم، لكنهم لا يجاهرون بهما خشية العامة (۲)، فما إن يُقال: "فلان يقرأ الفلسفة" حتى تطلق عليه العامة وصف الزنديق، وتُضيق عليه الخناق، فإن هو زلَّ في شبهة، رجموه بالحجارة أو أحرقوه قبل أن يبلغ أمره السلطان، أو يقتله السلطان توددًا للعامة. وكثيرًا ما كان ملوكهم يأمرون بإحراق كتب الفلسفة إذا وُجدت "(۳).

ولا ريب أن النظرة المجتمعية المعادية للفلسفة تكمن في غياب الإرث الفلسفي في شبه الجزيرة الإيبيرية قبل دخول الإسلام، فلم يُعرف عن أهلها اهتمام بهذا العلم أو اشتغال به. وظلّت خالية منها حتى بعد فتح المسلمون لها سنة ٩٢هـ/١٧م، واستمر الحال كذلك حتى استقرّ الحكم لبني أمية، فانصرف الناس آنذاك إلى طلب كثير من العلوم، وكان من بينها الفلسفة (١٠)، والتي ظهرت على يد ابن مسرّة (٥).

<sup>(</sup>۱) كرد، محمد. غابر الأندلس وحاضرها. الطبعة ۱، المطبعة الرحمانية – مصر، ۱۹۲۳م، ص٥٠ – ٥٤.

<sup>(</sup>۲) المقري، أحمد بن محمد التلمساني (ت: ۱۰٤۱ه). نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب. تحقيق: إحسان عباس. د.ط، دار صادر - بيروت، ۱۹۸۸م، ج۱، ص ۲۲۱.

<sup>(</sup>٣) نفسه، الصفحة نفسها.

<sup>(</sup>٤) البشري، الحياة العلمية في الأندلس، ص٣٠٧.

<sup>(</sup>٥) وهب بن مسرة بن مفرج بن بكر، أبو الحزم التميمي الأندلسي الحجاري المالكي الحافظ، صاحب التصانيف، ولد في عام ٢٦٠ه/٨٧٣م، كان رأساً في الفقه، بصيراً بالحديث ورجاله، مع ورع وتقوى، أحضروه إلى قرطبة، وأخرجت إليه أصول ابن وضاح التي سمعها منه، فسمعت

إلا أن أفكار ابن مسرة قوبلت برفض من قبل الفقهاء، ولا سيما قوله بوجود مادة روحية. على الرغم من أن إنخل بالنثيا يرى أن مبادئه تتصل بالفلسفة الأفلاطونية، فإن الفلسفة لم تعرف ازدهارها الحقيقي في الأندلس إلا على يد ابن جبيرول (١) وابن عربي (٢). وقد عرف أتباع ابن مسرة بـ(المسرّيين)، وقد كانوا حاضرين خلال فترة حكم المنصور بن أبي عامر، الذي عُرف في بدايات عهده بميله إلى الفلسفة (٣)، غير أن الفلاسفة واجهوا معارضة شديدة من الفقهاء، مما دفع المنصور لاستمالتهم بإظهار الحمية للدين، خاصة في القضايا العقدية التي رأى الفقهاء أن الفلاسفة قد غالوا فيها فقاموا بالعديد من الأمور وتمثلت في:

١. أصدر أمرًا بإخراج جميع كتب الفلسفة التي كانت محفوظة في مكتبة قصره وإحراقها أمام العامة، ويبدو أن وعيه بتأثير الفقهاء في توجيه الرأي العام، وحرصه على تثبيت الاستقرار السياسي، قد دفعه إلى التخلي عن ولعه بالفلسفة.

**<sup>&</sup>gt;>>** 

عليه، وسمع منه عالم عظيم، وازدحموا عليه، وقد كان منه هفوة في القول بالقدر، توفي ببلده بعد رجوعه من قرطبة في عام ٣٤٦ه/٥٩م. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١١، ص١١١.

<sup>(</sup>۱) سليمان بن جبيرول المعروف في العالم المسيحي باسم الفيلسوف أفسبرون Avicebron. ديورانت، ويل. قصة الحضارة. ترجمة: زكي نجيب وآخرون. د.ط، دار الجيل بيروت، ٨٠٤ هـ، ج١٤، ص٩٧.

<sup>(</sup>۲) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٨. ابن العربي العلامة صاحب التواليف الكثيرة، محيي الدين أبو بكر محمد بن علي بن محمد بن أحمد الطائي، الحاتمي، المرسي، ابن العربي، نزيل دمشق، كتب الإنشاء لبعض الأمراء بالمغرب، ثم تزهد وتفرد، وعمل الخلوات وعلق شيئاً كثيراً في تصوف أهل الوحدة، توفى ٦٦٨ه/ ١٢٤٠م. الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٦، ص٣١٠.

<sup>(</sup>٣) آنخل، المرجع نفسه، ص١٢.

٧. قدم على سجن وتهجير بعض العلماء الذين اشتغلوا بالفلسفة، وقد بالغ في موقفه حين أمر بسجن سعيد بن فتحون، الذي كان يُعرف بلقب "الحمار"(١) صاحب كتاب شجرة الحكمة الذي يُعد من الكتب التمهيدية في علم الفلسفة. وفي أعقاب تلك الحملة، اضطر عدد من الفلاسفة إلى الهجرة من الأندلس، ومن أبرزهم أقليدس الأندلس، المعروف أيضًا باسم الإقليديسي عبد الرحمن المهندس(١).

وبالرغم من موقف الفقهاء المتشدد تجاه الفلسفة وأهلها، ولا سيّما أولئك الذين أُطلق عليهم اسم "الفلاسفة العقليين"، وهم الذين نادوا بوحدانية الدين للبشر كافة، فإن رسائل إخوان الصفاء في الفلسفة قد دخلت الأندلس عن طريق مسلمة المجريطي، وتولّى نشرها لاحقًا الفيلسوف الكرماني في مدينة سرقسطة (٣).

ويبدو تحليل بالنثيا لرفض المالكية للفلسفة سطحيّاً؛ إذ تجاهل عوامل الصراع على السلطة التي غذّت هذا الموقف، وكأنه يُحمّل الفقهاء وحدهم مسؤولية تقييد المعرفة، لاسيما في علم الفلسفة. كما يُظهر تحيزاً وإضحاً عند تصويره للمالكية كقوة رجعية

(٣) آنخل، المرجع نفسه، ص٣٣٣.

<sup>(</sup>۱) سعيد بن فتحون بن مكرم التجيبي القرطبي النحوي، كان متمكنًا من علوم اللسان، وألف في العروض مختصرا ومطولًا، وله حظ من علوم الفلاسفة، وامتحن من قبل المنصور بن أبي عامر، فسجن ثم أطلق، فاستوطن صقلية إلى أن مات بها. السيوطي، بغية الوعاة، ج١، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص ٣٣١. عبد الرحمن بن إسماعيل بن بدر المعروف بالإقليدس الأندلسي كان هذا الرجل متقدماً في علم الهندسة معتنياً بصناعة المنطق وله تآليف مشهورة في اختصار الكتب المنطقية الثمانية، حكى ابن أخته أبو العباس أحمد بن أبي حاتم أنه رحل عن الأندلس إلى المشرق في أيام الحاجب المنصور بن أبي عامر وتوفي هناك. القفطي، جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف بن إبراهيم الشيباني (ت: ٢٤٦هـ). إخبار العلماء بأخبار الحكماء. تحقيق: إبراهيم شمس الدين. دار الكتب العلمية – بيروت، ٢٤٦ه، ج١، ص ١٧٤.

محاربة للعلم، لكنه يغفل أن رفضهم للفلسفة كان ردّ فعل على الغزو المسيحي الذي هدد الهوية الإسلامية. ويمكن القول إن هذا التشديد على الوحدة العقائدية لم يكن تعصّبًا مذهبيًّا بقدر ما كان آلية دفاع حضاري<sup>(۱)</sup>.

# خامساً-دور فقهاء المالكية في الحياة السياسية في الأندلس:

لعب العلماء والفقهاء في الأندلس أدوارًا سياسية حيوية ومتعددة الأوجه، تجاوزت حدود التعليم والدعوة الدينية لتشكيل علاقة معقدة ومتداخلة مع السلطة الحاكمة. يمكن تتبع هذه الأدوار وتطورها عبر العصور الأندلسية من خلال أربعة محاور رئيسية:

- ١. دعم السلطة: كان أحد أبرز أدوار الفقهاء هو تقديم الدعم للسلطة القائمة وإضفاء الشرعية الدينية على سياساتها وقراراتها. هذا الدعم تجلى في:
- المساركة في الفتوحات: من الواضح أن الفتوحات الإسلامية في الأندلس وغيرها كانت تهدف إلى نشر الإسلام وتعليم سكان تلك البلاد اللغة العربية، التي تُعد لغة هذا الدين. وقد شارك في فتح الأندلس مجموعة من العلماء والصالحين الذين كان لهم دور بارز في الدعوة والتعليم(١)، مما يبرز العلاقة بين الفتح الإسلامي ونشر العلم، فقد كانت جيوش المسلمين تضم عددًا من العلماء والفقهاء والمعلمين إضافة للقادة العسكريين يقتصر على تأمين الطرق والحماية والتخطيط للعمليات العسكرية لضمان نجاح الفتوحات، الطرق والحماية والتخطيط للعمليات العسكرية لضمان نجاح الفتوحات، بينما كان دور العلماء يتمثل في نشر الإسلام وتعليم سكان البلاد

<sup>(</sup>١) وما يؤيد هذا الرأي قول ابن خلدون: أن الدعوة الدينية تزيد الدولة في أصلها قوة على قوة العصبية "، ديوان المبتدأ، ج ١، ص١٩٨.

<sup>(</sup>٢) ابن عذاري، البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، ج١، ص٧٠.

المفتوحة اللغة العربية، بالإضافة إلى تعليمهم القرآن الكريم وعلوم الدين (١).

ب- تولي المناصب الرسمية: بعد تأسيس الإمارة الأموية في الأندلس (مرت العلماء: الفئة الأولى (مرت العلماء: الفئة الأولى شاركت في الحياة السياسية وتقلدت العديد من المناصب، كما تزعمت بعض الثورات ضد السلطة الحاكمة. أما الفئة الثانية فزهدت في السياسة وما يتعلق بها(٢).

ومن فقهاء المالكية الذين قبلوا المناصب تلك الفئة التي عاشت في عهد الأمير هشام بن عبد الرحمن، الذي اختار قضاته وأصحاب الوظائف الدينية (مثل القضاء) من بين فقهاء المالكية البارزين، كالفقيه الغرناطي أبو سليمان بن حوط الله قاضي إشبيلية، وعلي بن عبد الله المعافري<sup>(٦)</sup>، وأبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد، قاضي الجماعة في قرطبة<sup>(٤)</sup>، مشاركتهم المباشرة في أجهزة الدولة جعلتهم ركيزة في إدارتها الداخلية<sup>(٥)</sup>.

ج- إصدار الفتاوى السياسية: كان لهم دور سياسي من خلال اعتماد الحكام على آرائهم في إصدار الأحكام، فقد استند الحكام إلى فتاوى الفقهاء في الحكم على العلماء ومنتجاتهم الفكرية. فعلى سبيل المثال،

<sup>(</sup>٥) المرجع نفسه، ص٣-٤.



<sup>(</sup>۱) طقوش، محمد. التاريخ الإسلامي الوجيز. الطبعة ٥، دار النفائس - بيروت، ٢٠١١م، ص ١٢٠٨.

<sup>(</sup>۲) بن حاج، ميلود، علاقة العلماء بالسلطة ودورهم في الحياة السياسية بالأندلس ما بين القرنين ٢-٥هـ/٨-١١م، مجلة دراسات وأبحاث، جامعة الجلفة- الجزائر، ع٣٣، ٢٠١٨م، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص٥٥٣.

دعا المنصور جماعة من الفقهاء لبحث آراء ابن رشد للتثبت من صحتها الدينية، وإنتهى هؤلاء إلى الحكم على تعاليمه بالمروق (١).

كما استخدم الحكام الفتاوى كأداة سياسية ويبدو، بحسب ما ذكر بالنثيا، أن الفقهاء حاولوا التدخل والعمل على إصلاح سياسي في الأندلس بعدما أدركوا تدهور الأوضاع خلال فترة حكم ملوك الطوائف. فيذكر أن يوسف بن تاشفين استعان بالفقهاء الذين كانوا على دراية بالوضع الراهن، للحصول على فتوى تقر بعدم صلاحية ملوك الطوائف للحكم (بسبب عجزهم عن صد النصارى وانغماسهم في الصراعات) وتضفي شرعية على دخول المرابطين إلى الأندلس والعمل على إسقاط حكم ملوك الطوائف "أن ولا سيّما أن الفقهاء كانوا يرون أن ملوك الطوائف، ومن بينهم المعتمد بن عباد، لهم دور بارز في ما آلت إليه الأندلس من تدهور واضمحلال "أ.

العارضة: لم يكن دور الفقهاء قاصرًا على الدعم، بل برزت فئة قوية مارست المعارضة وسعت لفرض رقابة دينية على الحكام:

أ- الانتفاض ضد المخالفات: تدخل الفقهاء في السياسة الداخلية خلال فترة حكم المسلمين في الأندلس، محاولة منهم لتقييد الحكام عن كل ما قد يوقعهم في الخطأ، مما قد يؤثر سلبًا في إدارة الدولة ويهدد سقوطها. فلعل ما راو من استهتار الأمير الحكم بن هشام، الذي كان مولعًا بالصيد وشرب النبيذ، ولم يُسمح لهم في الوقت ذاته بالتدخل في الإدارة؛ سبباً في إثارة الرأى العام ضده في قرطبة بمنطقة

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص٥٥٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص١٧-١٨.

<sup>(</sup>٣) آنخل، تاريخ الفكر الأندلسي، ص٥٩.

الربض. فتحرك الأمير الحكم بعدها لإخماد حركة التمرد تلك، والتي كان لفقهاء المالكية دور بارز في تحريكها(١).

ويمكن القول بأنه على الرغم من فشل ثورة الربض وقمع الأمير الحكم بن هشام لها، إلا أن تبعاتها ساهمت في نشر المذهب المالكي وتعزيزه في الأندلس وخارجها وذلك من خلال هجرة فقهاء قرطبة المالكيون لمناطق آخرى كفاس وتلمسان، وغيرها من المدن، ولعل هذه التبعات أبرزت الجانب الإيجابي الغير مباشر لتلك الثورة.

ب- النقد المستمر والتحريض: يذكر آنخل بالنثيا أن الفقهاء حاولوا استعادة مكانتهم لدى الحكام بإثارة العامة ضد المنصور بن أبي عامر، متخذين من عنايته بالحركة العلمية ذريعة لذلك، إلا أن فطنته السياسية دفعته إلى التخلي عن كل ما قد يؤثر على إدارته لدولته. ومن ثم يتضح هنا دور الفقهاء كقوة دينية ذات صوت مسموع لدى السلطة الحاكمة (٢).

كما شككت فئة كبيرة من العلماء (الزاهدون في السياسة) في شرعية من يتعامل مع السلطان أو يقبل المناصب، ورأى أصحاب هذا الرأي أن على العالم الانكباب على العلم ونشره بين الطلاب، وتجنب ملذات الدنيا والاستعفاف حال عرض تقلد المناصب عليه. وهؤلاء هم العلماء الذين رفضوا المشاركة في الحياة السياسية، وآثروا طلب العلم ونشره على غيره (٢).

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص٣-٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص١٢.

<sup>(</sup>٣) بن حاج، ميلود، علاقة العلماء بالسلطة ودورهم في الحياة السياسية بالأندلس ما بين القرنين ٢-٥ه/٨-١١م، مجلة دراسات وأبحاث، جامعة الجلفة- الجزائر، ع٣٣، ٢٠١٨م، ص٢٢٨.

- ٣. الوساطة: في فترات الأزمات، برز دور الفقهاء كوسطاء بين الشعب أو المدن المهددة وبين القوى القادرة على النجدة:
- طلب النجدة الخارجية: يذكر آنخل بالنثيا أن دخول المرابطين للأندلس لم يكن إلا بعد أن رأى عامة سكان الأندلس ضرورة الاستعانة بهم. ويعد خروج وقد من كبار قضاة المدن الأندلسية، من بينها بطليوس<sup>(۱)</sup> وغرناطة<sup>(۲)</sup> وقرطبة ووزير إشبيلية<sup>(۳)</sup> أبي بكر بن زيدون<sup>(۱)</sup> إلى إفريقية قاصدين يوسف بن تاشفين لطلب المساعدة، أبرز مثال على هذا الدور الوسيط. مثل هؤلاء الفقهاء والقضاة صوت العامة الذين رأوا ضرورة الاستعانة بالمرابطين لمواجهة تقدم الممالك المسيحية الشمالية في عهد ملوك الطوائف. كان وجودهم

<sup>(</sup>۱) بطليوس: مدينة بالأندلس وهي حديثة بناها عبد الرحمن بن مروان المعروف بالجليقي بإذن الأمير عبد الله، وهي مدينة جليلة في بسيط من الأرض ولها ربض كبير أكبر من المدينة في شرقها. الحميري، محمد بن عبدالمنعم(ت: ٩٠٠هـ)، الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق: إحسان عباس، ط٢، مؤسسة ناصر للثقافة – بيروت، ١٩٨٤م، ج١، ص٩٣٠.

<sup>(</sup>۲) غرناطة: بفتح أوله، ومعنى غرناطة رمانة بلسان عجم الأندلس سمي البلد لحسنه بذلك، قال الأنصاري: وهي أقدم مدن كورة ألبيرة من أعمال الأندلس وأعظمها وأحسنها وأحصنها. الحموي، ياقوت بن عبدالله(ت: ۲۲ ۱ هـ)، معجم البلدان، ط۲، دار صادر – بيروت، ۱۹۹۰م، ج٤، ص ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) إشبيلية: مدينة بالأندلس جليلة بينها وبين قرطبة ثمانون ميلاً، وهي مدينة قديمة أزلية يذكر أهل العلم باللسان اللطيني أن أصل تسميتها إشبالي، ومعناه المدينة المنبسطة، ويقال إن الذي بناها يوليش القيصر. الحميري، الروض المعطار، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) ابن زيدون الوزير المغربي اسمه أحمد بن عبد الله بن أحمد، ولي أبو بكر وزارة المعتمد بن عباد، وقتل يوم أخذ يوسف بن تاشفين قرطبة من المعتمد في عام ٤٨٤هـ/١٩١م. الصفدي، الوافي بالوفيات، ج١، ص٣٧. الذهبي، تاريخ الإسلام، ج١، ص١٨٩.

كمرجعيات دينية واجتماعية يضفي مصداقية ووزناً على طلب النحدة (١).

- المشاركة المباشرة في السياسة والإدارة: تجاوز دور العديد من الفقهاء مجرد الإفتاء أو النقد إلى المشاركة الفعلية في صنع القرار وإدارة الدولة:
- أ- التأثير في السياسات الداخلية: سعى الفقهاء بشكل متكرر للتدخل في الشؤون الداخلية لتقييد تصرفات الحكام التي يرونها مخالفة للشرع أو مهددة لاستقرار الدولة. محاولاتهم لردع الأمير الحكم بن هشام عن سلوكه قبل ثورة الربض مثال على ذلك(٢).
- ب- التقلد الفعلي للمناصب المؤثرة: لم يقتصر وجود الفقهاء في أجهزة الدولة على القضاء فقط (وإن كان أبرزها)، بل تقلدوا مناصب إدارية وسياسية مختلفة، كأبي الوليد بن رشد (قاضي الجماعة) وأبي سليمان بن حوط الله، مما سمح لهم بالتأثير المباشر في السياسات والقرارات اليومية. كانت هذه الفئة (المقبلة على المناصب) على النقيض من الفئة الزاهدة (۳).
- ج- استغلال الفرص السياسية: أشار آنخل بالنثيا إلى أن الفقهاء، بعد استقرار حكم المرابطين واستعادة الأمن، استغلوا الفرصة للانقضاض على خصومهم الفكريين الذين نعموا بحرية نسبية في عهد ملوك الطوائف بسبب انشغال الفقهاء آنذاك بالاضطرابات السياسية (1).



<sup>(</sup>١) آنخل، المرجع السابق، ص ١٨٠، ٨٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص٣-٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه، ص ص٣، ٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع نفسه، ص١٣.

الجزء الأول

## الخاتمة والنتائج:

تبين من هذه الدراسة أن الفقهاء في الأندلس أدوا دورًا بارزًا وفعالًا في الحياة السياسية والاجتماعية. فقد شغلوا مناصب إدارية متنوعة، سواء كانت عامة أو دينية، مثل منصب الوزير، أو القاضي. كسليمان بن حوط الله قاضي إشبيلية، وقد أثبت العديد من هؤلاء الفقهاء مكانتهم في المجتمع الأندلسي من خلال قدرتهم على التأثير في الحكام، حيث لم يترددوا في التعبير عن عدم رضاهم عن بعض السياسات أو انتقاد تصرفات السلطة التي تتعارض مع مبادئهم، بل إن بعضهم ذهب إلى حد التخطيط للإطاحة بالأمراء أو الخلفاء، مما جعل الحكام يدركون قوة تأثير هؤلاء الفقهاء على العامة.

نتيجة لذلك، سعى الحكام إلى كسب ود هؤلاء الفقهاء، من خلال تكريمهم وتقديرهم، وإشراكهم في شؤون الدولة عبر استشارتهم أو تعيينهم في مناصب معينة، كما حرصوا على تجنب أي تصرف قد يثير حفيظتهم، وقد أدرك بعض حكام الأندلس، أهمية الجانب الديني والعلمي في نفوس الناس، مما ساهم في تعزيز مكانة الفقهاء في المجتمع ولا سيما فقهاء المذهب المالكي.

ويمكن استخلاص مجموعة من النتائج المهمة التي توصلت إليها الدراسة والمتمثلة في:

- أبرز آنخل بالنثيا دور فقهاء المالكية في الأندلس في العديد من المجالات، ولا سيما الدينية والفكرية والسياسية التي كانت أبرز تلك المجالات.
- يعد المذهب المالكي من أهم المذاهب التي انتشرت في الأندلس، بفضل الدعم السياسي المتواصل، ومع ذلك فلم يكن المذهب الوحيد بل ظهر إلى جانبه العديد من المذاهب.
- اشتمل دور فقهاء المالكية في الأندلس على بعض الجوانب الإيجابية مما يساهم في ازدهار وتطور الحضارة الإسلامية والعلوم فيها، وذلك من خلال التنافس العلمي

والمناظرات بين المذاهب المختلفة، إضافة إلى دورهم في تولي المناصب العليا في الدولة مما اسهم في استقرار الأوضاع الداخلية فيها، إلا أن هذا الدور قد احتوى على شقه السلبي الذي تمثل في تحجيم عدد من العلوم، وتهجير بعض العلماء مما لا يتوافق مع أراء وأفكار فقهاء المالكية، مما أدى بطبيعة الحال إلى تأخر نبوغ بعض العلوم كالرياضيات والفلك، وإلى تشكل خصومة بين الفقهاء اتخذت أحيانا شكلاً عدائياً يؤدى إلا الاتهام بالزندقة والقتل أو التهجير من الأندلس.

- استمرت الحركة العامية في مختلف ضروب المعرفة نشطة في الأندلس على الرغم من محاولة فقهاء المالكية تحجيم كل ما يخالف معتقداتهم الفكرية، إلا أن بالنثيا تجاهل في تحليله السياق التاريخي لصراع المالكية مع المذاهب الأخرى، ويحملهم وحدهم مسؤولية تقييد الحركة العلمية. هذا التجاهل يضعف مصداقية تحليله، خاصة أنه لم يقارن مواقفهم بمواقف فقهاء المذاهب الأخرى في المشرق تحت نفس الضغوط السياسية، فهو يحمل الإسلام مسؤولية أفول الحضارة، بينما الوثائق تثبت أن الغزو المسيحي وتفتت الدولة كانا العاملين الحاسمين. تبعا لذلك يمكن القول أن المالكية لم يكونوا أعداء العلم، بل حَمَلة مشروع حضاري واجه تحديات خارجية وداخلية، وتقييمهم يجب أن يراعي تعقيد السياق الأندلسي.

- تمكن فقهاء المالكية من التدخل في السياسة الداخلية في الأندلس والتأثير بها في بعض الفترات ولا سيّما فترات الأزمات، حيث استطاعوا فرض آرائهم على الحكام، كما قاموا باستخدام العامة كأداة للضغط على الحكام لتنفيذ بعض أفكارهم، إضافة لتقييد سلطة الحكام عبر الضغط الديني والاجتماعي.

#### أغسطس ٢٠٢٥م

## المصادر والمراجع:

## أولاً: المصادر:

ابن أبي أصيبعة، أحمد بن القاسم بن خليفة بن يونس الخزرجي. (د.ت). عيون الأنباء في طبقات الأطباء (تحقيق: نزار رضا). بيروت: دار مكتبة الحياة.

ابن الأبار، محمد بن عبد الله بن أبي بكر. (٢٠٠٠). معجم أصحاب القاضي أبي على الصدفي (الطبعة الأولى). مصر: مكتبة الثقافة الدينية.

ابن الأثير. محمد بن محمد الجزري (١٩٩٧)، الكامل في التاريخ (تحقيق: عمر تدمري، الطبعة الأولى). دار الكتاب العربي- بيروت.

ابن الجزري، محمد بن محمد بن يوسف. (١٩٣٢). غاية النهاية في طبقات القراء. القاهرة: مكتبة ابن تبمبة.

ابن العماد، عبد الحي بن أحمد بن محمد. (١٩٨٦). شذرات الذهب في أخبار من ذهب (تحقيق: محمود الأرناؤوط، الطبعة الأولى). دمشق: دار ابن كثير..

ابن الفرضى، عبد الله بن محمد بن يوسف. (١٩٨٧). تاريخ علماء الأندلس (الطبعة الثانية). القاهرة: مكتبة الخانجي.

ابن بسام، على بن بسام الشنتريني. (١٩٨١). الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة (تحقيق: إحسان عباس، الطبعة الأولى). ليبيا: الدار العربية للكتاب.

ابن جُزَى، محمد بن أحمد بن محمد. (١٩٩٥). التسهيل لعلوم التنزيل (تحقيق: عبد الله الخالدي، الطبعة الأولى). بيروت: دار الأرقم بن أبي الأرقم.

ابن حجر العسقلاني، أحمد بن على بن محمد بن أحمد. (١٩٧٢). الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة (تحقيق: محمد عبد المعيد، الطبعة الثانية). حيدر آباد، الهند: مجلس دائرة المعارف العثمانية.

ابن حجر العسقلاني، أحمد بن على بن محمد بن أحمد. (٢٠٠٢). لسان الميزان (تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الأولى). بيروت: دار البشائر الإسلامية.

ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد. (١٩٨٧). ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر (تحقيق: خليل شحادة، الطبعة الثانية). بيروت: دار الفكر.

ابن خلكان، أحمد بن محمد بن إبراهيم بن أبي بكر. (١٩٧١). وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان (تحقيق: إحسان عباس، الطبعة الأولى). بيروت: دار صادر.

ابن سعيد المغربي، علي بن موسى بن سعيد. (١٩٦٤). المغرب في حلى المغرب (تحقيق: شوقى ضيف، الطبعة الرابعة). القاهرة: دار المعارف.

ابن شاكر، محمد بن شاكر بن أحمد. (١٩٧٤). فوات الوفيات (تحقيق: إحسان عباس، الطبعة الأولى). بيروت: دار صادر.

ابن عذاري، أحمد بن محمد. (٢٠١٣). البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب (تحقيق: بشار عواد، محمود بشار، الطبعة الأولى). تونس: دار الغرب الإسلامي.

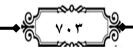
ابن عساكر، علي بن الحسن بن هبة الله. (١٩٩٥). تاريخ دمشق (تحقيق: عمرو بن غرامة). دمشق: دار الفكر للطباعة والنشر.

ابن كثير، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي. (١٩٩٢). طبقات الشافعيين (تحقيق: أحمد عمر ومحمد زينهم). القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية.

ابن ناصر الدين، محمد بن عبد الله بن محمد ابن أحمد بن مجاهد القيسي الدمشقي الشافعي. (١٩٩٣). توضيح المشتبه في ضبط أسماء الرواة وأنسابهم وألقابهم وكناهم (الطبعة الأولى، تحقيق محمد نعيم). بيروت: مؤسسة الرسالة.

الإدريسي، محمد بن محمد بن عبد الله. (١٩٨٩). نزهة المشتاق في اختراق الآفاق (الطبعة الأولى). بيروت: عالم الكتب.

الحموي، ياقوت بن عبد الله. (٩٩٥). معجم البلدان (الطبعة الثانية). بيروت: دار صادر.



الحميري، محمد بن عبد المنعم. (١٩٨٤). الروض المعطار في خبر الأقطار (تحقيق: إحسان عباس، الطبعة الثانية). بيروت: مؤسسة ناصر للثقافة.

الخشني، محمد بن حارث. (١٩٩١). أخبار الفقهاء والمحدثين (تحقيق: ماريا لويسا - لويس مولينا). مدريد: المجلس الأعلى للأبحاث العلمية.

الخطيب البغدادي، أحمد بن علي بن ثابت بن أحمد. (٢٠٠١). تاريخ بغداد (تحقيق: بشار عواد، الطبعة الأولى). بيروت: دار الغرب الإسلامي.

الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز. (٢٠٠٣). تاريخ الإسلام ووفيات المشاهير والأعلام (تحقيق: بشار عواد، الطبعة الأولى). بيروت: دار الغرب الإسلامي.

الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز. (٢٠٠٦). سير أعلام النبلاء. القاهرة: دار الحديث.

السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر. (١٩٨٣). طبقات الحفاظ (الطبعة الأولى). بيروت: دار الكتب العلمية.

السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر. (د.ت). بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة (تحقيق: محمد أبو الفضل). لبنان: المكتبة العصرية.

صاعد الطليطلي، صاعد بن أحمد بن صاعد الأندلسي. (١٩١٢). طبقات الأمم. بيروت: المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين.

الصفدي، صلاح الدين خليل أيبك. (١٩٩٩). الوافي بالوفيات (تحقيق: أحمد الأرناؤوط، تركي مصطفى). بيروت: دار إحياء التراث.

القزويني، زكريا بن محمد بن محمود. (د.ت). آثار البلاد وأخبار العباد. بيروت: دار صادر.

القفطي، علي بن يوسف بن إبراهيم الشيباني. (١٩٨٢). إنباه الرواة على أنباه النحاة (تحقيق: محمد أبو الفضل، الطبعة الأولى). القاهرة: دار الفكر العربي.

القفطي، علي بن يوسف بن إبراهيم الشيباني. (٢٠٠٥). إخبار العلماء بأخبار الحكماء (تحقيق: إبراهيم شمس الدين). بيروت: دار الكتب العلمية.

لسان الدين ابن الخطيب، محمد بن عبد الله بن سعيد. (٢٠٠٣). الإحاطة في أخبار غرناطة (الطبعة الأولى). بيروت: دار الكتب العلمية.

المحبي، محمد أمين بن فضل الله بن محب الدين. (د.ت). خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر. بيروت: دار صادر.

المقري، أحمد بن محمد التلمساني. (١٩٨٨). نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزيرها لسان الدين بن الخطيب (تحقيق: إحسان عباس). بيروت: دار صادر.

# ثانياً: المراجع:

أبو حبيب، سعدي. (١٩٨٨). القاموس الفقهي لغة واصطلاحًا (الطبعة الثانية). دمشق: دار الفكر.

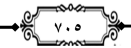
أمين، أحمد. (د.ت). ظهر الإسلام (الطبعة الخامسة). بيروت: دار الكتاب العربي. بالنثيا، آنخل. (د.ت). تاريخ الفكر الأندلسي (ترجمة حسين مؤنس). القاهرة: مكتبة الثقافة الدبنية.

بامات، حيدر. (١٩٨٥). مجالي الإسلام (ترجمة عادل زعيتر). الدوحة: المجلس الوطنى للثقافة والفنون والتراث.

البري، هايل. (٢٠١٧). الحركة الاستشراقية الإسبانية. البحرين: مجلة العلوم الإنسانية.

البشري، سعد. (١٩٩٥). الحياة العلمية في عصر الخلافة في الأندلس. بيروت: معهد البحوث العلمية واحياء التراث الإسلامي.

الخرعان، عبدالله. (٢٠٠٣). أثر العلماء في الحياة السياسية في الدولة الأموية (الطبعة الأولى). الرياض: مكتبة الرشد.



الدقاق، عمر. (١٩٧٥). ملامح الشعر الأندلسي. بيروت: دار الشرق.

دويدار، حسين. (١٩٩٤). المجتمع الأندلسي في العصر الأموي (الطبعة الأولى). القاهرة: مطبعة الحسين الاسلامية.

دياب، حامد. (١٩٩٨). الكتب والمكتبات في الأندلس (الطبعة الأولى). القاهرة: دار قباء.

ديورانت، ويل. (١٩٨٧). قصة الحضارة (ترجمة زكي نجيب وآخرون). بيروت: دار الجيل.

الزركلي، خير الدين. (٢٠٠٢). الأعلام (الطبعة الخامسة عشرة). بيروت: دار العلم للملايين.

طقوش، محمد. (٢٠١١). التاريخ الإسلامي الوجيز (الطبعة الخامسة). بيروت: دار النفائس.

طه، عبد الواحد. (٢٠٠٤). دراسات في حضارة الأندلس وتاريخها (الطبعة الأولى). لبنان: دار المدار الإسلامي.

العقيقي، نجيب. (٢٠٠٦). المستشرقون (الطبعة الخامسة). القاهرة: دار المعارف. علي، قاسم. (٢٠٠٢). جمهرة تراجم الفقهاء المالكية (الطبعة الأولى). دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية واحياء التراث.

كحالة، عمر. (د.ت). معجم المؤلفين. بيروت: مكتبة المثنى.

كرد، محمد. (١٩٢٣). غابر الأندلس وحاضرها (الطبعة الأولى). مصر: المطبعة الرجمانية.

محمود، عبد الحليم. (د.ت). التفكير الفلسفي في الإسلام (الطبعة الثانية). مصر: دار المعارف.

مخلوف، محمد. (٢٠٠٣). شجرة النور الزكية في طبقات المالكية (الطبعة الأولى). بيروت: دار الكتب العلمية.

## ثالثاً: الدرويات:

الأدريسي، الحسين. (٢٠٠٥). أثر الفكر الإسلامي الأندلسي في الفكر الأوروبي من وجهة نظر المستعربين: أنخيل جنثالث بالنثيا - نموذجًا. مجلة ثقافات، (١٣)، المستعربين: الآداب، جامعة البحرين.

بن حاج، ميلود. (٢٠١٨). علاقة العلماء بالسلطة ودورهم في الحياة السياسية بالأندلس بين القرنين ٢-٥ه/٨-١١م. مجلة دراسات وأبحاث، (٣٣)، ٢٢٦-٢٤١. الجزائر: جامعة الجلفة.

بن يحيى، مصطفى. (٢٠٢٠). نفوذ فقهاء المالكية في العهد المرابطي: أسبابه، آثاره، نتائجه. مجلة مدارات تاريخية، ٢(٤)، ٢٧٨-٣٠١. الجزائر.

بهجت، منجد. (٢٠١٠). صورة الشعر الأندلسي في أبحاث بالنثيا وغومس. مجلة جامعة الخليل للبحوث، ٥(١)، ٤٩-٧١. فلسطين.

حمودي، فارس. (٢٠١٧). رؤية المستشرق الإسباني أنغيل بلنثيا في التراث المورسيكي. مجلة آداب الرافدين، ٢٠(٧١)، ٢٠–١٠٨. العراق: جامعة الموصل.

دبور، محمد. (٥٠٠٥). ملامح من مدرسة الاستشراق الإسبانية الحديثة وجهودها في دراسة التراث التاريخي الأندلسي أمبروسيو أويثى ميراندا أنموذجًا. مجلة ندوة التاريخ الإسلامي. ١٩، ١٢٢–١٧٧. مصر: جامعة القاهرة.

غانم، رشا. (٢٠٢٠). جهود الدارسين الإسبان المحدثين في الكشف عن فترة الوجود العربي في الأندلس: خوليو رييس روبيو، آنخل جنثالث بالنثيا نموذجين. مجلة كلية اللغة العربية بأسيوط، ٣٩(١)، ٩٩٩–١٠٦٧. مصر: جامعة الأزهر.

## رابعاً: الرسائل العلمية:

بابا، شفيقة، ومريوش، فتحية. (٢٠١٤). دور فقهاء المالكية في الأندلس بين القرنين الثاني والسادس الهجري (٨-٢١م) (رسالة ماجستير). جامعة أكلي محند أولحاج، البويرة، الجزائر.

بن الشاهد، فتيحة، والعيطوطي، نور الهدى. (٢٠١٧). المكانة السياسية للعلماء المالكية في الأندلس خلال عصر الإمارة الأموية (١٣٨–٣١٦هـ / ٥٦-٩٢٨م) (رسالة ماجستير). جامعة عمار ثليجي، الأغواط، الجزائر.

بوربونة، إيمان. (٢٠١٩). المذهب المالكي وانتشاره في بلاد الأندلس من القرن الأول إلى الثالث هجري (السابع إلى التاسع ميلادي) (رسالة ماجستير). جامعة ٨ ماى ٥٤١ – قالمة، الجزائر.

الديب، نعمة محروس. (٢٠١٦). الفقهاء المالكيون في الأندلس ودورهم في السياسة والحضارة من عبدالرحمن الداخل إلى عبدالرحمن الناصر (١٣٨–٥٥٠ه/ محروه) (رسالة دكتوراه). جامعة عين شمس، مصر.

صايم، عابدية. (٢٠١٩). المستشرقون الإسبان ودورهم في كتابة تاريخ الأندلس (رسالة ماجستير). جامعة ابن خلدون، الجزائر.

عكاشة، حوالف. (٢٠٠٧). جهود فقهاء المالكية في الأندلس حتى نهاية القرن الرابع الهجري (رسالة دكتوراه). جامعة وهران، الجزائر.

محمود، نافع. (١٩٨٠). اتجاهات الشعر الأندلسي إلى نهاية القرن الثالث الهجري (رسالة ماجستير). جامعة عين شمس، مصر.

ياسين، معالي. (٢٠١٧). الأوضاع العلمية في الأندلس خلال عصر الإمارة الأموية وعلاقتها مع بلاد المغرب والمشرق (رسالة ماجستير). جامعة النجاح الوطنية، فلسطين.