

# إستراتيجيات التصميم الداخلي لدمج الثقافات المتعددة دون تهميش الهوية الثقافية المحلية Strategies in Interior Design for Cultural Integration Without Compromising Local Identity

#### أ.د. علاءِ على هاشم

أستاذ تصميم الأثاث، قسم التصميم الداخلي والأثاث، جامعة حلوان

#### د. ابتسام محمد خمیس

أستاذ مساعد، قسم التصميم الداخلي والأثاث، كلية الفنون التطبيقية، جامعة حلوان

#### علاء محمد الفاضل أحمد

طالب دكتوراه، قسم التصميم الداخلي، كلية الفنون التطبيقية، جامعة حلوان،

#### كلمات دالة

التعدد الثقافي، التصميم الداخلي، الهوية الثقافية، التصميم المتعدد الثقافات

# ملخص البحث

في ظل التزايد المستمر للتفاعل بين الثقافات نتيجةً للعولمة والتقدم التكنولوجي، أصبح التصميم الداخلي مجالًا يعكس هذا التعدد الثقافي، حيث يُدمج بين عناصر من ثقافات متعددة لخلق مساحات تعبر عن التنوع والثراء الثقافي ومع ذلك، يبرز تحدي الحفاظ على الهوية الثقافية الأصيلة في ظل هذا التعدد، خاصةً في المجتمعات التى تسعى للحفاظ على تراثها الثقافي والوطني.

تهدّف هذه الدراسة إلى تحليل تأثير التعدد الثقافي على التصميم الداخلي، واستكشاف الاستراتيجيات التي يمكن من خلالها الحفاظ على الهوية الثقافية في ظل هذا التعدد .تم استخدام منهجية تحليلية تعتمد على مراجعة الأدبيات والدراسات السابقة ذات الصلة، بالإضافة إلى دراسة حالات لمشاريع تصميم داخلي دمجت بين التعدد الثقافي والحفاظ على الهوية الثقافية أظهرت النتائج أن التعدد الثقافي يمكن أن يُثري التصميم الداخلي إذا ما تم دمجه بشكل مدروس، مع التركيز على العناصر الثقافية المحلية والرموز التراثية .كما تبين أن الحفاظ على الهوية الثقافية يتطلب فهمًا عميقًا للثقافة المحلية وتوظيف عناصرها بشكل يعكس التراث الثقافي للمجتمع. توصي الدراسة بضرورة تبني استراتيجيات تصميمية فعالة تساعد على تحقيق توازن بين التعدد الثقافي والحفاظ على الهوية الثقافية، من خلال دمج العناصر الثقافية المحلية في التصميم الداخلي، وتوعية المصممين بأهمية الحفاظ على الهوية الثقافية في ظل التعدد الثقافي.

### Paper received July 28, 2025, Accepted September 29, 2025, Published online November 1, 2025

#### القدمة: Introduction

# تحلیل مدي تأثیر التعدد الثقافي على التصمیم الداخلي (اسبانیا - مدینة برشلونا - تنزانیا جزیرة زنجبار).

- استكشاف استر اتيجيات الحفاظ على الهوية الثقافية في ظل التعدد الثقافي.
- تقديم توصيات للمصممين الداخليين لتحقيق توازن بين التعدد الثقافي والحفاظ على الهوية الثقافية.

#### أهمية البحث: Research Significance

أهداف البحث: Research Objectives

- الحاجة الملحة لفهم كيفية التعامل مع التعدد الثقافي في التصميم الداخلي دون المساس بالهوية الثقافية للمجتمع.
- تقديم رؤى واستراتيجيات للمصممين الداخليين تساعدهم على خلق مساحات تعكس التنوع الثقافي وتعزز من الهوية الثقافية في آن واحد.

## فروض البحث: Research Hypothesis

- يمكن للتعدد الثقافي أن يثري التصميم الداخلي إذا ما تم دمجه بشكل مدروس.
- الحفاظ على الهوية الثقافية في التصميم الداخلي ممكن من خلال اختيار العناصر الثقافية المناسبة وتوظيفها بشكل يعكس التراث الثقافي للمجتمع.
- توجد استراتيجيات تصميمية فعالة تساعد على تحقيق توازن بين التعدد الثقافي والحفاظ على الهوية الثقافية مع خلق الابداع في التصميم

في ظل العولمة المتسارعة وتزايد التفاعل بين الثقافات، أصبح التصميم الداخلي مجالًا يعكس هذا التعدد الثقافي، حيث يُدمج بين عناصر من ثقافات متعددة لخلق مساحات تعبر عن التنوع والثراء الثقافي. ومع ذلك، يبرز تحدي الحفاظ على الهوية الثقافية الأصيلة في ظل هذا التعدد، خاصةً في المجتمعات التي تسعى للحفاظ على تراثها الثقافي والوطني.

تشير الدراسات إلى أن التصميم الداخلي يمكن أن يكون وسيلة فعالة للتعبير عن الهوية الثقافية، من خلال دمج العناصر التراثية والرموز الثقافية في التصميم، مما يعزز من الانتماء والارتباط بالمكان .وفي المقابل، قد يؤدي التعدد الثقافي غير المدروس إلى طمس هذه الهوية، مما يستدعي دراسة كيفية تحقيق توازن بين التعدد الثقافي والحفاظ على الهوية الثقافية في التصميم الداخلي.

تهدف هذه الورقة إلى استكشاف تأثير التعدد الثقافي على التصميم الداخلي، وتحليل الاستراتيجيات التي يمكن من خلالها الحفاظ على الهوية الثقافية في ظل هذا التعدد .من خلال مراجعة الأدبيات والدراسات السابقة، سيتم تسليط الضوء على أهمية دمج العناصر الثقافية المحلية في التصميم الداخلي، وكيفية تحقيق توازن بين التعدد الثقافي والهوية الثقافية.

#### مشكلة البحث: Statement of the Problem

• تتمثل مشكلة البحث في كيفية تحقيق توازن بين دمج عناصر من ثقافات متعددة في التصميم الداخلي والحفاظ على الهوية الثقافية الأصيلة للمجتمع . ففي ظل التأثيرات المتزايدة للعولمة، قد يؤدي التعدد الثقافي إلى تهميش أو طمس الهوية الثقافية المحلية، مما يستدعي دراسة كيفية دمج التعدد الثقافي بشكل يعزز من الهوية الثقافية بدلاً من إضعافها.

Alaa Hashem, et al (2025), Strategies in Interior Design for Cultural Integration Without Compromising Local Identity, International Design Journal, Vol. 15 No. 6, (November 2025) pp 361-369

# الإطار النظري: Theoretical Framework

١ - مفهوم التعدد الثقافي في التصميم الداخلي:

تعريف التعدد الثقافي: تعني وجود تنوع وتعدد في الثقافات داخل مجتمع معين- حيث يتم احترام وتقدير هذا التنوع والاختلاف تعتبر التعددية الثقافية مفهوماً اجتماعياً يهدف إلى تعزيز التعايش السلمي والتفاهم بين مختلف الثقافات والمجتمعات يتضمن هذا المفهوم احترام الاختلافات الثقافية والدينية واللغوية والعرقية- وتعزيز العدالة والمساواة بين الأفراد والمجموعات الثقافية المختلفة تعددية الثقافية تعتبر نموذجا للاندماج والتعايش السلمي بين الثقافات المختلفة- وتسعى إلى تحقيق احترام الهوية الثقافية يتمثل الهدف من التعددية الثقافية في بناء مجتمع متنوع ومتكامل وينعكس علي كل جوانب الحياة من ثقافة وفنون تتفاعل هذه العوامل مع بعضها البعض لتشكل الهوية الشاملة للفرد وتلعب الهوية دوراً هاماً في تحديد سلوكيات الفرد وتفاعلاته مع الأخرين والمجتمع بشكل عام ومدي تأثيره علي الثقافة والفنون بآختصار الهوية والتعددية الثقافية ترتبطان بشكل وثيق مع تأثير الحداثة على المجتمعات والأفراد وتشكلان جزءاً أساسياً من التحولات الثقافية والاجتماعية في العصر الحديث- ونجد ان من خلال العمارة والفنون انعكاس هذا التعدد الثقافي ومدي اهميته في تكون وخلق فنون ذات طابع خاص كما هو

(Arjun Appadurai, 2020)

٢- أهمية التعدد الثقافي: التنوع الثقافي هو جانب حاسم في الاثنوجرافي من المهم التعرف على الاختلافات بين الثقافات والاحتفاظ بها وفهم كيف تشكل هذه الاختلافات سلوك الناس ومعتقداتهم الاثنوجرافي وأثرها في تكوين الحضارات من خلال العمارة والفنون.

موجود في العمارة السواكنية وتفاصيلها المعمارية الداخلية.

تعريف اخر هي طريقة بحث تتضمن مراقبة ودراسة الناس في بيئاتهم الطبيعية لفهم ثقافاتهم وقيمهم وسلوكياتهم من خلال تبني التنوع الثقافي من خلال التحليل النوعي للعمارة والتصميم الداخلي من ثقافات مادية وغير مادية تعمل رسم الهوية والثقافة المعمارية ومدي تأثير الثقافة والفنون في شكل العمارة والتصميم الداخلي. من منظور أنثروبولوجي- يعد التنوع الثقافي ضرورياً لفهم تطور المحتمعات البشرية كان ثقافة لها تاريخها الفريد ولغتها وعاداتها التي

من منظور الدروبولوجي- يعد اللنوع النقافي ضروريا لفهم لطور المجتمعات البشرية كل ثقافة لها تاريخها الفريد ولغتها وعاداتها التي تسهم في هويتها من خلال دراسة الثقافات المختلفة- يمكن معرفة تطور العمارة والموروثات المادية كالعمارة للحصول على نظرة ثاقبة حول كيفية تطور العمارة مع مرور الوقت وكيف تستمر في التغيير مع المحافظة على الهوية (حمد الجوهري،٢٠٠٧)

٣-علم دراسة الانتغرافي:

وهو علم يفسر الظواهر القديمة من خلال استمرار هذه الظاهرة حديثًا وايضًا تفسير الظاهرة الحديثة من خلال ظاهره قديمة من خلال الاستمرار والمواصلة

.Atkinson, P., & Coffey, A. (2002)

#### ٤ ـ الثقافة المادية:

وتشمل البقايا المادية للإنسان منذ العصور ما قبل التاريخ حتى العصور التاريخية وتشمل ما تركه الانسان كما يوضح الشكل التالى:

# ه النهوية الثقافية في التصميم الداخلي:

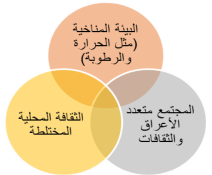
هناك علاقة معقدة تعتبر الهوية الثقافية من اهم الجوانب تميز انها تعتبر امتداد الأرثة الحضاري والثقافي وامتداد للثقافة وخبرات الاباء والاجداد يتم نقلها والبناء وفقه معطيات الحالي وتركيز الخصوصية الحضارية لاي امه من الامم عده همها ارث ثقافي الذي تراث من العمارة تشكيليه والتعبيرية وكل الثقافات المادية غير ماديه الانثوغرافيا هويه الام ويميزها من غيرها اغنيه ان الحفاظ على الهوية والتراث في ظل تقشي العولمة التي انطلقت من الغرب للشرق وانتشرت الغربية في العالم نار بالهشيم مما على طمس والارث للدول ذات طابع حضاري مختلف مواكبه العصر والتقنيات والتكنولوجيا (الحمد، الترك، ١٩٩٩)

فالثقافة بكل بساطه هي فلسفه الجماعة ونظرتها الى الوجود من حولها فهي مجمل العقائد المطلقة التي تؤمن بها جماعه ما والتي تمنح المعنى للأشياء المحايدة في الاصل ايقاف العربية بانها مجموعه الحقائق والنشاطات الفكرية والفنية المجموعة من الشعوب منتمية الى الحضارة في الثقافة في استخدام الوسائل التي تعبر بها هذه المجموعة عن نشاطاتها وتبليغ رسالتها الى ابنائها والى سائر العالم وتبليغ رساله العالم وادائها في بلادها ونجد ان في التصميم الداخلي محددات تعتمد على مركز السيادة والتنوع والوحدة والتكرار تباين والتجديد والابداع توازن الالوان.

# ٦- دور التصميم الداخلي في تعزيز الهوية الثقافية:

يشكل تصميم الداخلي فراغات الداخلية انعكاس للتقدم والتقني والفني فمن أبرز محددات غياب الهوية الثقافية عن الفراغات الداخلية انفصال جذورها الثقافية تاريخي والثقافي والديني والروحي بالرجعية والفخر بينما تم استعاره هذه الصورة

التقدم في اخره تحديدا مما اوجد تحديا كبيرا بين التصميم الداخلي والمجتمع وذلك في ظل عدم وجود هويه واضحة الداخلية الحاضر فنجد ان دور التصميم الداخلي في اظهار واثبات وتعزيز للهويه الثقافية داخليه مما يعني ثقافيه العمرانية بشكل عام مع الانسان في العصر الحديث وبيئة ذكيه الى تكامل وتوافق التصميم الداخلي بين الثقافة والتقنية والحداثة في المنشآت العمرانية يصنف الى نوعين الساسيين والمباني العصرية.



شكل 1 العوامل البيئية والثقافية والاجتماعية التي تأثر في تشكيل العمارة والتصميم

# ٧- التعدد الثقافي في والتصميم الداخلي والعمارة لمدينة زنجبار: مقدمة:

وُلِدت مدينة "زنجبار" على الساحل الشرقي لإفريقيا ضمن مجموعة من المجتمعات غير الإفريقية مثل الهنود، والعرب، والفرس، والمالايو، وقد دخلت اللغة والثقافة الإسلامية (العربية والهندية) إلى فنونهم وعمارتهم، لذا فهي تحتوي على الكثير من الثقافة الإفريقية والثقافة الإسلامية، مما جعلها تلقب بـ "ثقافة الساحل." وقد انتقل حكمها وسلطانها إلى "السيد سعيد بن سلطان"، سلطان عمان، في عام ١٨٣٢م، حيث نقل عاصمته من عمان إلى جزيرة زنجبار، وظلت زنجبار في تاريخه باقية فيه حتى نهاية حياته في عام ١٨٥٦م. وكما ورد، فقد كانت بوابة لإفريقيا الشرقية، كما أن مجموعات عربية أخرى غير عمانية هاجرت إليها أيضًا، وكان معظمهم من العمال والتجار الصغار، واليمنيين. كما أن وقوع الجزيرة تحت سيطرة عمان، من خلال نفوذها في شرق إفريقيا خلال القرن التاسع عشر، أدى أيضًا إلى قدوم العديد من المناطق والبلدان من شرق إفريقيا، وقد كانت زنجبار جزيرة خاصة في ذلك، وتُعد من أقدم الأحياء في المدينة الحجرية حي "شانغاني"، والذي كان موطئًا للصيادين في القرن السابع، ثم تحوّل الحقّا إلى قرية للصيادين في حي "شانغاني" عام ١٧١٠م، ومن ثم ظهرت فيها مساكن مبنية من الحجارة، يسكنها تجار أغنياء من العرب والهنود، وبدأت ملامح المدينة الحجرية "Stone Town" تظهر منذ بدايات القرن التاسع عشر، بفضل بناء مساكن حجرية بواسطة التجار العرب والمستوطنين، وبلغت أوجها حوالي عام.

(د. يحي وزيري ۲۰۱٦)

#### ٨ ـ مدينة زنجبار:

مدينة زنجبار هي العاصمة التاريخية والثقافية لجزر زنجبار الواقعة قبالة سواحل تنزانيا في شرق إفريقيا، وتحديداً على جزيرة أنغوجا. نتميز بتاريخ غني يعود إلى أكثر من ألف عام، حيث كانت مركزًا للتجارة البحرية بين أفريقيا، الجزيرة العربية، الهند، والشرق الأقصى، مما جعلها ملتقى حضارات ومزيجاً من الثقافات العربية إفريقيا و الهندية كانت زنجبار مركزًا للحكم العماني في شرق إفريقيا من القرن السابع عشر حتى أو خر القرن التاسع عشر، وعرفت بدورها في تجارة التوابل، والعبيد، والعاج، وكانت نقطة وتكان مهمة في التجارة عبر المحيط الهندي. كما أنها شكلت جزءاً موزمبيق جنوبًا. (الموقع الجغرافي: خط العرض :تقريبًا ٢٠٠١/ جنوبًا وخط الطول '11° 30 شرقًا وتقع على الساحل الشرقي جنوبًا وتبعد حوالي ٢٠٠٠٥ كم عن الساحل التنزانيتشكل أرخبيل زنجبار مع عدة جزر أخرى، وأهمها أنغولا وبمبار (مروة بنت سليمان النبهانية ، ٢٠٢١).

تُعد المدينة القديمة في وزنجبار التي نراها اليوم نتاجًا لتفاعلين تاريخيين رئيسيين شكلا معالمها العمرانية والاجتماعية. الحدث الأول كان انتقال السلطان العماني السيد سعيد بن سلطان إلى زنجبار



صورة 1-توضح موقع زنجبار علي الخريط https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Anglo-Zanzibar war map.png

#### ٩ - العمارة والتصميم في زنجبار الحجرية:

ويعود أصل سكانها الحاليين إلى أصول إفريقية، كما أن هناك حالات من التزاوج والتمازج مع العرب والهنود والفرس، ونتج ذلك

لسكان الأصليون أفارقة، لكن مع تزاوج وتأثيرات من العرب، الهنود، والفرس. تأثرت بالثقافة الإسلامية في تخطيطها العمراني في تخطيطها العمراني ظهرت طرازات معمارية التفاعل.

شكل 2 إثر التعدد الثقافي على الهوية المعمارية والتصميمية لمدينة زنجبار

### ١ - العمارة العربية والإسلامية في زنجبار:

تأثرت العمارة في زنجبار بشكل عميق بالتقاليد العربية والإسلامية نتيجة للتواصل البحري والتجاري مع شبه الجزيرة العربية، خاصة عمان. تتضمن هذه العمارة عناصر تقليدية مثل الأقواس المدبية، والفناءات الداخلية، والزخارف النباتية والهندسية، ما يعكس التأثير العربي الإسلام العمارة الإسلامية والعربية

#### أبرز مظاهرها:

الأقواس المدببة، الفناءات الداخلية، الزخارف النباتية والهندسية.

في عام 1832م، حيث قرر نقل مقر حكمه وعاصمة سلطنة عمان إلى الجزيرة، مما أدى إلى ازدهار عمراني وثقافي كبير، وترك بصمة واضحة في نسيج المدينة وطابعها المعماري.

أما الحدث الثاني، فتمثّل في الثورة الشعبية للسكان المحليين ضد الحكم العربي عام ١٩٦٤م، والتي أدت إلى تغييرات جوهرية في بنية المجتمع والمدينة. فقد غادر العديد من العرب مساكنهم التي كانوا يملكونها، واستولت عليها السلطة المحلية الجديدة، التي قامت بدورها بتحويل تلك المساكن إلى وحدات سكنية للفقراء من السكان المحليين، ولا سيما النازحين من المناطق الريفية.

هذا التحول لم يكن مجرد تغيير في ملكية العقارات، بل أثر بشكل مباشر على المرافق العامة للمدينة وصيانتها، وكذلك على العادات والتقاليد الثقافية التي كانت سائدة فيها، ما أحدث تحوّلاً تدريجيًا في طابع المدينة وهويتها المعمارية والاجتماعية

(Njue, Peter Njeru & Kimeu, Musau (2010).

## موقعها الجغُرافي:

- خط العرض: تقريبًا ١٠٠٦ جنوبًا، وخط الطول: ١١٥٣٩ شرقًا.
  - تبعد حوالي ٢٥-٠٥ كم عن ساحل تنزانيا.
  - تتكون من أرخبيل أهم جزره: أنغوجا وبمبا.



صورة ٢ توضح فترت الحكم العماني علي زنجبار 2-(مروة بنت سليمان النبهانية ،واخرون ٢٠٢١،ص ١٠)

عن العلاقات التجارية القديمة مع العالم العربي والهندي والإير انيكما الرت في شكل العمارة فقد شكلت الهويات المتعددة طراز فريد بتفاصيل معمارية خاصة. (مرجع سابق ٢٠٠٦٠)

- من العمارة العمانية وإضحة مثل الأبواب الخشبية المزخرفة.
  - "بيت العرب" من الأمثلة على الطراز العربي التقليدي.
     التخطيط المتأثر بالبيئة، الدين، والثقافة.
    - أزقة ضيقة متعرجة تشبه المتاهة(Allen, 1981)
      - (Arab House): بيت العرب
- يمثل الطراز العربي الكلاسيكي، بخصائصه المتمثلة في الأبواب الخشبية الكبيرة المنحوتة والنوافذ الزجاج الملونة.

International Design Journal, Peer-Reviewed Journal Issued by Scientific Designers Society, Print ISSN 2090-9632, Online ISSN, 2090-9632,



صورة 4 د. يحي وزيري (جماليات المفردات المعمارية في المجتمعات العربية الاسلامية: سلطنة عمان نموذجا. ٢٠١٦ - "بيت العجائب" مثال على الطراز الفيكتوري البريطاني (Lodhi, 2008).

. "قصر السلطان" مزيج عربي أوروبي بيت العجائب House) : (of Wonders) شُيّد عام ١٨٨٣ وكان أول مبنى يحتوي على الكهرباء والمصعد في شرق إفريقيا، ويعكس الطراز البريطاني الفيكتوري.(Lodhi, 2008)



صورة 3 د. يحي وزيري (جماليات المفردات المعمارية في المجتمعات العربية الاسلامية: سلطنة عمان نموذجا. ٢٠١٦ المحمارة الاستعمارية الأوروبية (البرتغالية والبريطانية): خلال القرنين الـ ١٦ والـ ١٩ أدت السيطرة البرتغالية ثم البريطانية إلى إدخال عناصر معمارية أوروبية. المباني الحكومية والتجارية شيّدت على الطراز الكلاسيكي، مع دمج بعض العناصر المحلية. ٢١ ـ العمارة الأوروبية الاستعمارية:

- ظهرت أثناء الحكم البرتغالي والبريطاني.



صورة 5 لبيت العجائب وكان يتميز بمصعد كهربائي مروة بنت سليمان بن سالم النبهانية، واخرون

#### ا ـ العمارة الهندية:

نتيجة لهجرة تجار هنود إلى زنجبار، ظهرت تأثيرات واضحة للعمارة الهندية، خاصة في المحلات التجارية والمساكن داخل مدينة استون تاون". وتُستخدم الزخارف الهندسية المعقدة والأقواس المنحوتة في معظم هذه المباني.(Sheriff, 1987)

- ظهرت مع الهجرة التجارية الهندية.
- تمتاز بالزخار فالمعقدة والأقواس المنحوتة.



صورة 6 العمارة الهندية من نقوشات وزخارف، د.زوزيري يحي، ٢٠٠٦ ١٠- **التأثيرات الافريقية والشرقية الأفريقية:** 

التأثير المعماري للبانتو وغيرها من المجموعات الإفريقية يظهر في التفاصيل اليدوية للمباني، خصوصًا الأبواب والنوافذ الخشبية المنحوتة التي تعتبر سمة زنجبارية شهيرة. العمارة الافريقية:

- تتميز باستخدام القش، وسعف النخيل.

- "الجامع الهندي" مثال على الدمج بين الطراز الهندي والإسلامي.

- معبد هندوسي في ستين تاون :يتميز بزخارفه الملونة والأعمدة المزخرفة، مع وجود عناصر معمارية تعكس الانتماء الديني والثقافي الهندي.
- جامع الهندي (Indian Mosque): يجمع بين الزخارف الهندية والبناء الإسلامي، ما يعكس التعدد الثقافي الديني والعرقي في المدينة (Sheriff, 1987).



صورة 7 باب من الطراز الهندي ، د.زوزيري ، ٢٠٠٦ - الاهتمام بالتهوية الطبيعية والفناءات.

- . من الأمثلة: البيوت التقليدية للبانتو.
- البيوت التقليدية في القرى: تُبنى بأسقف مستديرة من القش أو سعف النخيل، وتضم فناءات تسمح بمرور الهواء، ما يعكس ذكاء العمارة البيئية المحلية (Allen, 1981).





صورة 8 -العمارة المحلية -في زنجبار من مواد محلية بتصميم يتماشي مع المناخ-المصدر -https://www.google.com/

طليطُلة، سرقسطة، أشبيلية، وغيرها من المدن التي كانت تحتوي على مزيج من المسيحيين والمسلمين واليهود. يُعَتَّبر هذا الطراز مزيجاً فريداً من العناصر المعمارية الإسلامية (مثل الأقواس المدببة، والزخارف الهندسية المعقدة، والفسيفساء) مع بعض الأساليب المعمارية المسيحية.

الذي نشأ نتيجة لتفاعل الفن الإسلامي مع العمارة المسيحية، وخاصة في المناطق التي استمرت فيها الجاليات الإسلامية بعد سقوط الأندلس. يتميز هذا الطراز باستخدام الطوب والزخارف الهندسية المتكررة والأقواس المتشابكة، وهي عناصر مستمدة من العمارة الإسلامية لكن ضمن بنية الكنائس المسيحية، مما يعكس روح التعايش والتأثير المتبادل بين الحضارات. نعم، يُعتبر الطراز المعماري المُدَجَّن (Mudéjar) أحد أبرز الأمثلة على تأثير التعدد الثقافي في تاريخ العمارة، وهو يمثل التفاعل بين الثقافة الإسلامية والثقافات المسيحية في شبه جزيرة إيبيريا، خاصة في فترات الحكم المسيحي بعد استعادة الأراضي من المسلمين خلال ما يُعرف بـ "الاسترداد". (داني محمد، آلاء نيازي، يناير ٢٠٢٤م)

تعتبر برشلونا نموذجاً فريداً للتفاعل الثقافي في المجال المعماري، حيث تمتزج التأثيرات الكتالونية الأصيلة مع العناصر الإسلامية والقوطية والحداثية لتشكل هوية معمارية مميزة. تهدف هذه الدراسة إلى تحليل تأثير التعدد الثقافي على تطور العمارة والتصميم الداخلي في المدينة، مع التركيز على المحطات التاريخية الرئيسية والحركات الفنية التي ساهمت في تشكيل ملامحها الحضارية. في العصور الوسطى، برز الطراز القوطى في العديد من المباني التاريخية مثل كاتدرائية برشلونة، التي تتميز بأقواسها المدببة ونوافذها الزجاجية الملونة. هذا النمط المعماري يعكس المرحلة القوطية التي سادت أوروبا في القرنين الثالث عشر والرابع عشر، وتم تطويعه محليًا ليعبر عن الهوية الكتالونية & González) Ortega, 2015).

# تصنيف المباني في المدينة القديمة حسب الطابع:

- الطابع العربي: ٢٦٥ مبني.
- الطابع الهندي: ٥٣٤ مبنى (منها ٢٦٦ مع محلات).
  - الطابع الأوروبي: ١٣١ مبنى.
  - الطابع السواحلي المحلي: ٩٢ مبنى.
- مبانى للضيافة (مسافر خانة): ٨ مباني. (د. يحيى وزيري،

### ١١- دراسة تحليلية للتعدد الثقافي في العمارة والتصميم الداخلي في برشلونا: المقدمة

بر شلونة مدينة متعددة الثقافات، حيث كانت و لا تز ال ملتقى للعديد من الحضارات على مر العصور. يشير تاريخ المدينة الطويل إلى تأثيرات متنوعة نتيجة الغزوات والهجرات، مما أكسبها طابعًا حضاريًا متنوعًا. هذا التعدد الثقافي يتجلى في جوانب الحياة اليومية مثل الطعام، اللغة، العادات، وأيضًا في العمارة هي مدينة تمثل نموذجاً فريداً للتفاعل الثقافي في العمارة والتصميم الداخلي، حيث تتداخل التأثيرات الكتالونية، الإسلامية، القوطية، والحديثة لتشكيل هوية معمارية مميزة. تهدف هذه الدراسة إلى تحليل أثر التعدد الثقافي على العمارة والتصميم الداخلي في برشلونا، مع التركيز على الفترات التاريخية الرئيسية والحركات الفنية التي شكلت المدينة. شهدت إسبانيا عبر تاريخها الطويل تفاعلات ثقافية غنية بين حضارات متعددة مثل الرومان، والمسيحيين القوط، والعرب المسلمين، مما جعلها واحدة من أكثر الدول تنوعًا ثقافيًا في أوروبا. وقد انعكس هذا التعدد الثقافي بشكل مباشر وواضح على شكل وخصائص العمارة الإسبانية، حيث تشكلت أنماط معمارية فريدة تمثل تداخل وتكامل هذه الثقافات. من أبرز الأمثلة على تأثير التعدد الثقافي، الطراز المعماري المعروف بـ"المُدَجَّن" (Mudéjar) والمُدَجَّن: هو طراز معماري نشأ في العصور الوسطى، في الفترة من القرن ١٢ إلى القرن ١٦، حيث أثر في المدن الإسبانية مثل



صورة -مدينة برشلونا وموقعها في اسبانيا وتأثير موقعها-المصدر https://www.google.com/search?sca esv

ومع بداية القرن العشرين، ظهرت حركة "الحداثة الكتالونية" بقيادة المهندس المعماري أنطوني غاودي، الذي جسد التنوع الثقافي في أعماله من خلال مزج عناصر الطبيعة بالدين والفن الشعبي الكتالونية، كما هو واضح في كنيسة ساغرادا فاميليا. تعتبر هذه المرحلة من أبرز الفترات التي أظهرت كيف يمكن للهوية المحلية أن تتفاعل مع الاتجاهات العالمية بطريقة فريدة

(Bassegoda, 2002).

لم تتوقف المدينة عند هذا الحد، بل استمرت في التُحديث والانفتاح على العالم، خاصة بعد أولمبياد برشلونة ١٩٩٢، حيث شهدت المدينة مشاريع تطوير حضري ضخمة دمجت بين العمارة المعاصرة والهوية المحلية، مثل مبنى Torre Glòries الذي يمثل توجهات ما بعد الحداثة في المدينة.(Monclús, 2003)

٢ - التأثيرات الثقافية في عمارة برشلونا:

ا- التأثير الإسلامي في العمارة في برشلونة:
رغم أن التأثير الإسلامي في العمارة الإسبانية يُعد أكثر وضوحًا في مناطق الجنوب مثل الأندلس (غرناطة، قرطبة، إشبيلية)، إلا أن برشلونة، رغم موقعها الشمالي الشرقي، لم تكن بمنأى عن هذا التأثير. فقد وصل المسلمون إلى منطقة كتالونيا في بدايات الفتح الإسلامي، واحتلوها لفترات قصيرة قبل أن تسيطر عليها القوى المسيحية. ومع ذلك، فإن بعض عناصر العمارة الإسلامية بقيت في المدينة بشكل مباشر أو من خلال التأثيرات المعاد توظيفها لاحقًا في أساليب البناء، خاصة في فترات ما بعد "الاسترداد.") (Fernández-Puertas A. (1997). "pp. 171–197.

وتتجلى التأثيرات الإسلامية في برشلونة في بعض التفاصيل الزخرفية مثل الأقواس الحدودية (horseshoe arches) ، والزخارف الهندسية المعقدة، واستخدام الفناء الداخلي (الرياض)، وهي عناصر نقلها البناؤون والمهندسون الذين عملوا في بلاطات الملوك المسيحيين بعد طرد المسلمين، خاصة في العصور الوسطى. ويمكن رصد بعض هذه السمات في المباني التاريخية في حي El" "Raval"، حيث عاشت جاليات متعددة، منها جاليات ذات أصول

كما أن التراث الأندلسي ألهم لاحقًا المعماريين الكتالونية خلال فترة إحياء الطرازات التاريخية في القرن التاسع عشر، وظهر ذلك بشكل غير مباشر في بعض مشاريع "الطراز المستعرب-Neo)" (Mudejar)التي استخدمت الزخارف الإسلامية كرمز الهوية المعمارية الإسبانية الجامعة، حتى في برشلونة نفسها، رغم بعدها الجغرافي عن مراكز العمارة الإسلامية التقليدية.

(Dodds, J. D. (1992) pp23.

تأثرت العمارة الأوربية في العصور الوسطَّى تَأثراً بالغا بالتقاليد المعمارية الاسلامية العربية؛ تجلى هذا التأثير في استخدام العقد المدبب وكان له أكبر إثر على العمارة القوطية من الناحيتين الإنشائية والفنية حيث:

- إقامة قبة من عقود ذات تاج مستوي من غير زيادة في الثقل.
  - تركيز الضغط الإنشائي وتوازنه قد أكسبا البناء استقرارا
- أُمكنُ التخفيف من الوظيفة الحاملة لجدران الكنيسة بشكل كبير فخفت سماكتاها
  - حل مشكلة الطرقات الضيقة بالكنيسة.
- حصر الارتكاز على المساند فسمح بوجود نوافذ طولية في الجدران.) تساعد العقود المدببة على دخول كمية كبيرة من الضوء والهواء للمبنى.)
- يمكن تسمية العمارة القوطية " بعمارة الشمس"، لارتبط دخول الشمس إلى صحن الكنيسة وإنارته لها .
- تم ملء الفراغات الجديدة بالزجاج الملون الكبير لكسر حدة أشعة الشمس .
- استخدم اللون الأبيض أو ما قاربه لأول مرة في الجدران الداخلية للكنيسة
- زيادة ارتفاع صحن الكنيسة، وبروز الأبراج الكبيرة، وأبراج الأجراس الرفيعة.

- الاقتصاد في مواد البناء المستخدمة في العقد المدبب) مقارنة بالعقد النصف دائري.)
- القوس الإشعاعي · الإفريز (إطار مزخرف يحيط بالقوس أو النافذة أو فاصل زخرفي بين عدة طبقات) alfiz ·
- سقف خشبي بارز Artes Ando وهو مشكل من قطع خشبية
   مرصوصة بتشكيل هندسي ومرصعة بزخارف ملونة
   السير اميك المزجج
- الأقواس والجدران والدعائم أما من حيث العناصر الزخرفية لنمط المدجن، فتطغى عليها الأشكال الهندسية والزهرية/ النباتية المتداخلة والتي يتم إبرازها أحيانا في أعمال الأجر. كما يستخدم الخط أو الكتابة العربية كعنصر زخرفي رئيسي ولقد استخدم المدجن اللغة العربية، على الرغم من تحريمها، في كتابة النصوص الإسبانية، مما أدى إلى ظهور نوع من الأدب المسمى aljamaida أو أدب المدجن. (د. ياسين جاسم الدرويش واخرون ، ٢٠١٧، ص٢٠)

الطراز (المدجّنة):

ظهور نمط المدجن المعماري والفني في الأندلس ظهر نمط المدجن Mudejar المعماري عند بداية هيمنة الملوك الإسبان على مدن الأندلس تدريجيا. وكانت بدايته عند سقوط طليطلة وتلا ذلك انتشاره في المدن المسيحية والإسلامية الأخرى في الأندلس مثل غرناطة. وقد ذكر أنه في عام ٢٠٠ ام كان هناك حوالي ٢٠٠ مدجن يعيشون ويعملون في إشبيلية التي أضحت بيد النصاري، كمعلمين أو عرفاء بناء alarifes) باللغة الإسبانية (ونجارين وزجاجيين وفخارين ومدربين للعمال غير المسلمين، واستمر هذا الحال حتى بداية اكتشاف العالم الجديد وهذا النمط، المدجن، وبرغم تشابهه الشديد مع النمط المعماري الإسلامي الأندلسي، كما سنرى لاحقا، كان نتاج صراع سياسي وعسكري وإيديولوجي طويل بين المسلمين والنصاري للسيطرة على شبه جزيرة أيبيريا، تلك الفترة التي أطلق عليها المؤرخون اسم Reconquista أو "حقبة الاسترداد". وحسب رأى بعض المؤرخين المعماريين، يعكس هذا النمط عدم قدرة الإسبان على مواجهة الحضارة الإسلامية في إسبانيا أو اقتلاع جذُّورها منها، تلك الحضارة التي كان عمرها ٩٠٠ سنة، الأمر الذي يجعلها أقدم من حضارة النصارى الإسبان والتي يبلغ عمرها حتى تاريخه حوالى ٥٠٠-٤٠٠ سنة منذ سقوط غرناطة في عام ١٤٩٢م .تمثل العمارة الأندلسية الإسلامية وبناء المدن فكر الأمويين على أن التمدن هو عامل جو هري (أينامور، ٢٠٠٤).

لذا نجد أن هناك ترابطاً ثقافياً وسياسياً بين الفكر المعماري المدجن والأندلسي الذي ساد بلاد الشام أثناء حقبة بني أمية. فقد كانت دمشق مصدر إلهام لثقافة الأندلس/المدجن في مدن غرناطة وإشبيلية وشمالي المغرب كفاس والقيروان ومراكش. على الرغم من سيطرة العباسيين على دمشق وقد حرص ملوك إسبانيا المسيحيين على تطبيق هذا النمط في قصورهم لأنه، وحسب اعتقادهم، يعكس القوة والفخامة والثراء الذي تمتع به المسلمون القدامي في مدينة الزهراء وقصر الحمراء مثلاً. (هشام بن علي مرتضى ،٢٠٠٩)

لذلك كان إعجابهم وتقدير هم لهذا الفن في المدن التي احتلوها شديد الى درجة قيامهم باستخدامه في قصور هم ومبانيهم الجديدة، كما أن العناصر والزخارف الإسلامية لهذا النمط كانت هي السائدة والمألوفة لدى السكان الذين عاشوا مئات السنين في ظل حكم المسلمين، لذلك كان من الصعوبة استبداله بنمط حديث مثل القوطي الذي كان في أوائل ظهوره في أوربا آنذاك. كذلك الأمر بالنسبة للكتابة العربية حيث إنها وعلى الرغم من تحريمها وتدمير جميع الكتب العربية، استمرت كعنصر أساسي في زخرفة المباني في المناطق المسيحية، ويقال إن ملوك النصارى تعمدوا استخدام نمط المدجن ليعبروا عن سلطتهم على المسلمين الذين أصبحوا أقلية ورغبتهم في احتوائهم وفرض هيمنتهم عليهم ( , Lund, Art, المناطق المعمارية النمط كفن تعييري يمثل ترجمة فعلية للفن الزخرفي والخصائص المعمارية الإسلامية. أما العناصر أو الخصائص المعمارية المسلمين الفترة فهي كالتالي

# ثالثًا: تأثير والهوية الإسلامية:

| قصر غویل                                    | تنظيم الفراغات       | العناصر الجمالية         | المواد والألوان           |
|---------------------------------------------|----------------------|--------------------------|---------------------------|
|                                             |                      | الجمع بين الفناء الداخلي | مزج الفسيفساء الإسلامية   |
| الزخارف الإسلامية                           | الإسلامي والصالات    |                          |                           |
| - التقنيات الإنشائية المتطورة               | الأوروبية            | الأوروبية                | - توظيف الألوانُ الترابية |
| - الرؤية الجمالية لغاودي                    | - المرونة في استخدام |                          | والزاهية معاً             |
| تأثيرات إسلامية في الزخارف، مع تقنيات حديثة |                      | المساحات                 |                           |

شُهدت برشلونا تحولات حضارية كبرى شكلت هويتها المعمارية:

| ت برشلونا تحولات حصاريه خبري شكلت هوينها المعمارية: |                                    |                      |                                                                |                      |  |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------|----------------------------------------------------------------|----------------------|--|
| المصر المحديث                                       | القريد التاب عشر                   | العصور الوسطى        | الحقبة الإسلامية (القرن                                        | 11                   |  |
| العصر العديت                                        | القرن التاسع عشر                   | العصور الوسطى        | (11-4                                                          | العصر الروماني       |  |
| القرن العشرون                                       | مع ازدهار الفنون في                | ازدهار الطراز القوطي | العصور الوسطى (الفتح                                           | في القرن الأول قبل   |  |
| والحداثة:                                           | عصري النهضة                        | الكاتالوني           | الإسلامي والفترة المسيحية):                                    | الميلاد، عندما كانت  |  |
| في القرن العشرين،                                   | والباروك، تأثرت                    | يتميز هذا الطراز ب:  | المسيحية):                                                     | برشلونة جزءًا من     |  |
| ومع ظهور الحركة                                     | برشلونة بالطرز                     | - ارتفاع الاسقف      | خلال العصور الوسطى،                                            | الإمبراطورية         |  |
| الحداثية، استمر التأثير                             | الإيطالية والفرنسية،               |                      | تأثرت المدينة بالثقافة                                         |                      |  |
| الثقافي من الخارج،                                  |                                    |                      | الإسلامية أثناء الحكم                                          |                      |  |
| خصوصًا من خلال                                      | القوطي المحلي، مما                 |                      | الأموي، ثم استعادت                                             |                      |  |
| المهندسين الفرنسيين                                 |                                    | - التفاصيل الزخرفية  | السيطرة المسيحية بعد                                           |                      |  |
| والإيطاليين. يتجلى ذلك                              |                                    | الدقيقة              | الاسترداد. في هذه                                              |                      |  |
| في أعمال المعماري                                   |                                    |                      | المرحلة، برز مزيج فريد                                         |                      |  |
| أنتوني غاودي الذي                                   |                                    | برشلونا ( Garriga,   | منِ العمارة القوطية                                            | طراز معماري يجمع     |  |
| مزج بين فن النوفو                                   |                                    | (2005                | من العمارة القوطية الأوروبية مع تأثيرات العمارة الاسلامية، مثل | بين الأهداف العسكرية |  |
| (Art Nouveau)                                       | الكاتالونية<br>الحداثة الكاتالونية |                      | - , ,                                                          | (), , 3              |  |
| والأشكال الطبيعية                                   |                                    |                      | الأقواس المدببة                                                | 2000).               |  |
| المبتكرة.                                           | ,                                  |                      | والمقرصنات والزخارف                                            | تأسيس المدينة        |  |
|                                                     | تميزت ب:                           |                      |                                                                | كحاضرة تجارية        |  |
| تأثيرات العولمة                                     |                                    |                      | 1997; Álvarez,                                                 |                      |  |
| والهجر                                              | المستوحاة من الطبيعة               |                      | 1992).                                                         |                      |  |
| التأثيرات المعاصرة                                  |                                    |                      | إدخال تقنيات بناء                                              |                      |  |
| تظهر في:                                            |                                    |                      | وزخارف جديدة                                                   |                      |  |
| - تنوع التصاميم في                                  | الإنشاءات                          |                      | التأثيرات الإسلامية                                            |                      |  |
|                                                     | كما في كاسا باتلو                  |                      | تتجلى في:                                                      |                      |  |
| - دمج العناصر العالمية                              | (Zerbst, 2018)                     |                      | - الأقواس الحدوية                                              |                      |  |
| مع المحلية                                          |                                    |                      | (Horseshoe arches)                                             |                      |  |
| - تطور مفهوم                                        |                                    |                      | - الزخارف الهندسية                                             |                      |  |
| الفراغات العامة                                     |                                    |                      | المتداخلة                                                      |                      |  |
|                                                     |                                    |                      | - استخدام الفسيفساء                                            |                      |  |
|                                                     |                                    |                      | مثلما يظهر في قصر الملك                                        |                      |  |
|                                                     |                                    |                      | بيرو الثالث (-Rosser                                           |                      |  |
|                                                     |                                    |                      | Owen, 2010                                                     |                      |  |

نماذج معمارية من العمارة ذات تعدد ثقافي في يرشلونا:

| ج معماریہ من انعمارہ دات تعدد تعافی فی برستون:                                          |                                                                                                                                                   |                              |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|--|--|
| الصورة                                                                                  | عناصر التصميم                                                                                                                                     | حي إيشامبلي                  |  |  |
| الصورة ومنزل "ببير ليبير" في جادة غارسيا، برشلونة -المصدر https://www.aajeg.com/culture | التكامل بين الطراز الكتالوني<br>- المؤثرات العربية<br>- احتياجات الحياة المعاصرة<br>تصاميم سكنية تجمع بين الطراز<br>الكاتالوني والتأثيرات العربية | ازدهرت في العاصمة الكتالونية |  |  |
| 1 3 6                                                                                   |                                                                                                                                                   | į.                           |  |  |

#### عناصر التصميم قصر الحمراء

القصر الذي تم تشييده على مساحة

١٤٢ ألف متر مربع في منتصف

القرن الـ١٣ في غرناطة عاصمة

دولَّة بني الأحمر (بني نصر)،

تحول إلى رمز معماري بحدائقه الغناء وبركة الماء التي تتوسط

الفناء عاكسة انسجامها مع الهياكل

- الزخارف اليدوية، وخاصة

الأعمال الحجرية والخشبية

والفسيفساء والخزف.

الحمراء في غرناطة قصر الحمراء في غرناطة من أكثر الأماكن التي تعكس الهندسة المعمارية والفن الإسلامي في إسبانيا ويعتبر أفضل قصر عربي في العالم وواحد من أكثر المعالم السياحية في العالم، وهو قصر أثرى وحصن كبير شيده الملك أبو عبد الله محمد لأول المعروف بابن الأحمر في مملكة غرناطة خلال النصف الثاني من القرن العاشر الميلادى ويتميز هذا القصر بسمات العمارة الإسلامية الواضحة.



صورة ١٠ ناء الحريم" في قصر الحمراء، قبل بدء أعمال الترميم (أرشيف الحمراء)- -المصدر https://www.aajeg.com/culture



www.ajnet.me/culture/ الصور

### عناصر التصميم

-يوحى المظهر الخارجي للمسجد

أنه قلعة كبيرة محاطة بالأسوار،

فهو سميك الجدران وملئ بالأعمدة المصنوعة من المرمر والرخام وحجر السماقي، - أما أرضية الحرم فمزينة بالفضة. ويعتبر فن العمارة الذي استعمل في بناء المسجد متميزاً بكل المعايير، إذ يخالف تصميم المسجد الأموي في دمشق، ولم يركز على إعطاء طابع عمودي للمكان، بل أفقى، -كما ركز على البساطة والإبداع في نفس الوقت، حيث المصلى بأرضيته الحمراء المتميز المصنوعة من الرمل والجص، و -السقف المسطح الذي تم تزيينه بالذهب والرسوم الملونة،

-إضافة للأقواس المميزة التي تجسد الصحراء العربية ونخيلها المحمل بالتمر والتي كان يبلغ عددها ١٢٩٣ قوسًا التي تبقى منها ٨٥٦ حتى اليوم.

تم بناء هذا الجامع خلال قرنين ونصف قرن تقريبا، ويرجع تأسيس المسجد إلى عام ٩٢ ه عندما اتخذ بنو أمية قرطبة حاضرة الخلافة الأموية في الأندلس، حيث انقسم المسلمون المسيحيين قرطبة كنيسته العظمى، فبنوا في جزئهم مسجدا وبقى الآخر للروم، وحينما از دحمت المدينة بالمسلمين وجيوشهم اشترى عبد الرحمن الداخل الكنيسة العائد للروم مقابل أن يُعيد بناء ما تم هدمهُ مِن كنائسهم وقت الغزو، وقد أمر عبد الرحمن الداخل بإنشائه عام ٧٨٥م وكانت مساحته أنذاك ٤٨٧٥ مترا مربعا وكان المسجد قديما يسمى بجامع الحضرة أي جامع الخليفة أما اليوم فيسمى بمسجد الكاتدرائية بعد أن حوله الأسبان كاتدرائية مسيحية. أهم ما يميز هذا الجامع ويجعله فريدا في تاريخ الفن المعماري أن كل الإضافات والتعديلات وأعمال الزَّينة، كانت تسيَّر في اتجاه واحد وعلى وتيرة واحدة، بحيث يتسق مع شكله الأساسي.

مسجد قرطبة



صورة 11 مسجد قرطبة https://www.mobtada.com/egypt

# الأخرى، بل يتطلب إدراكًا حقيقيًا لجذور الثقافة المحلية وتوظيفها بطريقة إبداعية ومتوازنة.

- التصميم غير المدروس قد يؤدي إلى تهميش الهويةأظهرت بعض الحالات أن الاعتماد المفرط على عناصر أجنبية دون مراعاة السياق المحلى قد يؤدي إلى تشويه أو طمس الهوية
- في مدينة برشلونة، تم دمج الطابع المعماري الكتالوني مع عناصر تصميم حديثة تعكس الانفتاح الثقافي، دون فقدان

# النتائج: Ruslt

- إثراء التصميم الداخلي من خلال التعدد الثقافي تبين أن دمج عناصر من ثقافات متعددة في التصميم الداخلي يُمكن أن يثري البيئة البصرية ويُضفى عليها طابعًا عالميًا وإنسانيًا، شريطة أن يتم هذا الدمج بوعى واحترام للهوية الأصلية.
- الحفاظ على الهوية الثقافية يحتاج إلى وعي عميق بالثقافة المحلية الحفاظ على الهوية لا يعنى رفض العناصر الثقافية



- ١١- لانشستر، هـ. ف. (١٩٢٣). زنجبار: دراسة في تخطيط المدن الاستوائية. شلتنهام: بورو وشركاؤه.
- ۱۲- موالیم، أ. م. (۱۹۹۸). أبواب زنجبار. لندن: منشورات HSP.
- ١٣- ريلي، ل. (٢٠٠٠). فن وعمارة إسبانيا في العصور الوسطى. نيويورك: هاربر آند رو.
- ١٤ رَغِلز، د. ف. (٢٠٠٩). الفن والعمارة الإسلامية: من إسبانيا الإسلامية إلى المغرب. لندن: تيمز آند هدسون.
- ١٥- شريف، ع. (١٩٩٥). تاريخ وحفظ المدينة الحجرية في زنجبار. زنجبار: دائرة المحفوظات والمتاحف والأثار؟ لندن: جيمس كوري.
- ۱۹- شریف، ع., & جعفرجي، ج. (۲۰۰۸). المدینة الحجریة فی زنجبار: استکشاف معماري
- ١٧- سيراڤو، ف. (١٩٩٦). زنجبار: خطة للمدينة الحجرية التاريخية. جنيف، سويسرا: برنامج دعم المدن التاريخية.
- ١٨- ستيل، ت.، وآخرون. (٢٠٠١). إرشادات الحفاظ والتصميم للمدينة الحجرية في زنجبار. جنيف: مؤسسة الأغا خان للثقافة.
- ١٩ ستودارد، ر. (١٩٩٧). العمارة المدجنة في إسبانيا. بيركلي،
   كاليفورنيا: مطبعة جامعة كاليفورنيا.
  - 20-Bassegoda, J. (2002). Gaudí o espacio, luz y equilibrio. Madrid Editorial Nerea.
  - 21-Dodds, J. D. (1992). Architecture and ideology in early medieval Spain. University Park, PA: Pennsylvania State University Press.
  - 22-Fletcher, R. (2001). Moorish Spain. London: Phoenix Press.3-
  - 23-Garriga, J. (2005). Catalan Gothic architecture. Barcelona: UB Press 4-
  - 24-González, A., & Ortega, J. (2015). Arquitectura gótica en Cataluña. Barcelona: Edicions 62.
  - 25-Holl, S. (2013). Urbanism: Working with doubt. New York: Princeton Architectural Press
  - 26-Rosser-Owen, M. (2010). Islamic arts from Spain. London: V&A Publishing.
- 27-Smith, M. K. (2012). Issues in cultural tourism studies (2nd ed.). London: Routledge.
- 28-Zerbst, R. (2018). Gaudí: The complete works. Cologne: Taschen 9-
- ۲۹- هال، آ. (۲۰۰۹). رئة خضراء للمدينة الحجرية: تحدي تطوير هيكل أخضر لمستخدمي قلب مدينة زنجبار التاريخية (أطروحة ماجستير، جامعة العلوم الزراعية السويدية، ألنارب، السويد).
- ٣٠- سيفيرسن، إ. (٢٠٠٧). بحث في تأثير الوثائق الدولية على
  إدارة التراث المحلي المستدام المعاصرة: حالة مدينة زنجبار
  الحجرية، تنزانيا (أطروحة دكتوراه، جامعة تشالمرز
  للتكنولوجيا، غوتنبرغ، السويد).
- ٣١- مركز التراث العالمي اليونسكو. (بدون تاريخ). ملف ترشيح المدينة الحجرية في زنجبار. تم الاسترجاع من http://whc.unesco.org/uploads/nominations/1

الهوية الإسبانية المحلية. أما في زنجبار، فهناك جهود ملحوظة للحفاظ على الطراز السواحلي التقليدي مع دمج بعض المفاهيم المعاصرة

### التوصيات: Recommendations

- تعزيز التعليم والتدريب الثقافي للمصممين يجب تضمين موضوعات الهوية الثقافية والتعدد الثقافي في مناهج التصميم الداخلي، وتدريب المصممين على احترام السياقات الثقافية المختلفة.
- التركيز على العناصر الرمزية والثقافية المحلية تشجيع استخدام الرموز والمواد المحلية، والزخارف المستوحاة من التراث، لتشكيل هوية مكانية واضحة ومميزة.
- التوازن بين الأصالة والمعاصرة ينبغي أن يسعى المصممون إلى تحقيق توازن بين الحفاظ على التراث والانفتاح على ثقافات أخرى، مما ينتج تصميمًا غنيًا بالمعاني دون أن يفقد هويته.
- التوازن بين الأصالة والمعاصرة ينبغي أن يسعى المصممون إلى تحقيق توازن بين الحفاظ على التراث والانفتاح على ثقافات أخرى، مما ينتج تصميمًا غنيًا بالمعاني دون أن يفقد هوبته.

### المراجع: References

- ١- حاجي، وآخرون. (٢٠٠٦، أكتوبر ١٣-٨). تشكيل التغيير.
   في وقائع المؤتمر الثالث والعشرين للفيدرالية الدولية للمساحين (FIG)، ميونيخ، ألمانيا.
- ٢- نجو، ب. نَ., & كيميو، م. (٢٠١٠). المتاهة الحضرية "غير القابلة للاختراق" لمدن الساحل الشرقي لأفريقيا: آثارها على تغير المناخ. المؤتمر السادس والأربعون لـ ISOCARP.
  - 3- Degen, M., & García, M. (2012). The transformation of the 'Barcelona model': An analysis of culture, urban regeneration and governance. International Journal of Urban and Regional Research, 36(5), 1022–1038. https://doi.org/10.1111/j.1468-2427.2012.01152.x
- 4- Fernández-Puertas, A. (1997). The three great sultans of al-Dawla al-Islāmiyya al-Gharnātiyya. Journal of the Royal Asiatic Society, 7(2), 171–197. https://doi.org/10.1017/S1356186300007847
- 5- Monclús, F. J. (2003). The Barcelona model: and an original formula? From 'reconstruction' to strategic urban projects (1979–2004). Planning Perspectives, 18(4), 399–421. https://doi.org/10.1080/0266543032000117528
- ٦- ستين، ج. (٢٠٠١). تحليل لبيت عماني في المدينة الحجرية،
   زنجبار. مجلة تاريخ الفن، ١٦، ١١٠٠.
- ٧- ستين، ج. (٢٠٠٢). بيت لامو لغز معماري في شرق أفريقيا. مجلة تاريخ الفن، ١٨٠ ١٨٠١.
- ۸- زِنجبار کما روجعت. (۱۹۹۱) مجلة ميمار، (٤١)، ٢٢–٣٣
- ٩- ألفاريز، خ. م. (١٩٩٢). العمارة المدجنة في إسبانيا. مدريد:
   دار نشر أديثيونيس أكال.
- ۱۰ ـ كورْنر، أ. ر. (۲۰۰۳). أنماط المدينة الحجرية لساحل شرق أفر بقيا. كيب تاون، جنوب أفر يقيا: بيل-ر وبر تس.