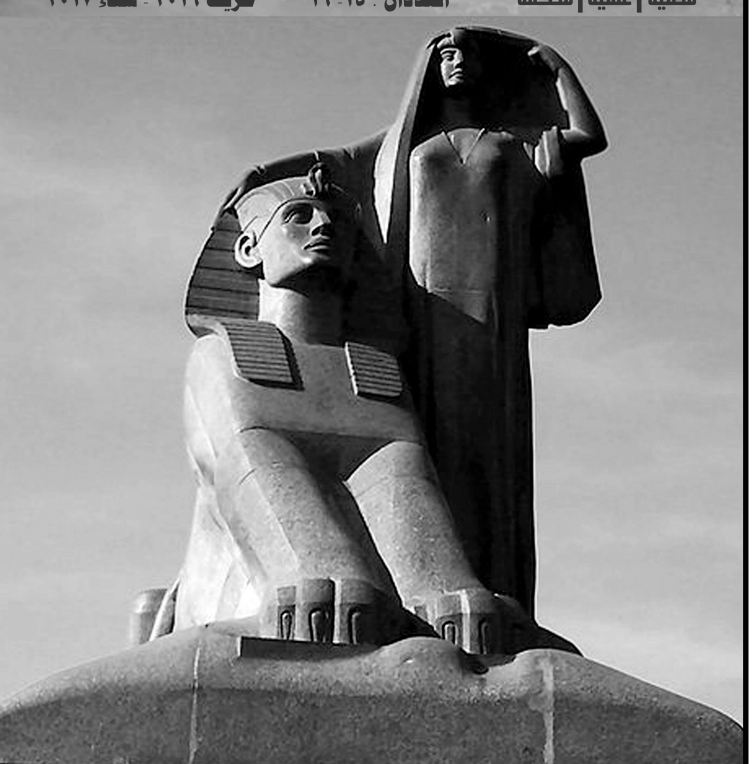


خریف ۲۰۱٦ - شتاء ۲۰۱۷

العددان : ١٥- ١٦

قمكمه | قيملد | قيلعة





# الفن يعبرى الوطن ويصونه

في البدء كان الإبداع ، حركة تعبر عما يجيش بأعماق الإنسان من أفكار وعواطف وانفعالات ، وصرخة مدوية في وجم العنف الذى يلاقيم في الحياة ، وكلمة منطوقة منغمة وملحنة يتغنى بها للحياة وعن الحياة ، ويضيف بالحركة والكلمة بعدا جماليا خالدا للرسالة الحياتية الموقوتة بلحظة استخدامها ، ولذا كان الرقص أول أنواع الفنون إبداعا في الحياة ، تجلى كصورة راقية للتعبير عن مشاعر الإنسان تجاه ما يحيط بم ، ناقلا مشاعره هذه لمتلقيم بأرق الحركات ، ثم جاء الغناء تذوب بين أحضانه الموسيقى والشعر ، وجمع المسرح فنون الإبداع في صيغة جمالية راقية ، تعزف في فضائم لغات منطوقة وأخرى غير منطوقة ، واستكملت السينما مشوار الإبداع لتصنع صورة مبهرة تسمو للرقة بذائقة المجتمع وتحث أفراده على التأمل والعمل على تغيير الواقع لما هو أفضل .

لهذا نشأت هذه الأكاديمية ، الفريدة في الوطن العربي ، والمتميزة فى العالم ، لتصهر شبابها في بوتقة من سبعة معاهد شديدة الرقى ، تتضافر داخلها جهود علماء ومفكرين وأساتذة متخصصين مع طلاب عشاق لهذه الفنون ، وباحثين يسعون للكشف عن أسرار الإبداع وجوهر الإنسانية .

ولهذا أيضا جاءت هذه المجلة ، مجلة (الفن المعاصر) التي أسسها آباء كبار في هذه الأكاديمية ، وطورها زملاء نجحوا في نقلها نقلة نوعية من نشر الدراسات المترجمة عن اللغات الأوروبية ، إلى نشر أبحاث الأساتذة ونظرات المفكرين ، من داخل الأكاديمية ومن كافة جامعات مصر والعالم الغربي ، خالقة حوارا فعالا بين الحراسات البينية ، حيث نجد دراسات بين السينما والمسرم ، وبين المسرم والفنون الشعبية والموسيقى ، وبين الموسيقى والباليم ، والفنون الشعبية أن تطل من خلالها ، وباعتبارها مجلة محكمة ، عد



النـشر بها وسـاما علي صـدر كك باحث مـصري وعربي ، وبـصمة رفيعـة المستوى تؤهله للترقى والتقدم المهنى والعلمى .

إنها مجلتنا جـميعا ، نحافظ بها على دراسات أبناء الأكاديمية وبحـوثهم العلمية رفيعة المستوى ، حتى لا تتشتت خارج فضاءات الأكاديمية الأم ، وحتى نحافظ على مستواها العلمي ، ونحفظ للذاكرة الجمعية الوثائق العلمية والتجليات الإبداعية المصرية والعربية ، حتى صارت مجلتنا مرجعا علميا موثوق به في كل الجامعات العربية ، وسجلا للدراسات الراقية والمتنوعة ، قل أن تجد له مثيلا في أية حولية أو مجلة من مجلات الكليات والمعاهد العليا .

إنها مجلتنا التي نفخر بها ، ونسعه بظهور كل عدد منها ، فها نحن نضيف للمكتبة العربية كنزا من البحوث ، ونموذجا أضحى محتذيا به في العديد من الجامعات العربية ، وها هي نافذة مفتوحة بكل الحب والتقدير لكل الأقلام الأكاديمية العربية ، كي نتحاور معا ، ونتفاعل معا ، ونتقدم معا ، ف (الفن المعاصر) هي من القاهرة لكل العرب ، ومن العرب لعاصمة مصر العربية .

أ. </ أحلام يونس

رئيس التحرير رئيس أكاديمية الفنون



### هيئة التحرير

مرئيس أكاديمية الفنون ومرئيس النحرين أ. د أحالهم يونس

مديں النحريں أ. د حسن عطية

> مسنشار النحرير حسب الترتيب الأبجدي

- أُ.د/ جابر عصفور
- أ.د / حسن شرارة
  - أ.د/ رضا رجب
  - اً.و / سمير سيف
- اً. / عصمت يحيى
- أ.د/عليه عبدالرازق
  - أ.د / فونری فهمی

### شروط وأحكام النشرني المجلة

ترحب الفن المعاصر بمشاركة الباحثين والأكاديميين فيها من أى مكان ، وتقبل الدراسات والمقالات العلمية المعمقة فى شتى مجالات الفنون المتنوعة وفقًا للشروط التالية :

- المادة المنشورة في المجلة تعبر عن رأى كتابها، ولا تعبر الضرورة عن رأى المجلة.
- ترحب الفن المعاصر بأية مداخلات أو تعقيبات أو تصويبات على ما ينشر بها من مواد .
- تعتذر المجلة بصفة قطعية عن نشر أية مادة سبق نشرها أو معروضة للنشر لدى منابر ثقافية أخرى فالمقالات والدرسات والمواد المقدمة للنشر بالمجلة تكتب خصيصًا لها .
- تراعى القواعد العلمية المعمول بها فى كتابة المصادر والمراجع كما تراعى قوانين حماية الملكية الفكرية .
- ترسل المواد إلى الفن المعاصر مطبوعة الكترونيا مرفقًا معها CD و تسلم أصول الصور والأشكال والرسوم والنوت الموسيقية مع الموضوعات .
- المادة المقدمة للنشر لا تعاد لأصحابها سواء نشرت أو لم تنشر .
- ترتيب المواد والأسماء في المجلة يخضع لاعتبارات فنية وليست له أية صلة بمكانة الكاتب أو درجته العلمية.
- للمجلة مراجعة أصحاب المقالات والدراسات لإجراء تعديلات تراها المجلة ضرورية .
- الدراسات المقدمة من أعضاء هيئة التدريس تمهيدًا لتقديمها للجان الترقيات تراجع في شأنها القواعد المنظمة للتحكيم المعمول بها في الأكاديمية .

دعر النش میرفت عباس - إیمان ممدوح منابعترالنش محمد عرابي

المراجعة اللغوية صفاء عباس النصمير والاخراج هاني صبري

# في هذا المدد

ر. فالاصليحين OO7 معفوظ عبد الرهز O16





رجلواعنا.. وبقتأرف احمر وإبداعا تمرتثري جاتنا

#### التتنينا المنتيح 113 033---اختلاف مدلوك نظرية الصورة وتأثرها بالتكنولوجيا الإضاءة المسرحية بين الفن والتقنية 114 034 الرقمية الحديثة الممثل وتكنولوجيا الصور 041 تحولات الدراما المسرحية في السينما الصوت للسينما الرقمية 131 053 الإبداع وعلاقته بالعملية الإنتاجية بالتطبيق على المغرج المنتج أشرف فهمي المسرحة في العالمين الغربي والعربي 163 062 منشأ المذهب التعبيري في أوروبا 078 جمالية الشكل الغرائبي في دراما الطفل الرقمية المهرجان القومى للمسرح المصرى ٢٠١٧ 179 097 المؤسية म्याद्या 199 • • • 223

دراسة تحليلية الأسلوب كل من صفر على 224 وعبد المنعم الحريري في صياغة قالب السماعي

> بنيا مِنْهَا يَجِنَّا فَهْنِئْتُ 251---

الرقص الشعبى الأوكرانبي 200 داریوس میلو ۱۸۹۲ - ۱۹۷۶ 209

237 **- ا** تَنْجُنُّا لِثَنْفُا اللهِ اللهِي اللهِ المِ

العولمة وحماية التراث الثقافي للشعوب الأصلية 238

طموحات بائسة ... من ملاعيب يونس لغوايات ونوس 252 وجه نور الشريف المسرحي الثقافة صنو الموهبة والحرفة 255 محمود عبد العزيز ولعبة الأقنعة المدهشة 258 سينما محمد خان . . القاهرة وثائق وشوارعها حواديت ثلاثية ساق الباميو بثلاث رؤى 264 ثلاثية ... الخروج عن السياق 279

# رجلولعنا..

# وبقتأر واحمر وإبداعاتهم تثري عطاتنا

أ.د/ جمن عطية

# د. نها حسلي النقل السيمين على المنافق المن

هى واحدة من أبرز نقاد زماننا ، ومن أكثرهم تفاعلا مع النشاط المسرحى على أرض الواقع ، ومن أجرأهم فى تقديم العلوم النقدية الحداثية ومناهجها ، واختبار ما تركن إليه فكريا فيما يعرف بالنقد التطبيقي ، أى نقد العروف المسرحية ، وليس فقط الاكتفاء بتدريسها نظريا فى قاعات الدرس الأكاديمية ، وهى أيضا من أكثر نقادنا فى العقود الأربعة الأخيرة إيمانا بحرية المبدع وحقم فى التجريب المستمر ، والدفاع باستماتة عن هذه الحرية وهذا الحق فى التجريب .

لهذا ناضلت من أجل حضور المسرم المستقل في حياتنا ، وساهمت في تجميعه ونشر أفكاره ، ودافعت بقوة عن الاتجاهات التجريبية في المسرم ، وحق شبابنا في تجاوز الاشكال المسرحية المتوارثة والسائدة ، وابتداع أشكال مغايرة ، بشرط عدم الانفلات من جوهر المسرم الذي يميزه عن أجناس فنية وأدبية وأخرى ، كما أنها من أنضج من استخدم المنهج السيميوطيقي في دراساتها ومقالاتها النظرية والتطبيقية ، وأفضلهم في تمثيل هذا المنهج وتدريسه ودعم تيار كامل له في معاهدنا الفنية وساحات نقدنا .

مع بداية ثمانينيات القرن الماضي ، اقتحمت د . "نهاد صليحة" حقك النقد

التطبيقى ، تـزامنا مـع تدريسها بقسم النقـد الأدبي بالمعهـد العالـي للنقد الفنـى ، عقب عـودتها مـباشـرة من المملكـة المتحـدة ، بعد حـصولها على الدكتوراه عام ١٩٨٢ ، متشبعة بالتيارات والنظريات والمناهج الـنقدية الحديثة التى ظهرت وانتشرت فـى أوروبا السبعينيات ، واختيارها الواعي لتيار ما ونظرية محددة ومنهج معين ، وهو اختيار يتسق مع رؤيتها للفن والحياة ، وهى رؤية لم تتبلور فى أوروبا خلاك سنوات حياتها العلمية هناك ، بك تم تأسيسها فى الدراسة الجامعـية فى منتـصف ستينيات القـرن الماضى ، مما يـؤكد على امتلاك ناقدتنا المـتميزة رؤيـة متكاملـة وصلبة ، لا انقلابات داخلها ، ولا اختيار لمنهج ما وفق المـتميزة رؤيـة متكاملـة وصلبة ، لا انقلابات داخلها ، ولا اختيار لمنهج ما وفق اربعـة عقـود ، مـستفيـدة من كك تقـدم يحـدث فـى العلـوم الأدبية والفنيـة والفنيـة والفنيـة المنات الحداثيـة ، كى تضيف لمنهجها عمقا وأبعـادا جديدة ، تجعله مسايرا لما يحدث فـى العالم مـن تطور منهجـى فى حقوك الـنقد الأدبي والفنـى عامة ، والمسرحى خاصة .

وبالطبع لم تكن ستينيات القرن الماضي المزدهرة بالإبداع والنقد مجرد عقد منبت الصلة عن العقود السابقة عليه والنشاط المسرحي والنقدى زمنذاك ، بل أن الصراع الفكرى والسياسي الذى اندلع في الخمسينيات في مصر والوطن العربي سعيا للتحرر الوطني / القومي ودعم أسس الحداثة ، وتجلت صوره في الخلاف بين الفكرين الماركسي والقومي من جهة والفكر الليبرالي من جهة أخرى ، الخلاف بين الفكرين الماركسي والقومي من حقول الإبداع والدراسات الأدبية والفنية ، وعبر عن نفسه ، ضمن ما عبر ، في حقول الإبداع والدراسات الأدبية والفنية ، فطرح أفكارا جديدة حول وظيفة الفن ودور الفنان في المجتمع ، وعلاقة الشكل الفني بالمضمون الفكرى ، وحقيقة فصك كلا منهما عن الآخر ، ومدى التزام المبدع بهموم مجتمعه أو طبقتم ، وعلاقة الإبداع الراهن بموروثاتم الممتدة في تاريخه من ناحية ومنجزات الحضارة الغربية المنعكسة على جغرافيته من

ناحية أخرى ، وتجمعت أقلام الصراع المشروعة في معركتين شهيرتين عرفتا بمعركة القديم والحديث ، ومعركة الفن للفن والفن للمجتمع .

تجلت الأولي في الخلاف حول الـشعر الـعمودى وشعـر التفعيلـة ، وبرز بقـوة فى الجدل الـذى دار بين د . بنت الشـاطئ ممثلة للقـديم ود . "لويس عـوض" منحازا للحـديث وفى مقدمـتم الشعـر الحر ، وتجلـت المعركـة الثانيـة فى مـنتصف الخمسـينيات فى الجدل الذى دار بـين د . "طم حسين" و"محمـود أمين العالم " ، والتى رأى فيها الأول اللغة هي صورة الأدب والمعاني دلالتم ، بينما رأى الثانى مع زميله "عـبد العظيـم أنيس" أنه لا يمكن الفـصل بين اللغة والمعانى وأن العلاقة بين الاثنين علاقة جدلية تؤثر كلا منهما على الأخرى .

واستمر الجدل سجالا حول هذه الموضوعات ، حتى تفجرت من جديد في منتصف الستينيات ، وعلى صفحات الصحف وفي الأروقة الجامعية ، معركة نقدية بين المدرستين الأعلى صوتا وقتها حول طبيعة ووظيفة الأدب ، وضمنه المسرم المصنف وقتها داخل حقول الأدب ، حمل لواء الأولى الناقد بالصحف المصرية ورئيس قسم النقد وأدب المسرم (الدراما والنقد فيما بعد) بالمعهد العالي للفنون المسرحية الناقد د . محمد مندور ، والذي أكد على كون (الشكل) الفني / الممالي غير منفصل عن (المضمون) الفكرى / الإيديولوجي للعمل الفني ، وهو في الاساس تابع له ، بمعنى أن المضمون الواقعي المتقدم يستدعى شكلا واقعيا متقدما ، والعكس الصحيم ، ومن ثم فأن وظيفة الفن الأخلاقية في حياة المجتمع تتطلب من المبدع صياغة جمالية تعبر عن حياة هذا المجتمع وتنقل لم رسائل أخلاقية متقدمة ، مما يفرض على الناقد منهجا ينطلق من المضمون في العمل المنقود ، ثم البحث عن مدى قدرة المبدع على استخدام تقنيات في العمل المنقود ، ثم البحث عن مدى قدرة المبدع على استخدام تقنيات شكلية قادرة على توصيك هذا المضمون ثوريا كان أو غير ثورى بصورة صحيحة أو مشوشة لمتلقيه .

أسـست هذه المـدرسـة رؤيتهـا للفن داخك مجاك الـدراسات السـوسيولـوجية ، رافعــة شعار (الفن للحيـاة) ، ونعَـت منهجيـتها وقتها ب (الـنقد من الخارج) ، أي الانطلاق من وظيفة الفن الاجتماعية والمحتوى الـدلالي الهادف للعمل المبدع ، بينما تأسست المدرسة المناهضة داخل مجال الدراسات الجمالية / الشكلية ، رافعة شعار (الفن للفن) ، ونعبت منهجيتها ب (النقد من الداخل) المعتمد على التحليك الموضوعي لـ (الشكك) الفني ، الـذي هو غاية الإبـداع وغاية المبدع من إبداعم ، دونما كبير إهتمام بمحتواه الفكرى ، ولا بالسياقات الاجتماعية والثقافية والتاريخيـة والنفسيـة المؤثـرة على المبـدع لحظة إبـداعم ، وحمل لوائها في المعركة المشار إليها الناقد والكاتب الأدبى د . رشاد رشدى رئيس قسم اللغة الإنجليزيــة وأدابها ، والــذي شغلم لأكثـر من عشــرين عامـا ، فضلا عــن تلامذتم بالقسم وقتذاك ، والذي كون منهم في الأساس جماعة حملت اسم (جماعة النقد الحديث) أي الجماعة المنتمية لأفكار مدرسة (لنقد الجديد) الأنجلو أمريكية ، بعد أن انتقاهم وعينهم معيدين بالقسم وصاروا دكاترة فيما بعد : ماهر شفيف فريد وسمير سرحان ومحمد عناني وعبد العزيز حمودة وفاروق عبد الوهاب ، وعبر مجلة (المسرم) التي أنشأها عام ١٩٦٤ بمسرم الحكيم وصارت لسان حال مدرستم الشكلية ، والتي هيمنت على تدريس الأداب الإنجليزية والعالمية بقسم اللغة الإنجليزية طواك ستينيات القرن الماضي .

ما أن حصلت الفتاة المتمردة الطموحة المتعلقة بحلم الطواف حول العالم ، ابنة السبعة عشر ربيعا على شهادة الثانوية العامة عام ١٩٦٢ ، حتى التحقت بقسم اللغة الإنجليزية وأدابها بجامعة القاهرة ، كى تمتلك لغة تسمم لها باختراق العالم جغرافية ثقافية ، وذلك في ظل هيمنة كاملة لنظرية الفن للفن ، ومناهج الفصل بين الشكل والمضمون ، وتدريس أفكار المدرسة الجديدة ، ورموزها "ريتشاردز" و"بروكس" و"ألان تيت" و"كرورانسوم" وصاحب القدم المعلي

"ت .س .أليوت" الذي كانت تدرس أفكاره وأشعاره ومسرحياته على امتداد سنوات الدراسة بقسم اللغة الإنجليزية بالكلية ، فضلا عن احتكاكها بمجلة المسرح وجماعة (النقد الحديث) وأفكارها في النقد التحليلي والنقد الموضوعي ، فتشبعت "نهاد صليحة" بنظريات ومناهج هذه المدرسة ، وأسست وعيها النقدى على رؤاها ، حاملـــة إياها معها إلى لندن ، عقب تخرجها مباشرة عام ١٩٦٦ ، لاحقة برزوجها المعيد والمبعوث للمملكة المتحدة "محميد عناني" المسجك ليدرجة الدكتورام ، والمهموم بدراسة الكتاب الرومانسيين وبخاصة "وردزورث" ، ولتنتهز فرصـة وجودها هنـاك لإنجاز رسالتهـا عن الأديب الإنجليزي الأوكـراني الأصك الحداثي الرؤية "جوزيف كونراد" ، ابن نهاية القرن التاسع عشر وبداية العشرين ، بعنوان (مشكلة الوفاء في حياة كونراد) حاصلة بها على درجة الماجستير فيكلية الــدراسات الإنجليزيــة والأمريكية ، بجامعة Sussexساسيـكس عام ١٩٦٩ ، وأهلها بعد عودتها من المملكة المتحدة ١٩٧٣ ، ثم رحلة تدريسية لأقل من عامين بإحدى جامعات المملكة السعودية عام ١٩٧٧ ، أهلها للتعيين مدرسا مساعدا بالمعهد العالى للنقد الفني ، مما ساعدها في الحصول على منحة لدراسة الحكتورام ، أيضا بالمملكة المتحدة ، عادت منها عام ١٩٨٢ بعد أن حصلت على الدرجة بجامعة إكسترعت رسالتها حول إبداع الشاعر البريطاني الرومانسي – أيضا – المـدافع عن الحريــة لكل شعوب العـالم ، ابن نهـايـة القــرن الثامــن عشر وبدايــة التاسع عشر "جورج جوردن بايرون" ، بعنوان (مسرح لورد بايرون – قراءة حداثيــة) ، يمنحها اختيارها هذا فرصة السباحة العميقة في بحر أفكار "بايرون" ، خلاك عامين كاملين في إنجلتـرا ، ودراسة بناء نصوصه الدرامية وأفكاره المبثوثة عبرها ، باحثة عن قدرته على التعبير عما أسمته الرومانسية ب (روم العصر) ، واصلـة إلى نتائج مبهرة تـؤكد على اختلاف "بايـرون" عن "شيلي" و"وردزورث" ، رغم السـمات العامة المتشابهـة ، وأنه في رؤيته للعالم ليس رومانسيا خالصا ، بك أنه سعى للهروب من الـرومانسية المعبرة عن روم العصر بالعودة للكلاسيكية

المتراجعة فى زمنم ، "فانتهى بم المطاف أن يكون وجوديا ، لأن رؤيته للدنيا رؤية للدنيا رؤية الله ويا المنطقة فيها كثير من العبث" ، فدراستها للشكك الجمالى لنصوص "بايرون" المسرحية الرومانسية ، أثبت لها أنه هارب من رومانسية (المضمون) لكلاسيكية (الشكك) الفنى .

آثار عملها الاحترافي كمعلمة بالمعهد العالي للنقد الفني ، مطلوب منها ليس فقط نقل المعارف والنظريات والمناهج النقدية لطلابها ، بك والاهم هو إثارة وعيهم تجاه هذه النظريات والمناهج ، ودفعهم للتفكير فيها ، آثار أهامها قضية كيفية التعامل مع المدارس الادبية / الفنية والنظريات النقدية التى تُدرسها لطلابها داخل جدران المعاهد الفنية ، فجمعت أوراقها المنشورة وغير المنشورة لتصدر بها كتيبها الأول المعنون ب (المدارس المسرحية المعاصرة) المكتبة الشقافية – الهيئة المصرية العامة للكتاب ، والذى أعيد طبعه فيما بعد بمكتبة الاسرة عام ١٩٩٤ بعنوان (المدارس المسرحية) فقط ، ثم أعيد طبعه مرة أخرى بإضافات بعنوان (تيارات مسرحية معاصرة) (مكتبة الاسرة ١٩٩٧ مشرة أخرى بإضافات بعنوان (تيارات مسرحية معاصرة) ومصويل بيكيت وهارلود شملت ما استجد من تدريسها لتيارات مسرح العبث بين صمويل بيكيت وهارلود بنتر ، وما بعد العبث مسرح الاستهزاء والـتتفيم / ومسرح بريخت ومسرحم الملحمى ، مع إطلالـة على المسرح العمالي في الغرب ، ودراسـة تفصيلية مكتفة للمونودراما .

أهدت المعلمة د . "نهاد صليحة" كتيبها الأول "إلى طلبة وطالبات المعهد العالي للنقد الفنى والمعهد العالى للفنون المسرحية" ، حريصة فى اختياراتها للمدارس المسرحية وقتها أن تقدم لهم أبرز ما ظهر منها فى بدايات القرن العشرين ، ملمحة طول الوقت عن تعبير هذه المدارس عن روم القرن العشرين التجريبية الوثابة ، ومختارة أبرزها وهى الرمزية والمستقبلية والتعبيرية والسوريالية والتكعيبية ، مرتئية توحدها "فى رفض الاساليب الفنية الموروثة"

مع اختلافات في الصياغة الشكلية بينها ، مثلما كان الحال مع الرومانسية ، وإدراكها أن ثمة اختلافات كبيرة لدرجة التباعد بين "بايرون" و"شيلي" ، مرجعة ذلك للفروق الفردية بين الاثنين ، وليس على طريقة الفرنسية "مدام دى ستاك" التي عرفت الرومانسية في فرنسا وألمانيا ، واكتشفت أن للمجتمع (المؤسسة الاجتماعية) دور مؤثرا في الاختلافات القائمة بين مبدع وآخر داخل نفس المدرسة الفنية ، [عن الادبمنظوراً إليه في علاقته معالمؤسسات الاجتماعية] ، ولهذا ابتعد كتيبها قصدا عن المدرسة الكلاسيكية التي ثارت عليما هذه المدارس (المعاصرة) الخارجة من معطف الرومانسية وتعظيم دور الفنان الفرد داخلها ، وأقصى بذات القصد المدرسة الـواقعية وتـنوعاتها المختلفة ، والتي نافست المدارس المختارة بقوة وأطاحت بها خلال النصف الأول من القرن العشرين .

أهدت الناقدة البادئة الاشتباك مع الحركة المسرحية كتابها الثانى (المسرم بين الفن والفكر) [الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٦]. إلى والحيها من علماها "أن العبودية والفقر سبة فى جبين الفلسفة والفكر ، وأن الفنان الحقيقى هو من يبحث عن الحقيقة فى أعماق التراب لا فى تهاويم السحاب ." ، دائرة فى الجزء الاول النظرى منه حول القضيتين اللتين شغلتا وعيها النقدى فى العقدين السابقين ، سواء خلال دراستها العالية بقسم اللغة الإنجليزية بالقاهرة ، ومعارك أستاذها "رشاد رشدى" ومدرسته فى ستينيات القرن الماضى ، أو عبر دراساتها العليا بالمملكة المتحدة فى سبعينياته ، وهى قضية الشكل والمضمون ، وقضية الفن والحياة ، مدمجة القضيتين فى علاقة واحدة ، حيث رأت أن الخلاف بين فريقي والحياة ، مدمجة القضيتين فى علاقة واحدة ، حيث رأت أن الخلاف بين فريقي الخلاف بينهما ، أوجد فريقا متعصبا يستقل بالشكل الفنى عن المضمون العقائدي ، ومن ثم عن الحياة ، والآخر يؤكد على أهمية "شعار الفن للحياة" ، العقائدي ، ومن ثم عن الحياة ، والآخر يؤكد على أهمية "شعار الفن للحياة" ، بغض النظر عن أية اعتبارات فنية شكلية" ، مما يحول الفن فى نظرها "إلى ضرب من الدعاية الواعية" ، وهذه الصياغة ترى ناقدتنا أن "كل من المفهومين ضرب من الدعاية الواعية" ، وهذه الصياغة ترى ناقدتنا أن "كل من المفهومين

ينطوى على فصل تعسفي بين الفن والحياة ، وبين الشكل والمضمون" (المسرح بين الفكر والفن ص ١١) ، وذلك لأن شكل المسرحية هو مضمونها ، كما أن صيغة السؤال تحدد معناه ، أو توجه المتلقي تحو المعني الأقرب ، مما يؤكد على عدم القدرة على فصل الإبداع القدرة على فصل الإبداع عن الحياة ، حيث إن الإبداع ليس إلا محاولة لاستعادة التجربة الحياتية في تجربة فنية ذات جدل مع الحياة المعيشة ، والعمل الفني بالتالي هو "تشكيل رمزي ديناميكي ، يعتمد في نسقه على إقامة علاقات متوترة" بين ثنائيات متعددة كالماضي والحاضر أو الوعي أو اللاوعي أو المبدع والمتلقي .

لم يعد المشكل عند ناقدتنا قائما على محاولة الفصل بين العمل الفنى والحياة ، بل فى محاولة "استخلاص قوانين فنية من أعمال فنية سابقة وفرضها فرضا تعسفيا على نزعة الإبداع أو استقبال المتلقي للعمل الفنى" (المسرم . . . ص ١٠) مرتئية أن هذه المحاولة "إيديولوجية وليست فنية" يفرضها (الفكر) على (الفن) ، وتتنازع حولها التيارات الفكرية المتعاقبة في التاريخ البشرى .

تتجلى أهمية هذا الفهم لماهية العمل الفنى فى منهجية د . نهاد صليحة ليس فى استبعاده العلاقة الجدلية بين المبدع ومجتمعه ، الكامنة فى البناء (الشكل) الدرامي لعمله الأدبي أو الفنى ، والمتطلبة منه كمثقف أن يكون له دور فاعل بين ناسه ، بلات تجلي بصورة واضحة فى تأسيس رؤيتها للفن علي رفض قاطع لانصياع العمل الجديد لأية قوانين سابقة عليه ، أو صيغ شكلية مستخلصة من أعمال سابقة ، مما يمنم هذا العمل الفنى الجديد الحرية كاملة فى الخروج على أية قواعد سابقة ، أو أية قوانين مطروحة ، مما يتم معه تجاوز أية جدل حول فصم أو ربط الشكل بالمضمون ، أو الفن بالحياة ، فهى ليست عندها سوى فصم أو ربط الشكل بالمضمون ، أو الفن بالحياة ، فهى ليست عندها سوى "سفسطة واختلاقا لعراك لا معنى له" (المسرح بين الفكر والفن صهر) .

يسيطر ما هو إنساني كلي على هذا الكتاب ، عوضا عما هو مجتمعي زمني ، ويسعى لتقديم تفسير لمفهـوم "الدراما في ضوء الحياة الإنـسانية التي ولدتها ، وحددت وظيفتها ، وهي المعرفة عن طريق التصارع أو الجدك" (المسرح بين . . . ص١٧) ، ولـذا فمفهوم الدراما كجنس لا يتغير ، والمتغير هو المـوقف العقائدي (الإيديولوجي) منها ، الذي يغير بدوره (شكك) البدراما دون جوهرها ، ويخلف "نـظريات درامية" مـتعددة بينما يـظك مفهوم الدراما واحـدا ، وهي ذات الرؤية التي قرأت بها المـدارس الفنية التي اختارت الحديث عنها في كتيبها الأولى، حيث رأت أن (أشكالـها الفنيـة) متوحـدة ، بينمـا المختلف بينهـا ، أو المؤدى للاختلاف فيما بينها هو الموقف العقائدي منها .وهي هنا تستكمك حديثها عن المدارس المسرحية السابقة والمتوازيـة مع ما ذكرته من مدارس معاصرة في كتيبها الأول ، فتتحدث عن الكلاسيكيــة والرومانسيــة ، كما تقف مـليا عنــد المدرســة التي هيمنت على دراساتها الجامعية منذ ما يقرب من عشرين سنة خلت ، وهي مدرسة النقد الجديد ، التي رأت أن العمل الفني هو "عالم عضوى مستقل بذاته من العلاقات اللغوية ، والمعنوية ، والشعرية ، يفرز للقارئ تجربة فتية لما معناها الموضوعي وقيـمتها الجمالـية الخالدة"(المـسرح بين . . . ص ٥٩) ، وهي رؤيـة ستظك قابعة في عمق منهجية ناقـدتنا ، مـتجلية في استخدامـها في المرحلة الزمنيـة الأولى لمصطلحات مدرسة النقد الجـديد مثك (التجربة الفنية) و(الشكك) و(المضمون) ، ومطورة لمصطلحاتها في المراحك التاليـة ، مبتدعة زهورا جـديدة يانعـة ، دون أن يتغير الجـزر القار في الـتربـة الـفكريـة المـؤسسـة لوعيها النقدى

# محفوظ عبد الرهز الفانتاني التاريجية الساخرة تقام الواقع المتردى

يعرف أسرار الكتابة الدرامية للمسرم ، كما يعرف أسرار المسرم ذاته ، ينتمى للحظت الزمنية ، وتصبو عيونه لمستقبل أفضل لمجتمعه ، ويؤمن بأن الفن رسالة ، والمسرم قضية ، والمبدع مثقف غير محايد تجاه واقعه وعليه أن يقوم بدوره الذى حمله ضمير المجتمع لم ، كى ينير لم الطريق ويوقظ وعيه ويدفعه لمواجهة حصار الحاضر وإحباطاته لتغيير واقعه إلى ما هو أفضل وأعدل .

أنجز أعمالا جادة في حقك السرد الروائي والقصصى ، وأصبح لم القدم المعلى في مصاف كتاب الدراما التليف زيونية العظام ، وأدت محاولة لم في ستينيات القرن الماضى إلى تأخر اقتحامه لعالم الكتابة الحرامية للمسرم ، حيث قدم نصم المجهول (اللبلاب) للهيئة العامة للمسرم والموسيقى عام ١٩٦٣ ، ووافقت عليه لجنة القراءة ، وقام بإخراجه "كمال حسين" ، لكن رفض عرضه ، فيما يبدو رقابيا ، قبل فتم الستار عنه بأيام قليلة ، مما أدى لابتعاده عن الكتابة الدرامية للمسرم ، والتفرغ للكتابة الدرامية للمسرم ، والتفرغ للكتابة الدرامية للتليفزيون الوليد ، الذى بدأ الكتابة لم منذ ١٩٦٥ ، متوقفا لعقد كامل عن المسرم ، حتى كتابته نصم المعروف (حفلة على الخازوق) ، وبعد أن أبتعد هو بذاته عن الوطن ، عقب انقلاب السادات على على الخازوق) ، وبعد أن أبتعد هو بذاته عن الوطن ، عقب انقلاب السادات على التجربة الناصرية ، وابتعاد النظام عن تحقيق العدالة الاجتماعية التي كان يصبو إليها جيله وتعلق حلمه ببدايات تحققها في الستينيات ، مع ميك النظام

الساداتى للفكر الرأسمالى واقتصاد السوق ، ومعاداته للمثقفين التقدميين ، والذى كان يسميهم ب "الأراذك" ، وتبلور ظهور الثورة المضادة ، مما أدى إلى هجرة مجموعة كبيرة من ألمع الأدباء والفنانين والمخرجين فى أكبر عملية نزوم جماعى للأدمغة المصرية لخارج البلاد ، مثل "محمود السعدنى" و"أحمد عباس صالح" و"أمير اسكندر" و"على شلش" و"سعد أردش" و"ألفريد فرج" و"غالى شكرى" وغيرهم كثر ومنهم كاتبنا المتميز .

ذهب "محفوظ عبد الرحمن" إلى المملكة السعودية أولا ثم إلى الكويت ليعمل كاتبا للحراما التليفزيونية الصاعدة ثم رئيسا لقسم النصوص في التليفزيون الكويتي (٧٠ - ١٩٧٨) ، فتهيأت لم عوامل كثيرة لإعادة اقتحام عالم الكتابة الدرامية للمسرم وتأسيسه على بنية الحوار المشاكس لقضايا الواقع الساخنة ، وذلك بابتعاده عن مصر التي بدأ المسرم فيها منذ منتصف السبعينيات يميل في غالبية عروضه للدعائية والتهريج وهيمنة الفكر المحافظ والتوجه نحو الاهتمام بشكل العمل على حساب مضمونه ، وصولا لما عرف بالمسرم السياحي أوآخر السبعينيات وأوائل الثمانينيات ، والمسرم التجريبي والنظريات الشكلية منذ النصف الثاني من الثمانينيات ، وقد سمم لم ابتعاده هذا عن الوطن حرية الكتابة للمسرم الإنساني الجاد ، فضلا عن وجود مخرج متحمس لكتاباته ، وهو المخرج الكويتي "صقر الرشود" ، الذي أتفق في مسيرته الإبداعية مع فكر كاتبنا ، وشاركه الرأي في كون الفن رسالة تنويرية للمجتمع ، لا تنقل الواقع كما هو ،

وجد "محفوظ عبد الـرحمن" نفسه فى موقف شديـد التباين ، فهـو فى الخليج بعيد جـسدا عن وطنه وقـيود واقعه وصرامـة رقابته ، مما يسمم له بمناقشة أسخن قضايـا الواقع ، وخاصـة قضية الـديمقراطيـة التى آمـن بأنها الجـنام الآخر للشتراكية ، فلقمة العيـش تتحكم فى صياغة البـرلمان ، والمجتمع الفقير لابـد

وأن تتحكم فيه قوة رأس المال ، والشعب غير المتعلم لا يهتم بمن يمثله ويشرع لم قوانينه ، والمساواة وتكافؤ الفرص هى الـتى تمنح المـواطن حق المشاركة السياسية فى المجتمع ، فى الوقت الـذى تمثل فيه كتاباته عن وطنه وهو خارجه حساسية من أن تحوم حوله شبهات المجوم على الوطن من خارجه ، وهى الشبهات الـتى طالت الكثير من المبدعين المصريين الذين أبعدهم الفكر المتخثر والمرتد والمتحالف مع القوى الظلامية خارج وطنهم ، فضلا عن حساسية الكتابة أصلا عن قضايا ساخنة ، وأبرزها قضية الديمقراطية بأجوائها الواقعية ، لـدى أنظمة عربية تصادر حرية الحديث عن الحرية ، ولهذا أبحر بنصوصه المسرحية فى أجواء التاريخ عامة الذى يعشقه ويراه ظهير الحاضر ، وفى الفنتازيا التاريخية بصورة خاصة ، والتى أرى أنه أحد أهم مؤسسيها فى الدراما العربية ؛ المسرحية والتـليفزيونية ، وأبرز من كتب أعماله عبرها ، مستحضرا هذا الأجواء التاريخية لأرض الواقع ، ومقدما نوعا من المشابهة التـاريخية ، التى تقرأ الحاضر فى ضوء وقائع الأمس أو المـتشابهة معه ، بهـدف توصيك رسائك المسـرح لمجتمع الحاضر التى هى غاية الكتابة عند كاتبنا الكبير .

إبحار "محفوظ عبد الرحمن" نحو الأجواء التاريخية أو ما يشابهها ، ليس نوعا من التقية الفكرية انفلاتا من رقابات الحاضر المتعددة وشبهاته الحائمة فوق كل تفكير حر ، وليس مجرد دس شخصيات الواقع في أردية التاريخ ، ومنحها حق الحديث من خلف أقنعة الأمس ، بل هو وعي من الكاتب بأن التاريخ هو وقائع جزئية حدثت في الماضي ، وترتبت نتائجها على مقدمات متصلة منطقيا بها ، وليس نتيجة لنبوءات خرافية أو أفعال ميتافيزيقية ، وعلى كتابة الراهن الدرامية أن تحول الجزئي إلى كلي ، وأن تكشف عن هذه العلاقة المنطقية بين المقدمات والنتائج ، واضعة إياها أمام عقل الجمهور المتلقى الآني كي يعرف إلى أين تقوده المقدمات التي يعيشها وتتشابه مع مقدمات الأمس ، دون معرفة أين تقوده المختبئة في مستقبل أيامه ، وهو ما يجعل اختيار كاتبنا له (موضوعات)

التاريخ أو ما يشابهها اختيارا دقيقا وشديد الوعلى بالماضى والحاضر معا ، تبدى ذلك منذ أول مسرحيات الصاعدة لفضاء المسرح ، وهى (حفلة على الخازوق) ، والتي بدأ كتابتها في المملكة العربية السعودية ، وأتمها بالقاهرة عام ١٩٧٤ ، وقدمها لمسرح الطلبيعة ليخرجها "سمير العصفوري" ، غير أن الرقابة رفضتها عامذاك ، ونشرت بدار الهلال عام ١٩٧٥ ، وقام "صقر الرشود" بإخراجها لمسرح الخليج بالكويت في العام التالي .

#### \*\*\*\*\*

بإرشادات مسرحيـة طويلـة ، تمثل نصا موازيا داخل الكتـاب المتضـمن للمتن الحواري للمسرحية ، وبعيدا عن الجمهور المتلقى لم في المسرح ، نتعرف على شخصيات المسرحية المتحركة داخك أجواء تاريخية مختلقة ، والمرسومة بصياغة ساخرة منها ومن تاريخهما السابق على بداية حدث المسرحية الدرامي ، الذي يدور حوك الفتى الفقير الحالم "الشاطر حسن" ، القادم حضوره من كتاب ألف ليلة وليلة ومن الحكايات الشعبية المصرية معا ، وأن نجحت حبيبـتـم "هنـد" في سرقة هذا الحدث الدرامي والقيام ببطولتم ، فهم لم يفعك شيئا سوى تفجير الموقف البدرامي ، عبر المصادفة التي أوقعتم بيد الشرطية ، ومدير سجن البلاد ومساعده اللـذين فكرا في أن بقائهما في أماكنهما لابد وأن يـستشعر معه ملك البلاد أن ثمة مؤامرات تحاك حولم ، فيقبضا على أول عابر سبيك ظهر يوم الجمعة ، ويكون هذا الفتى المراكبي البسيط والعاشق للحريـة ، ويزج به في السجن بهدف توظيفه للقيام بتهمة الهجوم على قصر الوالى ، مادام قد قبض عليه أمام القـصر، وهو يبرر توجهم لقصر الوالي، بهدف نقك رؤيا رآها في نومم لم، فثمـة مصادفة أخرى ورطـتم أكثر في التهمـة الملفقة لم ، ومفاد رؤياه أن أرض خضراء تقع على شاطئ بحر ازرق ، هاجمها جراد أكل كل شيء فيها حتى الإنسان نفسم ، أنها كارثــة وعليم أن يخبر والــي البلاد بها ، كــي يحترس ويتحــرك لينقذ

#### البلاد وشعبها .

يزج بالرجل الطيب في السجن ، وتاتي لزيارته محبوبة "هند" التي ستحرك بقوة الدينار وجاذبية الآنثي وذكائها الحدث الدرامي بأكمله ، بمحاولتها إنقاذ فتاها عبر رحلة طويلة داخل دواوين الولاية الرسمية ، موقعة بمدير السجن والمحتسب والوزير في حبائلها ، والثلاثة يمكن للممثل الواحد القيام بادوارهم ، فهم متشابهون في الشخصية والفكر ، والاختلاف فقط في مستوى الوظيفة التي يمثلونها في البلاد ، ولهذا تدفعهم الفتاة للتوجه لمنزلها ومع كك واحد منهم صك الإفراج عن حبيبها "حسن" ، مع الوصول تباعا لبيتها ، واختباء كك واحد منهم في أحد الصنادية الأربعة والمتراصة فوق بعضها ، والتي نفخها لها نجار سقط في أحد الصنادية الأربعة والمتراصة فوق بعضها ، والتي نفخها لها نجار سقط في غوايتها فأحتك الصنحوق الرابع والأعلى ، مستدعية والي البلاد ليعرف في غوايتها فأحتك الصنحوق الرابع والأعلى ، مستدعية والي البلاد ليعرف وتعيين حاجبه للقيام بوظائفهم حتى يتسنى له أختيار غيرهم ، وتفجأ الفتاة بأن الحاجب لا يختلف شكلا وموضوعا وفكرة عن محير السجن والمحتسب والوزير ، فهم جميعا أوجه النظام القائم ، وتغيير الأوجه لا يعنى حدوث أي تغير في البناء السياسي والاجتماعي للولاية ، والوالي نفسه هو رأس هذا النظام الذي لا يفكر لحظة في تغييره .

هذه هى القضية التى يطرحها فى صورتها الكلية كاتبنا الكبير ، أن التغيير الاجتماعي والسياسى فى أى مجتمع لا يتم بتغيير أشخصه ، بل بتغيير البنية الاقتصادية له ، والدراما تكشف عن حقيقة هذا الفكر بتعمد تحقيق التشابه الكامل بين مسئولي الأمس والمسئول الجديد ، كلهم أدوات بيد السلطة القائمة ، وبفعل اللطم الذى قامت به "هند" لرؤيتها الحاجب الذى حل محل رموز الفساد المقبوض عليهم ، ومنهية المسرحية نهاية ساخرة بمرارة العلقم ، تثير التفكير فى موضوع السلطة ، فلا تعويل على حاكم البلاد فى أقصاء الفاسدين ،

بك التعويك على الشعب في تغيير النظام بأكمله.

لا وجود في مسرح "محفوظ عبد الرحمن" لما يتداوله البعض بمصطلح (الإسقاط) ، فالفت يعرف تحليك البناء وتفسير صياغتم وتأويك أفكاره وتقييم حضوره وسـط مجتمعه ، أما الإسقاط ، وهـو المستدعى مـن علن النفس واختبار "رورشاخ" خاصة ، فيعني أن يسقط الناقد أو المتلقى عامة ما يراه هو على العمل الفني ، لا ما هـو موجـود بالفعـك داخك بنيتم الجمـالية ، كمـا أن نصوص كـاتبنا تستعيضي على أي فيرض لأفكار من خارجها عليها ، فهي تسيمو بوقائع الواقع لمـصاف القضايا الكليم ، ولهذا نجم نص (حفلة على الخازوق) عندما أخرجه "صقر الرشود" وقدمم على مسرم (كيفان) الكويتي في ديسمبر ١٩٧٥ ، ومشاركتم في مهرجان دمشق المسرحي في مايو ١٩٧٦ ، مما حفز كاتبنا على كتابة نص يسير في ذات الاتجام (الفنـتازيا التاريخية الساخـرة) ، وهو نص (عريس لبنت السلطان) وقام "صقـر الرشود" بإخراجه وتقديمه عـام ١٩٧٧ ، كما أخرج لم فـي العام التالي نص (السنـدباد) أو (الفخ والسندباد) ، وهو نص لم يطبع ، وأعتقد أن لصديقنا الناقد والكاتب :عبد الغني داود" نسخة مخطوطة من هذا النص الأخير ، وقد صاحب سـوء الحظ نص (عريس . . . ) برحـيك مخرجه المفاجئ عن دنيانا في حادث سيارة أليم بحولة الإمارات في ديـسمبر من نفـس العام ، وتدخك مـخرج آخر في بنيـة العرف ، مما أثـر بالسلب علـي طبيعتم وفكـره حيث تقديمه فـي مهرجات دمشق المسرحي بعد عدة أشهر من رحيله ، فلم يستقبل بنفس حماس استقبال (حفلة على الخازوق) .

رغم أن نص (عريس لبنت السلطان) ، المنشور بشركة الأمل بالقاهرة عام ١٩٧٨ ، كان أقـرب لقضايـا الواقع السـاخنة ، ومشـيرا إليم ، بقيـامم على مـوضوع حلول التتار بالأرض العربية ، وتحركهم للاستيلاء على مدينة متخيلة يبدو أنها سورية بوقوعها بين بغداد والقاهرة ، وإرسالهم رسولا للسان البلاد وحاشيتم ، هو الفلام

البسيط "أحمد الغلبان" الدى قبض عليه ودفع لينقل رسالة التتار للسلطان العربي ، وفحواها الاستسلام المهين وزواج "خاقان" التتار بالفتاة "ذهبية" ابنة السلطان ، أو قبول الغزو التترى على المدينة ، التي ستسقط بين أيديهم لا محالة ، وهو تحدى مصيرى يتطلب استجابة تتفق وقدرات السلطان وشعبه ، وهو بدوره السؤال الدرامي الذي يحدد مصائر الشخصيات المتشابكة معه ، إما القبول بمعاهدة صلم مهينة تباع فيها ذهبية البلاد الجميلة ، أو الوقوف ضد الغزو والخروج لصده ، وبالطبع يفضل رجالات الدولة ، التي شاهدنا مثلهم في الغزو والخروج لصده ، وبالطبع يفضل رجالات الدولة ، التي ستسمح للأعداء (حفلة على الخازوق) ، الاستسلام وتوقيع معاهدة السلام التي ستسمح للأعداء بالتسلل للبلاد واستباحتها ، ينما يرفض "حسن الغلبان" ومجموعة الصعاليك وشباب البلاد الخضوع للأمر الواقع ، ويقررون الخروج لملاقاة العدو والزود عن وطنهم .

مع بداية الثمانينيات يعود كاتبنا إلى وطنه ، بعد أن غادر كرسى الحكم الرئيس المناوئ للمثقفين ، دون أن يتغير النظام الذى أسس قواعده فى السبعينيات ، وظك كاتبنا على نهجه المسرحي فى التحذير مما هو قادم ، باللجوء للفانتازيا التاريخية ، التى صار متفردا فيها ، فيكتب حينذاك ثلاثية من النصوص القصيرة ، نشر بمختارات فصول ١٩٨٦ ، وهى : (ما أجملنا) الذى قدمه لأول مرة فريق ، نشر بمختارات فصول ١٩٨٦ ، وهى : (ما أجملنا) الذى قدمه لأول مرة فريق (نادى المسرم المصرى) بالمسرم القومى عام ١٩٨١ من إخراج "عادل هاشم" ، وتشر عام ١٩٨٤ ، وتدور وقائعه فى قصر عباسى غير محدد الزمان ، أغتصب فيه شقيق الحكام الشرعي الحكم من أخيه بعد قتله ، غير أن للأخ أبن صار شابا وزعيما شعبيا يجمع حوله فى الجبال كل المناوئين للحاكم المغتصب ، ويهددون عرشه . ونص (أحذروا) نشر ١٩٨٣ ، أخرجه لأول مرة "ابو بكر خالد شلقامى" لفرقة (المسرم المتجول) فى العام التالي ، محذرا فيها السادة فى سبأ وفى كل المدن المتشابهة من طوفان قادم بانهيار سد البلاد ، منذرا الشعب من الاستسلام المتشابهة من طوفان قادم بانهيار سد البلاد ، منذرا الشعب من الثالث (محاكمة لانظمة ظالمة مطاردة للحرية والعدل ، غير أنه فى النص الثالث (محاكمة

السيد م) ١٩٨٥ يقتك على يد صديقه غير الوفى "م" ، مما يدفع الشعب لحمك القاتك للسلطان لمحاكمته لمعرفة أسباب القتك ، إلا أن السلطان المغتصب لا يهمه الأسباب والدوافع ، بك يهمه فقط فعك الخلاص من الزعيم الشعبى ، بينما يهم الكاتب أن يؤكد في ثلاثيته على أهمية المعرفة ، معرفة الإنسان والشعب لحقائق الوقائع التي يعيشون في ظلها ، ويذبحون باسمها ، وتنتهك عدالتهم الاجتماعية باسم الحرية المفرغة من أبعادها المجتمعية .

من إخراج "سعد اردش" تقدم فرقة (المسرم الحديث) عام ١٩٨٩ نصم (الحامي والحامي) الدائر في سياق فانتزى خيالى ، مستوحى من أجواء الف ليلة وليلة ، يفقد فيم الخازندار لؤلوة السلطان في سهرة حمراء في بيت الفاتنة "رضوى" ، ليكتشف فيما بعد أن اللصة هي هي ذاتها "رضي" الـتي ورثتها عن جدها ، الذي منحها في الأصل للملكة كلها ، وليس لواليها فقط ، فليس لي حاكم أن يمتلك هذه الدرة اليتيمة وحده ، فهي فريدة عصرها ، ومع سريان الوقائع يدرك الجميع أن ثمة درتين أخريين مقلدتين بدقة فائقة عنها ، مما يصعب معرفة الحقيقية من المزيفة ، كما سعب معرفة من حامي البلاد من حراميها ، حيث تختلط الأمور ، ويتحالف رجالات الدولة مع اللصوص ، وينشغل السادة بالبحث عن الدرة ، بينما اللصوص ينهبون المدينة ، وفي النهاية تقد الدرة بيد أحد عن المدينة ، الذي توجم إليه وإلى الجمهور الفاتنة "رضوى" دعوتها بأن يكون شجاعا وعادلاكي يمكنه الحفاظ على درة البلاد .

تتناسج دوما فى أعمال كاتبنا المعرفة بالحرية والعدالة الاجتماعية ، أنها ثالوث الحياة الكريمة للمجتمع ، والدعوة لضرورة أن يثق الحاكم بالشعب ، ويحقق لمجتمعه ما يحلم به ويستحقه ، تعد واحدة من أبرز رسائل مسرم "محفوظ عبد الرحمن" ، والتى كشف عنها فى مجمل مشواره الدرامي المسرحي منذ نصم الأول المعروف (حفلة على الخازوة) حتى نصم (الملك يلهو) الذى يبدو أنه

كتبه فى نهاية الثمانينيات ، ليتوقف مرة أخرى عن الكتابة للمسرم لأكثر من عقد كامل ، حتى عودته للكتابة وتقديمه لنص (بلقيس فى مملكة التيه) عام ٢٠٠٠ ، وأن قام الكاتب والناقد د . "عمرو دواره بإخراج (الملك يلهو) لفرقة مسرم الغد عام ٢٠٠٠ ، والدائر حول فقد سلطان البلاد لهويته وعرشه ، حينما يهبط مع وزيره لوسط المدينة ذات يوم متنكرين ، ليعرف أسرار أهلها ، ويتعرف على موقع الثائر على ملكه "بشر الراعي" وسط العامة فى إحدى حانات المدينة ، والتى يقبض عليه ووزيره فيها ، ويتنكر رجاله فى القصر ، بعد أن تأمرت زوجته السلطانة عليها ، فلا يجد أمامه مفر غير الانضمام للثوار كى يسترد عرشه ، ويكون فى معية الثائر الذى رفع سيفه فى وجه النظام الفاسد .

قبل أن نقف وقفتنا الأخيرة مع أحدث ما قدم لكاتبنا الكبير ، ويسير به في نفس بحاره التاريخية والفنتازية التاريخية ، نشير إلى نص فريد له هو (كوكب الفيران) الذي كتبه عام ١٩٨٣ ، وصاغه في صيغة رمـزية شفافة ، وبمـضمون واضح جلـى ، ورسائل مباشرة للـواقع الملتهب لا تحتاج لأى تأويل ، ونـشر النص بدار شهـدى ١٩٨٤ ، وأخرجه بفرقة المسرم الحـديث د ."محمد عبد المعطي" في موسـم ١٩٨٧/٨ ، ويدور حدثه الدرامي في الزمن الراهن ، وبشخصيات معاصرة للمـتلقى ، تواجه فـي إحدى قرى مصـر ، وتحمل اسم (كفر سبع) بـظهور فئران متوحشة ، يطلق عليها الفلاحـون اسم (الفانتوم) ، ولا توجد إلا في صحراء نيفادا الأمريكية ، القي بها البعض في القريـة الطيبة لتنهش الـزرع والضرع والبشر وأوراق هـويتـهم ، ويقف العمـدة المثقف مع الـطبيبـة الواعـية فـي وجه هذا التسلل المميـت للوطن الـطيب ، وينتهـي النص بخطبة عـصماء تحـذر العالم الثالث من هذا الخطر الحاهم .

\*\*\*\*\*

يمكننا التوقف هنا أحدث ما كتبم وعـرضم كاتبنا "عبد الرحمن" ، وهو (بلقيس في

مملكـة التيم) نمـوذجا لقـراءة النص وعـرضم معا ، مؤكـدين علـى أن العرض المسرحي الجيد لابد ولأن يشحذ قدراتنا على تلقى وتحليك وتفسير عناصره بصورة دقيقة ، فجودة المنتج تستلزم جهدا نقديا لا يستهين بم لتخلفه عن المهيمت أو يهولم لمجرد مجاراة صرعات سائدة ، وذلك بداية مت النص الدرامي المعتمد عليم ، فحصا لكيفيـة صياغته بصورة مـرئية سمعية حاضرة في فضاء المسرح ، وكشفا لهـذه العلاقـة المـتشابكـة بين الـنص والعـرض ، والـرؤيـة المتداخلية بين صناع العرض بأكملهم ؛ من كاتب النص لمخرجه وممثليه ومصممي سينوجرافيتم ، ولـذا فأن عرض (بلقيس) الذي قـدمتم فرقة المسرح القومي ، للكاتب "محفوظ عبد الرحمن" والمخرج "أحمد عبد الحليم" ، يحملنا عبء مدارستم بتأن ، حيث يجذبنا من أول عنوانم لعالم زاخر بالأفكار والمعلومات والبرسائك التي ينظرهما النص - الذي كتب منذ سنوات - على جمهوره الآني ، خاصة مع تجميزه للعرف في سياق سياسي وفكري قبيك ثورة ينايـر الشبابية ، وعرضم بعدها في سياق سياسي وفكرى و(مزاجي) مختلف ، وهو العنوان الذي يحمك اسم بطلة العرض الدرامية "بلقيس" ، والذي بدوره يستدعي من الذاكرة حكايات هذه المرأة الأسطـوريـة التي حكمت مملكة سبـاً ، واشتهرت بجمالها وثراء مملكتها ، والجاذبة بدورها لحكايتها الأسطورية مع "سليمان" (الحكيم) ، ملك اليهود في الزمن الغابر ، وروت الكتب السماوية الثلاثة حكايته مع "بلقيس" هذه ، مما جعك اسمها لا يـأتي إلا مقرونا باسمم وبحكايتم الخرافية معها ، وهو ما يؤثر على قدرة المتلقى على الاستقباك الحر للمسرحية المستخدمة لأسمها وصفات كثيرة منها ومن حكايتها ، والتي تجدل جديلة (درامية معاصرة) من الحكايات الدينية والأسطورية والتاريخية الدائرة حوك هذا الرمز الرائع للمرأة الملكة القوية والأنثى الشامخة في المخيلة العربية ، فيقرأ بحكايات الماضي في ضوء العرض الاني ودلالاتم الخاصة بم ، فتصير المعرفة السابقة (باترونا) يقيس عليم الإبداع الجحيد ، ويهمن العالم الأسطوري على عالم المسرحية الإنساني ، ويتشابك التاريخي بالمعاصر ، والخيالي بالواقعي ، وتبقى الـرسالة مضمرة في بنية تبدو بلورية ، نرى أنها ليست كذلك بالمرة .

هنا تتشكك المعضلة الأولى في عملية تلقى العرض المسرحي ، حيث من الضرورى أن يفك المتلقى شفرات العرض ويفسر رموزه ليفهم رسالته وفقا لثقافته الخاصة ، وهو أمر طبيعي ، غير أن هـذه الثقافة الخاصة ، التي تمثل إطارا مرجعيا للمتلقى ، تشكك عبئا على عملية التلقى ذاتها ، حيث لا تمنح شخصية "بلقيس" نفسها – نصا وعرضا – وجوهر شخصيتها من خلال كلمات النص وفعلها داخلم ، وتجليها في فضاء المسرح ، بل أيضا من خلال ما يعرفه المتلقى المصرى عنها ، مثلما هو الحال مع شخصيات يعرفها المتلقى المصرى مسبقا مثل "إيزيس" و"عنترة" من مـوروثم الثقافي المصرى / العـربي ، وأيضا من ثقافتم المعاصرة لشخصيات مثك "دون جوان" و"دون كيخوتم" وعوالمها الخاصـة ، مهما دخلت هـذه الشخصيات في أعمال جديدة ، فمن السهل عليم اكتشاف حضورها في الأبنية المسرحية الجديدة ، بينما الأمر مختلف مع شخصيات لا يعرفها مثك "خوانا المجنونة" أو "بــدرو بارامو" ، إذا ما استوتا أمـامـم في عمك ما ، وذلك بسبب عدم عبورهما بمخـزونـم الثقافي القـابع في لاوعيم الجمعي ، رغـم أن الأولى هي ملكة أسبانيا في النصف الأوك من القرن السادس عشر ، وتعرفها المجتمعات الناطقة بـالاسبانـية ، وصيغت عـنها أفلام ومسـرحيات أسبـانية كـثيرة ، والثـاني هو أسم لبطك رواية المكسيكي "خوان رولفو" المعنونة بأسمم ، ومع ترجمتها للعربية منذ سنوات ، ألا أنها مازالت محصورة في قراءات المتخصصين بالآداب العالمية ، والمكتوبة بالأسبانية بوجم خاص

فى نصم (بلقيس فى مملكـة التيم) المكتوب فيما يبـدو ٢٠٠٢ ، والمنشور بالهيئة المصرية العـامة للكتاب ٢٠٠٨ ، والذى أخـرجم "أحمد عبد الحليـم" لفرقة المسرح القومى أوائك ٢٠١١ والوطن ثائر على نظامه القائم ، الأمر مع "بلقيس" جد مربك ،

ومثير للالتباس ، تعمده النص وإصر عليه المخرج ، بداية من أنسنة الشخصية وحكايتها ، مرورا باستخدام خطوط من الحكايات القديمة ثم التشكيك فيها في ذات الوقت ، وصولا لنقض الحكاية بأكملها ، سواء أجاءت من رحم التاريخ ، أو تلونت بألوان أسطورية ، وذلك بداية من افتتاحية النص المكتوب ، والتي تبدأ بموقف يشبه الحلم أو الكابوس بعقل الملك "الهدهاد بن شرحبيل" ملك سبأ بلقائه بالمنذر بن المنذر" وزير الملك العظيم ، الذي جاءه بنذير شؤم ، يفجر حدث الدراما ، طالبا الأميرة "بلقيس" لملك مملكة لا يعرفونه ولا يعرفونها ، والمثير أمام ملكة سبأ هنا ليس طلب الزواج ذاتم ، فكم جاءها من خطاب كثر ، بك في الوفد الضخم من الفرسان القادم لدعم طلب الزواج ، والتهديد بضرورة تحقيقه ، وكأنه زواجا قسريا ، طلبه حاكم طاغية فلابد من تنفيذه ، مما يذكرنا بالطلب الصريم لملك التتار "خاقان" الزواج بالفتاة "ذهبية" ابنة السلطان ، أو التهديد بغزو المدينة ، في (عريس لبنت السلطان) .

يستبدل المخرج "أحمد عبد الحليم" بهذا المشهد الافتتاحى كابوسا آخر يداهم الأميرة "بلقيس" ذاتها ليوقظها مفزوعة من نوم بوسط منتصف فضاء المسرم ، كانت مستغرقة فيه أثناء افتتام العرض برقصات لمجموعة من الشباب تجسد بالحركة الراقصة هذا الكابوس الذى يحاصر فيه الرجال الفتيات بصورة عنيفة ، في دلالة واضحة على إحساس أنثوى بوقوع مصيبة قادمة ، قابعة في موقف في دلالة واضحة على إحساس أنثوى بوقوع مصيبة قادمة ، قابعة في موقف درامي يعد المتلقى لوقوع حدث جلل تخشاه الأميرة وتتنبأ به ، ومن ثم فأن في هذا التبديل دلالة على نقل ثقل الدراما من الأب (الملك) للابنة (الأميرة) ، واستعادة لدورها الأسطورى الذى يضعها في صدارة الأحداث ، ويصوغها كواستعادة لدورها الأسطورى الذى يضعها في صدارة الأحداث ، ويصوغها كوامرأة) قوية لابد من إخضاعها له (رجل) أقوى وأكثر حكمة ، فالأساطير التي صاغتها العقلية الذكورية ، لا يفوتها أمر كسر تعاظم أى امرأة في الدنيا بقوة الرجك وعقله الحكيم .

تبدأ أحداث المسرحية فيما بعد هذه الافتتاحية الكابوسية ، بالحديث عن ملك عظيم أرسك رسلم المدججين بالسلام لمملكة بعيدة عنم ، طالبا الزواج بالأميرة الجميلة "بلقيس" فقط لا غير ، لكي يـضمها لحريمه بزوجاته المائة ، لا حديث أذن عن مملكة قويــة تسبح في الرخاء والجمال ، توجد بـأقصى جنوب الجزيرة العربية ، في اليمن تمركزا وامـتدادا حتى الحبشـة في القارة الأفريقـية ، وتحكمها امرأة فاتنة هي "بلقيس" ، وتدين بدين غير سماوي ، وصل لـسمع الملك العظيم في أقصى شـماك غرب الجزيـرة العربية ، حيـث مملكته العجيبة ، والـذي تستدعيه الذاكرة من قلب الحكايات الدينية والأسطورية ، كلما جاء اسم "بلقيس" ، وهو ملك اليهود "سليمان" الذي يحكم مملكتم (أورشليم) بالإنس والطير والجن ، وأثاره ما جاء بــ هدهده من سبأ بالنــبأ اليقين عن امرأة تحكم هذه الــدولة البعيدة بالقوة والبأس ، وتملك "عرشا عظيـما" ، وتعتنق مع أهلها ديانة تعبد الشمس ، فبعث إليها هـدهده بكتاب في منقاره ليلقي بم بحافة فراشها ، أمـرا إياها وشعبها بالرحيك إليم مـؤمنين باليهـودية ، فلما تشاورت مع رجالها الأقوياء أكدوا على قوتهم وبأسمم وقدرتهم على المواجهة بالحرب ، على حيث رأت هي ضرورة المهادنــة بإرساك الهدايا ، حـتى تعرف حقيقة قوة هــذا الملك الأمر ، فأرسك إليها جيشا ضخما ، يخرجها وأهلها من مملكتها ويأتي بها وبهم إليم أذلة صاغريت ، لأنه القوى الذي طلب هذا ، ودون ذنب منهم جنـوه غير عدم معرفتهم بديانته وعددم إيمانهم بها ، كما أرسك عفريتا من جانه يأتي بعرشها في لمم البصر ، لتفاجئ حيث وصولها بـ ، فتؤمـ ن بقوتم وبـدينم ، وأن حكت الـتوراة الحكاية بمنظور مختلف ، يشير إلى أنها هي التي "سمعت" بم ، فسافرت إليه بهداياها العظيمة "لتختبره بأحاجي" تعرف من إجاباته عليها أسراره الاقتصادية والعقائدية الغائبة عنها ـ

تطرح هـذه الحكاية المستقـرة فى ذاكرة المتلقى ، علـى عقله وهو يدلف لعالم هذه المسـرحية ، رغم عدم وجودها بصورة جلية فيها ، وأن وجدت علامات منها

تثير الالتباس ، فاسم "سليمان" يغيب عن الملك المعتدى ، وأن بقى منه جبروته المعلين ، وهده ده يختفي ومعه خطابه الأول للملكة ، ويقال أنه "سمع" عن الأميرة الجميلة ، دون تحـديد المصدر الناقك للملك عنها ، بك أن "بلقيس" نفسها لم تجلس كملكــة على العرش بعد ، فوالدها مازاك يحكم ، وهي بعد مجرد أميرة شابــة يطلبها الخطـاب ، وهذا "الملك العظـيم" أحدهم ، فهو طـالب الزواج بها ، وليس الإيمان بدينم ، ومع ذلك تبقى صورة الملك الباطش بأمـرم ، "سيد الدنيا وملك الزمان" كما يصفم رسولم الخاص ، ويبقى جيشم القوى الذي يرسلم ليأتي بالأميرة عنوة للزواج بم ، كما تبقى ملامح من الجني حامل العرش العظيم ، متمثلة في شخصية رسوك الملك "أصف الراجي" ، القادم إليها برسالة الملك في حراسة جيش جرار ، والـذي يشكك في كل لحظـة في انتمائه لعالم الجن ، مشيرا إلى اكتسابه صفحة (الجني) لـذكائـه فقط ، وحسنا فعل العرض فيما بعـد ليلة الافــتتاح بـنزعـم الباروكـة والصاكياج عن رأس ووجم "أحمـد سلامـة" ممثك دور "آصف" واللتين كانتا توحيان بـشيطانيـتم وأنتمائم لجنـس الجان ، ترسيـخا للأسطورة ، ويبقى ما يثير الحهشة أكثر قبة الصخرة قابعة في عمق المسرم تشير إلى القحس أو أورشليم القادم منها الملك العظيم ، وهو ما لم يشر إليه النص صراحة في إرشاداتم المسرحية ولا في متن حوارم ، حيث لم يحدد جغرافية الوقائع أو زمن وقوعها ، وأن أشار فقيط إلى مكان انطلاق الحيدث الدرامي في مدينــة (سبأ) و"غرفة العــرش في قصر المــدهاد سيد سبــأ" ، دونما أيـة إشارة لأي زمن يقع فيه هـذا العرش ، تـاركا للمـخرج ومتلقـي العرف تحـديـد هـذا الزمن بصياغة سينوجرافيا المنظر المسرحي وأزياء شخصياتم ، وهما المخرج ومصمم السينوجرافيا اللذان أعادا النب الدرامي لقلب الاسطورة ، وهو ما جعل المتلقى يفسر ما يحدث أمامه بفضاء المسرم وفقا لما يعرفه سلفا ، وبالتالي يبدأ رحلـة البحث عن الـدلالة المـشتركـة بين الحكايـة الأسطوريـة التي يعـرفها والمسرحية التي يراها الآن أمامم ، ومجبرا هذه الأخيرة على الانصياع لخطوط

الأولى ، باعتبار أن هذه (الأولى) هى الأصل الـتى استمدت منه المسـرحية حدثها وشخصياتها وعلاماتها ، مما يضاعف من حالة التباس التلقى لدلات المسرحية فى ذاتها .

ويزداد الأمر التباسا داخك متن النص الدرامي ذاتم ، حينما يفتح لنا مدخك المسرحية عالما مـوازيا للاسطورة القديمة ، بهذه الإشـارات الخاصة بوصول جيش الملك العظيم بـقيادة "فاتك السارى" والرسـوك "أصف" لطلب يـد الأميرة ، واهتزاز الملك "الهدهاد" أمام جبـروت ملك يطلب يد أبنتم ، ويرى ضرورة الامتثال السريع لهذا الطلب الـذي لا ينتظر "اعتذارا أو تفكيرا أو تلكـؤا" بك "الاحتفاك فورا بالرغبة الملكية السامية" ، كما يقول وزيره ، مغلفا هذا الطلب بقوة الوفد الرسمي ، وعظمة ملكم الذي يجلس "في برجم المشيح الذي لا تدخلم حشرة إلا بإذنم" ، ويــدعم هذا التكابر قول وزيـر سبأ لملكم أن هــذا الوزير قـادم من "بلاد أبعد من الخياك" يسكنها قوم من الجن أو أكثر تفوقا منهم ، ومن ثم يرضح ملك (سبأ) لموافقــة ابنتم علــى السفــر إلى المـلك بموكب مـحمك ب (الهدايــا) المذكــورة في الأسطورة ، غيـر أن القائد "فاتك" ينتهـز فرصة خروجها والـوفد المرافق في رحلة التوجم نحو المملكة الكبيرة ، فيقوم بقتك أبيها "الهدهاد" بأوامر خاصة من الملك العظيم ، للشبك في إخلاصه لم ، بعبد أن دفعه للمبوافقة على أن يكون تنابعا للملك العظيم ويحكم البلاد باسمه ، وهو ما يتعارض مع خطوط حكاية "بلقيس" و"سليمان" ، حيث لم يعـرف هذا الأخيـر بها ألا بعـد توليهـا الحكم بفتـرة ، وهي تولت الحكم ليس بعد قتك أبيها ، بك بعد مـوتم موتا طبيعيا ، واستخلافه لها ، رغم أنها فتاة ، لرجاحة عقلها ولأنها ابنتم الوحيدة دون ذكور ، كما أن المسرحية تتدارك نفســها ، وتكشف فيما بعد عن سر قبــوك "بلقيس" الذهاب بنفسها للملك الذي طلب يـدها ، دون انتظاره ، بأنها انتوت بـعقلها قتلم بخنجر ليلة الزفاف ، وهـو أمر لا علاقــة لـم بالقصــة الأسطوريــة ، بـك بحكايــة أخرى يحكيهـا التاريخ عن "عمرو بن ذي منار بن أبرهة" الملقب ب (ذي الأذعار) ، أمير قصر (غمدان) بصنعاء

، الذى حارب "بلقيس" أشناء توليها حكم سبأ ، فهزمها في البداية ، ثم هزمته بعد ذلك بالحيلة ، حيث قبلت الزواج منه ، أو عرضت عليه هي الزواج بها ، قاتلة إياه ليلة العرس بعد شل قواه بكؤوس الخمر ، وطعنه بالخنجر المخبأ بملابسها ، وان حكت حكايات أخرى أنه حارب جدها "شرحبيك" ليسترد ملك (حمير) الذى كان له ، وطرد منه ، ولذا فأن حكاية قتل ملك (سبأ) بأمر الغريم ، وحكاية قبول الزواج والتخطيط لقتل هذا الغريم بعد أن صار عريسا في عرينه بالخنجر ، والتي تعلنها "بلقيس" في المسرحية صراحة لامها التي فكرت في قتل الملك العظيم بالخنجر : "فكرت نفس الفكرة وهذا ماجعلني احتمل كك الايام القاسية ، سأبدى له الود وأظهر له الفرحة بالزواج ، ( . . . ) وفي اللحظة المناسبة سأطعنه بالخنجر ." وهو ما يجعل المسرحية تميك في هذا الموقف تجاه شخصية "عمرو بن أبرهة" المتصارع معها داخل جغرافي تها اليمنية ، وأن اختلطت ملامحها بشخصية الملك "سليمان" بالإشارات الخاصة بقوته المهولة ، وبالوفد المرسك لمملكة أبيها ، وبحكاية الجني المصاحب ، والبعد الجغرافي لمملكته عن مملكتها .

ينفجر الحدث الدرامى أذن بطلب ملك متكابر ليد أميرة فاتنة لا تعرف عنه شيئا ، ويتحرك هذا الحدث بموافقتها السير إليه فى احتفال مهيب ، راضية فى الظاهر ، ومضمرة فى الباطن نية قتله ، غير أنه يسير بالمسرحية فى تغريبة ملحمية ، تتوه فيها الأميرة ورفقاء الطريق ، بعد أن تركت ورائها مملكة قتل حاكمها ، دون أن تعرف فى البداية ، وذلك لتفريطه فى أرضه وفى أبنته ، ويوجهون جميعا وعثاء الطريق فى صحراء التيه العربية ، فتتفجر الأسئلة والإجابات ، وتحمل لغة الحوار الراقى العديد من القضايا المحملة على الحدث الحرامى البسيط ، وتمر الأيام كأنها سنون طويلة وثقيلة ، وهم بعد يعانون الحيارة والغربة والتوهة ، ويكتشفون أن الخيانة قابعة بديارهم ، عبر الوزير "حيرم النعمانى" ، الذى يمثل صورة الطامم للسلطة فيخون سيده ، وتلتقى "بلقيس" لأول مرة بأمها "رواحة" والتى كانت تظن أنها ابنة ملك الجان والمعروفة

فى الاساطير باسم "رواحة بنت سكن" ، وتزوجها الأب يـوما – فى هذه الحكايات الاسـطوريـة – ليعـزز ملكـه الارضى بـدعم من ملـك الجان ، ولـتمنح الاسـطورة بطلته ميلادا مختلفا عن ميلاد البسطاء من الناس ، ومن ثم فالأميرة / الملكة "بلقيس" لا تقل فى عالم الاساطير ونعة ونبـلا ومزجا بين ما هو إنسى وما هو جنى عن الملك "سلـيمان" ، والذى سخر الانس والجن ، دون أن يكون ولـيدا لهما ، بينما هى تفوقه هنا فى ولادتها من أب أنسى وأم جنية ، وأن غابت عن ابنتها وهى طفلة بعد أن خالف أبوها شرطها معم ، ككك جنيات الحكايات الاسطورية ، وبخاصة فى (ألف ليلة ولـيلة) ، بالسؤال عما لا يعرفه وتمتلك الجنيات حق معرفتم ، وذلك فى (ألف ليلة ولـيلة) ، بالسؤال عما لا يعرفه وتمتلك الجنيات حق معرفتم ، وذلك كما افهمها الاب فى المسرحيـة وفقا لما جاء فى الاسطورة ، حتى عـثرت بها على أرض الواقع الـدرامى المعاصر ، فعرفت أنها أنسية مثك الآخرين ، وذلك فى إطار أنسنة المسرحية لشخصياتها وحكاياتها . كما أنمـم فى التيه يعرفون باغتياك أنسنة المسرحية في التيه "بلقيس" ملكة على (سبأ) التى تركوها خلفهم .

بعد مغامرات عدة عبر الفيافي تدرك في نهايتها "بلقيس" ورجالها أنهم اكتشفوا أرواحهم التى ظنوا يوما أنها ماتت ، دون أن تقول لنا كيف حدث هذا التغير في الوعى بالذات والكون ، وتصل بها الرحلة التائهة إلى (مملكة (الوهم) ، فيفاجأ الجميع بموت الملك منذ سنوات فراشم ، وإن إذلالهم قد تم بيد ميت لا قدرة لم على الفعل ، فتقرر العودة برجالها إلى مملكتها (سبأ) لحمايتها من أي ذلك قادم ، برفع السيف في وجم كل مهدد لها ولوطنها .





## الممثل وتكنولوجيا الصوس

لم تستطع التكنولوجيا خلال العصور المسرحية منذ فجر التاريخ أن تغير من تقنيات الأداء التمثيلي، وكان اختراع المصباح الكهربائي عام ١٨٧٩ واستخدامه في المسرح بمثابة التحدى الأول الذي واجه الممثل ليغير من طريقته في الأداء وفق المتطلبات والمعطيات التي منحها الضوء المنبعث عن المصباح، ومع التطورات التكنولوجية تتهده التكنولوجيا، بل إنه في عصر أداء الممثل يوازي هذا التطورولكن ببطء شديد لايتلاءم مع التطور شديد السرعة الذي تشهده التكنولوجيا، بل إنه في عصر التكنولوجيات الأكثر تتقيداً خلال القرن العشرين وجدنا معظم الإصلاحات المتعلقة بفن الممثل تنحو إلى العودة إلى الطبعة البدائية الأولى في التعبير، وكأن الممثل المعاصر قد آل على نفسه مناهضة التكنولوجيا ليحتفظ بطبعته البشرية.



لا يحيد عنها من أجل مزيد من التواصل الحى مع المشاهدين، وعلى الجانب الآخر كانت باقى عناصر العرض الأخرى تواقة للتطور لتواكب التطور التكنولوجي.

وبشكل عام تتضافر حركات الممثل وإشاراته وإيماءاته وسلوكياته وتصرفاته على خشبة المسرح مع مكونات السينوغرافيا في مجموعة من العلاقات الجدلية المتدفقة تدريجياً وكأنها سلسلة من الصور المتتابعة، من أجل إيصال الرسالة العامة للعمل الفني المعروض، الأمر الذي وضع الممثل المعاصر أمام تحديات تتعلق بتدريبه أولاً، وبتقنياته الأدائية ثانياً، وتزداد حدة هذه التحديات عندما يضطلع الممثل بالأداء

فى عرض يستخدم التكنولوجيا مثل مسرح الصورة Image فى عرض يستخدم تقنيات فائقة، وإذا استندنا إلى علم الدلالات Semiotque كوسيلة منهجية علمية لتحليل أداء الممثل فى هذا المضمار سنجد أنه يتيح لنا بشكل علمى عقد المقاربات والمقارنات بين الأشياء الحية والجمادات فى الصورة المسرحية التى يحتويها الفضاء المسرحى.

حيث تتطلب المقاربة السيميوطيقية في التعامل مع عمل الممثل أثناء عمليتى "التفكيك والتركيب" على طريقة البنيويين، الانطلاق من مجموعة من النصوص المتداخلة والمتراكبة داخل العمل الفني، والتي تتكون أولاً من نص المؤلف، ويليه نص



المخرج، أي رؤيته وتفسيراته للنص، ويتبعه نص مصمم المناظر، أو فلنقل بشكل أشمل نص السينوغراف، ويتصدر هذه النصوص جميعاً نص الممثل الذي يوضح ويؤكد بدوره كل علامات العرض المسرحي بنصوصه المتداخلة والمتشابكة، وأخيراً فإن للمتلقى نصه الخاص، فهو الذي يكمل الدائرة عندما يقوم بدوره في توليد الدلالات، وبالرغم من صعوبة فصل هذه النصوص عن بعضها البعض في العرض المسرحي، إلا أنه لغرض الدراسة سيتم التركيز على نص الممثل بوصفه محور هذه الدراسة، في علاقته بعناصر العرض الأخرى، خاصة تلك العناصر فائقة التكنولوجيا والتي اقتحمت العنصر البشري الوحيد وهو الممثل، الأمر الذي يتطلب وعياً بطبيعة هذه العناصر التكنولوجية، والتي تنطلق من مرجعيات معرفية وفلسفية وتقنية وفنية مثل السينما والفيديو والفن التشكيلي، بما يحتويه من كتل ومساحات وخطوط وألوان وإضاءات وظلال، بالإضافة إلى فنون الأداء الأخرى مثل الرقص بوصفه أحد العناصر المكونة لتشكيل الصورة في الفضاء المسرحي، ولما كان عمل الممثل يقوم على عنصرين أساسيين أولهما لفظى، والآخر جسدي، فإن هدفنا في هذه الدراسة ينحصر في أمرين:

الأول: تحليل عمل الممثل من خلال العناصر التشكيلية الأخرى في فضاء العرض المسرحي.

الثانى: اقتراح التدريبات الملائمة لتهيئة المثل لمجابهة الغزو التكنولوجى الذى طرأ عليه فى المسرح المعاصر والذى كاد يلغى دوره .

#### المبحث الأول: المثل في المسرح المعاصر

تراجع دور الكلمة من جديد في المسرح المعاصر لحساب الهيمنة اللافتية للنظر للصور التي باتت تشكل العنصر الأهم في حياتنا اليومية، بل وتؤثر في سلوكياتنا اليومية، بل وفي ردود أفعالنا لحظة بلحظة، وكأن هذه الصور أصبحت تستعمر وجودنا اليومي، لاسيما في ظل الطفرات السريعة للتطور التكنولوجي الذي أصبحت سرعته تفوق سرعة إدراكنا له بمراحل، فنحن " نعيش الآن في عالم تتخلله الصور بشكل خاطف وسريع وتهيمن عليه، حيث تملأ الصور الصحف والمجلات والكتب والملابس ولوحات الإعلانات وشاشات والمجلدة في تاريخ البشرية عامة، لقد أصبح المجتمع الإنساني لم يحدث في تاريخ البشرية عامة، لقد أصبح المجتمع الإنساني تقوم الصور بالوساطة، خلاله، في الأنشطة الإنسانية كافة"(١)،

وكان لابد أن ينعكس ذلك على الفنون بشكل عام، وبالطبع كان للمسرح والعرض المسرحي نصيب في استخدام تكنولوجيا الصور، الأمر الذي وضع المخرج المسرحي والسينوغراف المعاصرين أمام تحديات لا تتعلق بالإبداع فحسب، بل بالمعرفة، وملاحقة المعارف والثقافات والعلوم الحديثة، بدراستها ليتعلمون كيف يوظفونها في إبداعاتهم، ولم يكن المثل بالطبع بوصفه العنصر الرئيس في العرض المسرحي بمنأى عن تلك التطورات في المعرفة والتطور التكنولوجي، فلقد استخدمته التكنولوجيا بدون وعي منه، وأصبحت هيئة الممثل جزءاً مهماً من تكوين الصورة، بل إنه لم يعد فقط الكائن الحي الوحيد الذي يتحرك في الفضاء المسرحي، بل قدمت التكنولوجيا استنساخاً لهذا الممثل الحي على المسرح حتى بات المتفرج يدرك بحواسه تلك الصور دون أن يفرق بين ما هو حقيقي وما هو صورة مستنسخة ببراعة عن طريق تقنيات فائقة التكنولوجيا مثل الهولوجرام Hologram على سبيل المثال، وهو التصوير التجسيدي ثلاثي الأبعاد، والذي يقوم بتسجيل الضوء المشتت من جسم حى باستخدام أشعة الليزر، ليعطى شكلاً لهذا الجسم يطفو كمجسم ثلاثى الأبعاد على خشبة المسرح أمام المتفرجين، ولم تتوقف التكنولوجيا باستنساخ صور مجسدة للممثل فحسب، بل هي أيضاً تجسد لنا المشاعر والأفكار وما يعتمل داخل الشخصية التي يؤديها الممثل، وكأن التكنولوجيا أخذت على عاتقها تحقيق أحلام "جوردون كريج" Edward Gordon Craig بمسرح الرؤى الذي سوف يستغنى في المستقبل عن الواقعية وبالتالي عن الممثل الواقعي، عندما قال: " فلنتخلص من الشجرة الحقيقية، فلنتخلص من الواقعية في الإلقاء، ولنتخلص من الواقعية في الحركة إذا أردنا أن يئين الأوان للتخلص من الممثل...ونحن إذا تخلصنا من الممثل فلن يكون ثمة مخلوق حي يوقعنا في مشكلة الربط بين الواقع والفن، لن نرى فوق المسرح هذا المخلوق الحي الذي تتراءى فيه اختلاجات اللحم وأمارات ضعفه" (٢) ، ولمواجهة غرور الممثل دعا كريج إلى ممثل جديد يكون بمقدوره الخلق والإبداع أكثر من أن يكون مجرد متقمصاً، أو محاكياً أو مقلداً، وطالب في بادئ الأمر أن يكون هذا الممثل بمثابة نسخة إيجابية أكثر مرونة من الدمية، ليستطيع أن يتحول إلى نغمة في حالة هارمونية متوافقة مع باقى مكونات العمل الفنى الأخرى، وقد كان غرضه من ذلك هو ضرورة أن يتشبه الممثل بالدمية كي يتعلم كيف تكون حركاته وإيماءاته وإشاراته وتصرفاته كلها تحت سيطرته، أو بالأحرى تحت سيطرة المخرج الذي يشكل بها إلى جانب



عضوياً لجسمه لدرجة تحويله إلى حالة من المرونة البلاستيكية، فقد كان مايرهولد يؤمن أن كل حركة خارجية تنبع من حالة دافعة نفسية داخلية، وهذه الحالة النفسية مرهونة بالتالي بعمليات جسدية محددة، و بناءً عليه فالمثل عنده مطالب باكتشاف الوضع الصحيح لحالته الجسدية الملائمة للدافع ورائها، ليحقق الأثر المطلوب، كما يحقق له الحضور والجاذبية أثناء الأداء أمام المتفرج، ومن هنا جاء الممثل عند مايرهولد مبدعاً لأشكال بلاستيكية في الفضاء المسرحي على المستويين الزماني والمكاني، أكثر من كونه مجرد تجسيد لأدوار، وهو ما جعله يقسم تقنية البيوميكانيك إلى مراحل ثلاث هي: الاستعداد للفعل ثم توقف، الفعل نفسه ثم توقف، رد الفعل الموازي، وتتحقق هذه المراحل الثلاث من خلال عدد من التدريبات التي تقوم على العلاقة بين جسد الممثل، والفضاء المسرحي، وقد استهدف مايرهولد من ذلك تنظيم الاستجابات الانفعالية العضلية للممثل، ومن ثم طلب من ممثليه" أن يستبعدوا تماماً كل المشاعر الإنسانية، وأن يخلقوا نظاماً يقوم على قوانين ميكانيكية، فعلى الممثل أن يكون مثل الآلة، فحركة شقلبة أو وثبة، أو هزة للرأس، كافية كي تنقل حالة انفعالية معينة"(٥)، ولذا جاءت تدريبات البيوميكانيك هادفة إلى تهيئة جسد الممثل لأداء الحركات والأوضاع الجسمانية المطلوبة، بشكل تحول الممثل معه إلى آلة حية في حالة استعداد دائم لأداء أية حركات أو إيماءات أو أفعال أو ردود موازية لهذه الأفعال، مما يمكن معه القول أن البيوميكانيك الذي وضع إرهاصاته مايرهولد أصبح علماً وتقنية فيما بعد على يد التكنولوجيا التي قدمت لنا ممثلاً بلاستيكياً مرناً يشكل الفراغ من خلال حركاته وإشاراته وإيماءاته وتصرفاته وسلوكياته وما تخلفه من تكوينات وخطوط، وربما بألوان واضحة وصريحة، تحمل المغزى المطلوب، كما شكل "أدولف آبيا" Adolphe Appia حلقة مهمة في هذا الصدد عندما حلم بمثل يتفاعل مع المناظر والكتل والمساحات ليشكل معهم كتلة واحدة ثلاثية الأبعاد، تتكون هذه الكتلة وفق أصول معمارية تشكيلية ذات مستويات متدرجة مع حركة الممثل الحي بغرض إبراز قدراته التعبيرية، بوصفه الذي يلعب دوراً حاسماً في المعنى العام للعرض،" فالممثل يحمل-على سبيل المجاز-في إحدى يديه النص المسرحي، وفي الأخرى فنون الزمان، تلك حزمة واحدة، وعندما يضم يديه (النص المسرحي+ الفنون المرتبطة بالزمان) وبواسطة الحركة يخلق العمل الفني الكامل، وهكذا فإن حركة جسد المثل هي المبدع الحقيقي للفن السامي، وهي التي تحمل

مكونات أخرى الصورة العامة للعرض، لقد أراد "كريج" أن يدعو لمثل مقدس يعيش في حالة تصوف قصوى ويسمو بروحه كما هو الحال في الطقس الديني، وكأنه يبشر بفن جديد سوف يتجلى فيما بعد على يد التكنولوجيا التي أصبحت تتدخل في كل أعمال البشر نيابة عنهم، وهو ما اتفق أيضاً مع تصورات "أنتونين آرتو" Antonin Artaud الذي بشر بممثل المستقبل الذي نشاهده اليوم في مسرح الصور، وذلك عندما نادي بتحويل المشلين إلى كائنات احتفالية كرنفاليه، يعتمدون على التداعيات التعبيرية بأجسادهم، وأرواحهم، عندما رأى أن المسرح هو فضاء مادي ملموس، ويتطلب أن يملأه الممثل بلغة مادية تخاطب حواس المتفرج، وأن تكون تلك اللغة المادية بمعزل عن الكلام المنطوق، و انطلاقاً من إيانه بأن فن المسرح هو تمثيل مرئى لكل مفردات الواقع رأى " أن الأشياء أو الماديات أو الجمادات تلعب دوراً رئيساً في هذا المجال" (٣)، والممثل عنده مطالب باستخدام جسمه في التعبير عن الصور والانفعالات أكثر من الكلمة المنطوقة، التي فضل استبدالها بصوتيات تقترب من الصرخات والتأوهات، الأمر الذي ربما يستطيع معه الممثل أن يحول العرض المسرحي إلى فرجة كرنفاليه، في محاولة للتأثير في ذهن ووجدان وحواس المتفرج، وتحريره من غرائزه الانفعالية السلبية، وتطهيره بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، لاسيما عندما يقوم الممثل بأداء مواقف درامية تتسم بالعنف والقسوة، ويذكر أيضاً في هذا الصدد المخرج الروسي "إلكسندر تايروف" Alexander Tairov الذي طالب بممثل مختلف لا يتوقف عند كونه مجرد كتلة ثلاثية الأبعاد، حيث كان يرى أن الحركة الجسدية للممثل أكثر أهمية مما ينطق به، فمن خلال تشكيله لحركته يتولد تكوين مبتكر من داخل نفسه، وتخرج منه إضاءات شعرية ومعان رمزية تأخذ المتلقى إلى المتعة البصرية بقدر ما تأخذه إلى تفصيلات العمل الفني والفوضى في ذاتية التكوين، وهو الأمر الذي عالجته تكنولوجيا الصور في عصرنا بشكل أكثر ابهاراً، فالممثل بهيئته وجسده يعد عنصراً مهماً في البنية التشكيلية في رأى تايروف، وعندما تدخلت التكنولوجيا تجاوزت رؤى تايروف للوصول إلى ممثل مصنوع ببراعة وإبداع فائق، اقتراباً من أفكار "مايرهولد" Bio-mechanice في البيوميكانيك Vesvold Meyerhold عندما نظر إلى الممثل بوصفه آلة يمكن تطويعها ميكانيكياً و شكلياً ليكون مستعداً لأداء الدور المكلف به، بغرض" إبداع أشكال بلاستيكية في المكان"(٤)، وعلى هذا الممثل أن يهتم بالأبعاد الخارجية للدور، الأمر الذي يتطلب تدريباً فيزيقياً و



فى داخلها سر العلاقات المتدرجة التى تجمع بين العناصر المتصارعة، إنها تحتل مكان الرأس من الجسد، لذا إذا أردنا أن نبحث عن مكانة الفنون الأخرى في الفن الدرامي، فعلينا أن نبدأ بجسد الفنان المسرحي، ذلك الجسد الحي اللين المرن المطواع، كنقطة انطلاق، كبداية للبحث" (٦)، ولذا فقد تحولت وحدات المنظر عند "آبيا" إلى عدد من الخطوط الأفقية، والعامودية، والمائلة، يتألف من تنسيقها على صورة ما (سواء بالتناغم أو التضاد أو التقاطع أو التلاقي، أو التوازي) مع بعضها البعض ومع حركة الممثل، حيث فطن "آبيا" في وقت مبكر إلى أن هذه الوحدات المنظرية ومكوناتها من الخطوط سالفة الذكر عندما تتضافر مع حركة الممثل الحي فإنها تكشف عن التناسب بين الفضاء المسرحي وما تشغله كتلة الممثل في حيز ما أثناء الأداء، قياساً لهذا الفضاء المسرحي، ومن وجهة نظر علم الجمال رأى آبيا " أن فكرة المشاعر الجسدية الجمالية سوف تصبح قادرة على توجيه وإرشاد أولئك الذين لايزالون يفتقرون إلى التجربة الفعلية للحركة التشكيلية، فإذا ما تواصل هؤلاء وتأثروا بالأشخاص الذين استمتعوا بحق بمعرفة حياة الجسد، فإن ذلك سوف يغدو شيئاً نفيساً غالياً في حقيقة الأمر"(٧)، كما قامت الإضاءة والمؤثرات المرئية وكذلك الصوتية والإكسسوارات عند "آبيا" بأدوار مهمة في طبيعة عمل الممثل وأدائه أمام المشاهدين، وهو ما نجد انعكاسه المثالي في أعمال المحدثين ممن وظفوا التكنولوجيا لتحقيق غايات آبيا بصورة أكثر دقة ومثالية، حيث كانت المشكلة الجمالية التي واجهت آبيا في تصميم المناظر تكمن في بحثه عن الحلول الموضوعية المتعلقة بإقامة علاقة سببية بين الأشكال في الفضاء، تلك الأشكال التي يتميز بعضها بالسكون والبعض الآخر بالحركة، وبناءاً على ذلك حدد آبيا العناصر التشكيلية في التصميم المشهدي في أربعة عناصر أساسية وهي (المشهد المرسوم المتعامد الخطوط-الأرضية الأفقية-الممثل المتحرك-الفضاء المضاء الذي يبشمل الجميع)، ومن ثم، يجب أن تمتزج هذه العناصر الأربعة للوصول إلى الوحدة التعبيرية المؤثرة تأثيراً حسياً في المتفرج، مع الوضع في الاعتبار أن الممثل كعنصر مهم من هذه العناصر هو وحدة القياس أو محور الارتكاز الذي تلتقى عنده عناصر التشكيل الأخرى، كما فكر آبيا النحت في الصلصال وهو يصمم نموذجاً لأرضية خشبة المسرح، وهو ما وجد صداه فيما بعد في تقنيات الجرافيكس Graphics والديجيتال Digital وغيرها من التقنيات التي حققت أفكار آبيا بشكل أمثل.

ويعتقد الباحث أن من وظفوا التكنولوجيا في عمل الممثل كانوا ينطلقون من رؤية واحدة حول طبيعة فن الممثل اشترك فيها كثيرون، وهي أن الممثل يقوم بأداء شخصية وهمية، غير واقعية، إنها شخصية مختلقة غامضة، تكشف عن ماهيتها بالتدريج، لتصبح تلك الشخصيات التي يؤديها الممثلون جزءاً من حيوية وحياة العرض المسرحي، وذلك من خلال الانفعالات التي تنتاب كل ممثل وجسده أمام المتفرجين، أليس هذا باختصار مكثف عمل المثل الأولى؟!، فهو يخوض في سبيل إنجاز عمله رحلة طويلة من الحركات الدالة عندما يتحرك أفقياً دلالة على الانطلاق بسرعة، ويتحرك رأسياً لأعلى للتعبير عن التصاعد والتحرر، ويتحرك في مسارات مائلة أو منكسرة بطريقة أو بأخرى، للدلالة على الاضطراب وعدم التوازن في دخيلة الشخصية كما في مشاهد التعبير عن العقبات التي تواجهها الشخصية في سياق ما، كما تدل حركة تراجع الممثل إلى الخلف، والتي تقلل من تركيز الانتباه إليه بعدم الأهمية أو بقصد إخفاء شيء ما، أما التقدم نحو الأمام فقد يدل على تركيز المخرج على الشخصية وإبراز تفاصيلها بوضوح، وفي المقابل استطاعت التكنولوجيا في وقت لاحق بتحقيق كل هذه الدلالات المطلوبة، على شكل صور متتابعة ومصاحبة لأداء الممثل الحي الذي يكون أقل حركة بل وأقل جهداً عن ذي قبل، فلقد فرضت عليه التكنولوجيا أن يقتصد في حركاته وسكناته، ولم تتوقف التكنولوجيا عند حد القيام بأعمال نيابة عن الممثل فحسب، ولكنها أيضاً استخدمت جسده الحي كجزء من البنية التشكيلية، بل أحياناً تصنع من جسده شاشة عرض، يرى المتفرج من خلالها صوراً دلالية متحركة، وقد يتحول الممثل إلى قطعة إكسسوار يتم استخدامها استخداماً دلالياً، أو أن يتحول جسده إمتداداً لشكل ما في الصورة المسرحية، ولاشك أن الممثل سواء بوعى منه أو بغير وعى بطبيعة عمل تلك التكنولوجيا فهو يساهم بدرجة ما في جذب المتفرج لسينوغرافيا العرض، فهو لايزال مركز التكوين والموقف الدرامي، فأحياناً هو الذي يحدد مكمن القوة والضعف فيها، وهو الذي يحدد صدارة الصورة المطلوبة، ولما كان المسرح نتاجاً لتكامل النص مع التعبير الصوتى والحركى للممثلين وتفاعلهما مع الديكور والإضاءة والأزياء، فتظهر من هنا إمكانية استخدام الحاسب الآلي في جزء من الديكور والمؤثرات الصوتية والضوئية، وعلى سبيل المثال: يمكن استخدام شاشات للعرض متصلة بأجهزة حواسب لتعطى مؤثرات مكملة للديكور، ويمكن استخدامها على هيئة مجموعة كبيرة يتحكم فيها أكثر من

جهاز حاسب، بحيث تُكون مُؤثراً قد يكون على شكل أجزاء من صورة أو صور مختلفة وتتغير من شكل إلى آخر لتعطى المؤثر المطلوب، وباستخدام تكنولوجيا العرض هذه مع بعض برامج الحاسب الآلي مثل D Graphics3 أو Virtual Reality يمكن تكوين شعور بالعمق وبمناظر مختلفة تتناسب مع العرض المطلوب، وتتميز بإمكانات ديناميكية لا تتوافر في الديكور المبنى بالأساليب التقليدية، وعلى سبيل المشال يكن لهذه الديناميكية أن تسمح بتغيير عناصر العرض مع الاستفادة من عروض فيديو أخرى لتكون جزءاً مكملاً للخلفية، إن هذه المؤثرات الفعلية أو الحقيقية هي استثمار أقصى الطاقات غير النهائية لجهاز الحاسبب الآلي في ابتكار أدوات العمل الفني ورموزه واستنساخها صوتاً وصورة بحيث يتعدى تأثيره على المشاهدين أحياناً حاجز الواقع إلى عالم ما وراء الواقع الافتراضي أحياناً أخرى، والمؤثرات الفعلية تقدم لمستخدم الحاسب الآلي أدواتها التي تجعله يغوص في تجربة وهمية أو إيهاميه بحيث تبدو كأنها واقع ملموس، وعندما يرى المشاهدون تلك المؤثرات الفعلية تشعر نسبة منهم أنهم يشاهدون العمل وكأنهم داخل جهاز الحاسب نفسه، وذلك حيث تكون المؤثرات الواقعية قد جرى تكوينها، ومن المجالات التي شهدت توظيف أشعة الليزر بدرجة عالية من الكفاءة هو مجال التصوير ثلاثي الأبعاد أو الهولوجرام الذي سبقت الإشارة إليه، والذي يمنح المتفرج صورة تتشابه تماماً مع الصورة الحقيقية، مما يُؤثر تأثيراً مباشراً وغير مباشر في عملية الإبداع الفني عند كل من المخرج ومصمم السينوغرافيا وبالطبع الممثل.

#### المبحث الثاني: أساليب بناء صورة الممثل

إن الصورة في مفهومها العام هي تمثيل عقلي لخبرة حسية سابقة للواقع، حيث تقوم الصورة بنقل العالم الموضوعي في عدد من الوحدات البصرية بأشكال مختلفة يتم إدراكها بصرياً أو ذهنياً تخيلياً Fantasy، أو خيالياً Imaginary، وذلك على اعتبار أن "الخيال هو القدرة النشيطة على تكوين الصور والتصورات الجديدة" (٨)، وهذه الأشكال إما أن تكون اختزالاً أو تكثيفاً أو اختصاراً للواقع، أو تكون تصغيراً أو تكبيراً له، أو تخييلاً عن طريق التحويل والإيحاء بالواقع بأشياء أخرى، ويأتي تمثيل الواقع بالصور إما بالمحاكاة المباشرة لهذا الواقع، أوعن طريق التماثل مع هذا الواقع، أوعن طريق المفارقة، الانعكاس الجدلي الذي يشيره الواقع، أو عن طريق المفارقة،

وبالتالى فإن الصورة المسرحية هى تلك الصورة المشهدية البصرية، التى يتخيلها المتلقى ذهناً وشعوراً وحركة، حيث تتكون الصورة المسرحية فى الغالب من مجموعة من الوحدات البصرية التخيلية المجسدة، أو غير المجسدة على خشبة المسرح، وهى ليست مجرد شكل مرئى يدركه المتلقى بحواسه فقط، وإنما هى بمثابة الإطار الذى ينظم العلاقات البصرية واللفظية، الساكنة منها والمتحركة، الجماد منها والحي، وهى أيضاً تعد تجسيداً تعبيرياً أو رمزياً مصغراً للواقع وللحياة عموماً، وعليه فإن العرض المسرحى يتضمن صوراً متعددة تتحد فى علاقة واحدة بسياق فكرى وفنى عام محدد، ويشكل المثل وجسده محوراً أساسياً تلتقى عنده دلالات جميع الصور فى العرض المسرحى، وهذه الصور المتعددة تأتى من خلال أشكال مختلفة وهى:

أولاً: الصور اللغوية اللفظية: (وتكون إما تقريرية أيقونية أو رمزية)، والصور اللفظية هي تلك الصور التي ترصد العوالم المرجعية والممكنة المبنية على الافتراض والتخييل، وتعتمد على ذلك التمفصل المزدوج—ويعني تجزئة اللغة إلى مقاطع أو وحدات دالة— الذي يقوم على ثنائية الفونيم) Phoneme وهو أصغر وحدة صوتية تستعمل في بناء الكلام) والمونيم) Moneme وهو أصغر وحدة صوتية لها معني)، والفونيم والمونيم هما وسيلتا التواصل بين الناس، وقد تأتيان على شكل حوار أو سرد، وبشكل عام فهما تحملان من بين طياتهما تجليات الصورة البصرية، وذلك على اعتبار أن لغة بين طياتهما على الاستعارة الأيقونية التي ثيء ما المسرح تتجاوز نطاقها الحسى الحرفي وسمتها التقريرية المسرح تتجاوز نطاقها الحسى الحرفي وسمتها التقريرية ألأيقونية إلى نطاقات أخرى بلاغية ومجازية موحية ودالة عن أشياء أخرى ترتبط وسياق العرض العام.

ثانياً: الصور الحركية: (وتكون إما أيقونية، أو رمزية، أو تعبيرية)، ويقصد بها الصور التى تقوم بتأطير عالم المشاهدة لكل ما يتحرك في الفضاء المسرحي، وهي تدخل ضمن عمل المخرج الذي يقوم بتصميمها للممثل مع الوضع في الاعتبار علاقتها بالعناصر السينوغرافية الأخرى، حيث يتم تصميمها بشكل مركب، استناداً على تداخل مجموعة الفنون والصور التي تساهم في خلق صورة مشهديه مرئية وبصرية (ذهنياً، ووجدانياً).



ثالثاً: الصور التشكيلية: وهى تلك الصور التى ترتكز على تأثيث الفضاء أيقونياً و دلالياً، وتحويله إلى إبداع تشكيلى، وهو يكون كالآتى:

- ١- تشكيلي: وهو كل ما هو مرئي على المسرح.
- ٢- جسدى: ويشمل كل الأجساد المتحركة على المسرح.
- ٣- صوتى: ويتمثل في كل الصوتيات اللفظية وغير اللفظية
  في المسرح.
- 3- لونى: والذى يتمثل فى ألوان الإضاءة ، الأزياء،
  والماكياج.
  - ٥ ضوئى: ويتمثل في استخدامات الضوء والظل.
- ٦- إيقاعى: وهو ما يشغل حيزاً فى الزمن كالموسيقى،
  والرقص، والحركة.

وبشكل عام تتميز الصور التشكيلية في العرض المسرحي بالتحول الوظيفي الديناميكي والانتقال من حالة إلى أخرى، أثناء العرض، حيث تتأرجح الصورة التشكيلية بين الوحدة اللونية والوحدة الشكلية للخطوط والكتل والمساحات المكونة لها، ومن جانب آخر فإن الصور التشكيلية غالباً ما تنهض على الأبعاد الرمزية للخطوط والأشكال والألوان، والتي تتضافر مع حركة الممثل في دلالات مشتركة، سواء بالتماثل أو بالتباعد والتضاد، فعلى سبيل المثال نجد أن الخط الرأسي في الصورة التشكيلية يدل على تسامى الروح والحياة والهدوء والراحة والنشاط، بينما يدل الخط الأفقى على الثبات والاستقرار والصمت والتوازن، أما الخطوط المائلة فقد توحى بالسقوط والخطر، أما الخط المنحنى فقد يدل على عدم الاستقرار والاضطراب والعنف، ومن ناحية أخرى نجد أن الأشكال داخل الصور التشكيلية تحمل هي الأخرى دلالات محددة داخل السياق العام، فعلى سبيل المثال تعبر الأشكال التجريدية عن الحقيقة الداخلية والعميقة في نفس الإنسان، أما الأشكال المتجهة إلى الأعلى فإنها توحى بحالة من السمو والروحانية، والأشكال المنحنية أو المستديرة فإنها تعبر عن حالة من التيه الذي تعيش فيه الشخصية، و فضلاً عن ذلك فإن الصورة التشكيلية في العرض المسرحي لا تكتمل، ولا يمكن إدراكها إلا بفعل عنصرى الإضاءة واللون اللذان يقومان بدور مهم ودال في التأكيد على الحالات الانفعالية والنفسية والمشاعر، وجعلها دالة دلالة مقصودة وليست اعتباطية، فاللون سواء في المناظر أو الأزياء أو الإضاءة هو المتحكم في المزاج اللحظى الذي ينتاب الشخوص على خشبة المسرح في مواقف

درامية معينة، والألوان في الصور التشكيلية قد تكون بسيطة أو مركبة، و دلالاتها قد تكون حرفية تقريرية مباشرة أو إيحائية وتضمينية مجازية وفق السياق الدلالي العام، "فالضوء هو شكل ما من أشكال الطاقة المشعة، ويتكشف العالم البصرى ويتجلى من خلال الضوء،...إن الضوء يكشف السطوح ثلاثية الأبعاد، ومع تغير الضوء تبدو الأشياء-التي تضاء من خلاله- وكأنها تتغير"(٩)، وتتبوأ الإضاءة كأحد عناصر التشكيل في العرض المسرحي أحد أهم العناصر الدالة والفاعلة في تأكيد الصورة العامة للعرض المسرحي، لما تحمله الإضاءة من أهمية في عمليات الدلالة والإشارة والرمز، فهي التي تجذب انتباه عين المتفرج على الصورة التي يبغى صنَّاع العرض بثها أمامه، وهي أيضاً العنصر الذي نال حظاً وفيراً من التطور، بتطور التكنولوجيا، فبالرغم من وجود الإضاءة كعنصر من عناصر العرض المسرحي عبر مراحل تطوره التاريخي منذ اليونان حيث كان العرض يعتمد على مصادر الضوء الطبيعي من شمس وقمر ونجوم، ومصادر الضوء الصناعية مثل الشموع والمشاعل والمصابيح التي كانت تعمل بالزيت، ثم المصباح الكهربائي، حتى وصلت في المسرح الحديث إلى درجات قصوى من التطور والتقنية، حيث عرف المسرح الحديث الإضاءة الأمامية، والخلفية، والعلوية، والأرضية، والبؤرية، والتموجية، والثابتة، والمتحركة، والتي ساعدت على تأطير الأحداث الدرامية وإحداث التأثيرات المطلوبة في نفوس المتفرجين الذين يشاهدون العرض المسرحي، حتى باتت الإضاءة المكون الأساسي للصور المتحولة والمتغيرة طوال العرض، وهو ما كان قد وضع أسسها كل من "كريج" و"آبيا" اللذان أسسا لاتجاه استخدام الإضاءة بطريقة رمزية دالة، وجاءت إضاءاتهما التموجية لتصور الممثلين حركياً و انفعالياً و وجدانياً، إلى جانب تجسيد المواقف الدرامية فوق خشبة المسرح، والاهتمام بوضع أجساد الممثلين تحت الإضاءة البؤرية بالتركيز الضوئى على جزء من الجسد، وكشف تعبيراتهم الوجهية بشكل أكثر دقة، بحيث تصبح مرئية من لدن المتفرج بشكل واضح، وفي المسرح المعاصر نجدها قد وصلت إلى درجات فائقة بتقدم التكنولوجيا، واستخداماتها في الإضاءة المسرحية، وأشعة الليزر التي يمكن أن تغمر جسد الممثل دون أن يكون لها امتدادات أو انعكاسات خارج حدود الجسد المضاء، فعلى سبيل المثال نجد المخرج الأمريكي المعاصر "روبرت ويلسون" Robert Wilson وقد استعمل الضوء المتحرك والمتقاطع والمتراكب بشكل يتوافق مع الموسيقي، كما نجد المخرج والسينوغراف اليوناني المعاصر



"يانيس كوكوس" Y.Kokkos الذي رأى أن الإضاءة هي أهم عناصر الصورة التشكيلية في العرض المسرحي، أكثر من المساحات المرسومة أو حتى الأزياء، فالإضاءة هي التي تؤكدها أو تلغى وجودها، وهي التي تحدد تركيبها اللوني، والدلالي، وبالتالي فهي التي تحقق الرؤية المتكاملة في عناصر الإضاءة والصوت والديكور والملابس التي تتضافر من أجل خلق الصورة المسرحية العامة للعرض، وهو ما أكده بقوله: "عندما أقوم برسم منظر لا أرسمه كاملاً، أو قد أرسمه بصورة تقريبية، وفي بعض الأحيان أقوم برسم لوحة درامية أجمع فيها جميع الحركات التي لا يمكن أن نراها مجتمعة، ولكن هذه الحركات في مجموعها تخلق مناخ اللوحة، وبفضل هذه الرسوم البسيطة أستطيع في بعض الأحيان أن أعدل من وضع الجسم، والاستمتاع بالرسم هو طريقي لشغل المساحة والفضاء بالأجسام"(١٠)،ومن هنا يمكن القول إن الممثل بوصفه الرمز المادى الرئيس في الصورة المسرحية، حيث يقدم دلالاته من خلال أفعاله على المسرح، عندما يتفاعل مع لغات خشبة المسرح الأخرى، يصبح هو نفسه بمثابة " السطح الذي تنقش عليه الأحداث نفسها، والذي تقتفي آثاره اللغة، وتقوضه الأفكار، ومحور الذات المفتتة التي تبني وهم الوحدة الجوهرية"(١١)، فالممثل هو المسؤول عن بناء مفردات لغته الجسدية والصوتية التعبيرية لتحقيق أهداف دلالية مقصودة في علاقته بمكونات العرض الأخرى، "تلك العلاقة التي تربط فاعلا بشيء ما"(١٢)، إلا أنه من الجدير بالذكر هنا أن الممثل يتمتع بالثراء الرمزي من ناحية، وبواقعية التعبير الإنساني من ناحية أخرى، الأمر الذي يمنحه صدارة ومرونة في العرض المسرحي لا تتوفران في أي عنصر آخر بنفس القدر، ولذا فإن كافة دلالات العرض المسرحي تتمركز حوله، وتنطلق منه، وتعود إليه، فهو لا يقوم بإنتاج المعنى المقصود بمفرده، ولكن عن طريق علاقات التأثير المتبادل بينه وبين باقبي عناصر الصورة المسرحية، التي تتضافر جميعها على حد تعبير "رولان بارت" Rolan Barthes في "زخم من العلامات"(١٣)، و دائماً نجد أن الممثل هو الذي يحول هذه العلامات من الواقعية إلى الإيهام، عندما يتحول من حقيقته المادية إلى بناء دلالي يرمز ويعبر عن رسائل محددة، وهو ما عبر عنه "ستانسلافسكي" Stanislavski بالتجسيد الإبداعي، "الذي يعتمد على قدرة الممثل على امتلاك تقنية جسدية خاصة، ذات انتماء قومي إلى قاموس الحركة والتعبيرات الجسدية العامة في مجتمعه، وهي التقنية المنوط بها مسؤولية تحويل قوى الطبيعة الأولية (أو الموهبة) إلى عمل مفيد"(١٤)، وفي هذا السياق التي تسير عليه

دراستنا هذه لابد وأن نتعرض بمزيد من التفصيل حول تعرض علم الدلالات لتحليل أساليب إنتاج الممثل لدلالاته وعلاماته، ويتتبع العوامل الكينزية Kinesis التي تعنى بالأوضاع الجسدية وفق نمط اجتماعي/ثقافي/أنثروبولوجي معين، وذلك على اعتبار أن لكل شعب حركاته، كما يبحث في الكيفية التي يؤدى بها الممثل دوره، لتحقيق أثر حسى ما في المتفرج، كما يعنى في تحليلاته بدراسة الاستخدامات المختلفة لجسد الممثل، من حيث امتداد وتنوع وتباين مجالات رؤيته، تركيزاً على طريقة تعامله مع الفضاء المسرحي بما يحويه من صور مسرحية، تتحول وتتغير وتتنوع بناءأ على عوامل نفسية واجتماعية وفلسفية وأنثروبولوجية، والتي تكون مفردات الصورة المسرحية أو اللغة المسرحية التي اعتبرها "سوسير"-Ferdinand de Saussure أحد نظم العلامات التي تصور فيها العلاقة اللغوية على أساس ثنائي" دال Signiferومدلول Signfied، " ولذا فإن العلامة عنده تقرن مفهومها دائماً بصورة حسية، يتولى الجسد إبرازها، وتترك في المتلقى أثراً نفسياً، مما يمكن معه القول أن منطق اللغة الجسدية للممثل يربط بين هذه الصورة الحسية التي هي الدال، وبين مفهومها الذهني وهو المدلول، ولما كان الدال والمدلول اعتباطيان Arbitrary لارتباطهما بالدافع، نجد أن اللغة الجسدية للإنسان في الحياة، وللممثل في المسرح لها القدرة على أن تكون نظم متعددة، تقوم هذه النظم بدورها في تغيير الدلالات التي تولدها"(١٥)، وعلى جانب آخر في علم الدلالات نجد الفيلسوف" بيرس" Charles Sanders Peirce يؤمن بأن البشر يتواصلون ويدركون الأشياء في الحياة عموماً من خلال نظم العلامات، وقام بتقسيم العلاقة بين العلامة Sign وموضوعها Object إلى أيقونة Icon ومؤشر Index ورمز Symbol ، وقد اعتبرت آراء كل من سوسير ، وبيرس ، بمثابة المرتكزات المؤسسة لكافة الدراسات التالية حول الممثل، والتي حاولت تصنيف نظم العلامات الخاصة بالعلاقات بين الممثل وعناصر العرض أو الصورة المسرحية، منها على سبيل المثال تطبيقات كل من "كوفزان" Tadeusz Kowzan، وبافيس P.Pavis ، حيث وضع كوفزان قائمة على هيئة جدول يضم ثلاثة عشر نظاماً من نظم العلامات التي تشارك في بناء الصورة المسرحية العامة، والتي تؤكد مركزية وضع الممثل، كما هو مبين بالجدول التالي: (١٦)

ويضيف "بافيس" إلى كوفزان استبياناً حاول فيه إجراء مناقشة عامة حول العرض تتضمن كافة تفاصيله السينوغرافية



| علامات سمعية(الممثل  | الزمان         | علامات سمعية |                   | النص المنطوق        | ١ – الكلمة.            |
|----------------------|----------------|--------------|-------------------|---------------------|------------------------|
|                      |                |              | الممثل            |                     | ٢ - النغمة.            |
|                      |                |              |                   |                     | ٣ - المحاكاة.          |
| علامات بصرية (الممثل | المكان والزمان |              | الممثل            | تعبير الجسد         | ٤- الإيماء.            |
|                      |                |              |                   |                     | ٥- الحركة.             |
| علامات بصرية(الممثل  | المكان         |              | الممثل            | مظهر الممثل الخارجي | ٦- الماكياج.           |
|                      |                |              |                   |                     | ٧- تصفيف الشعر.        |
|                      |                |              |                   |                     | ٨- الملابس.            |
| علامات بصرية(الممثل  | المكان والزمان |              | ما هو خارج الممثل | شكل خشبة المسرح     | ٩- الإكسسوار.          |
|                      |                |              |                   |                     | ١٠- المناظر.           |
|                      |                |              |                   |                     | ١١ – الإضاءة           |
| علامات سمعية(الممثل  |                | علامات سمعية | ما هو خارج الممثل | الأصوات غير اللفظية | ١٢ – الموسيقى          |
|                      |                |              |                   |                     | ١٣ – المؤثرات الصوتية. |

والوسائط المتعددة.

ولما كان المسرح المعاصر وفق إشكالية بحثنا قد وضع باستخداماته لتكنولوجيا الصور عدداً من التحديات أمام الممثل، فمن الأهمية بمكان إنماء وعي هذا الممثل بطبيعة هذه الوسائط الجديدة والدخيلة على فنه، حيث نجد أن المسرح المعاصر قد استفاد من تقنيات الصورة الرقمية Digital image ، وهي تمثيل لصورة ثنائية باستخدام العد التنازلي على شكل أصفار ووحدات ومعالجتها عن طريق جهاز الحاسب الآلي، حيث يتم فيها اللجوء إلى وضع مخططات وتصاميم رقمية للتصور التشكيلي العام للصورة المسرحية، وذلك باستخدام الحواسب الآلية، فضلاً عن إعادة توظيف الشريط السينمائي وما عليه من مواد فيلميه لتدخل ضمن النسيج العام الذي يشكل صورة العرض المسرحي، وذلك باستخدام الشاشات السينمائية على المسرح، من أجل بناء المشاهد الدرامية على مستوى التصوير والتأطير والتمثيل، عن طريق تحويل هذه المشاهد إلى لقطات وإطارات إلى جوار التمثيل الحي، في بوتقة واحدة تشكل الصورة العامة للعرض المسرحي، وليس مجرد استخدامها كعناصر تأكيدية كما كان الأمر عند رجال المسرح في النصف الأول من القرن العشرين من أمثال بيسكاتور Arwin Piscator وبيتر فايس وبريشت Bertolt Brecht وسفوبودا Svoboda وغيرهم ممن وظفوا المواد الفيلميه بغرض كسر وحدة النص، أو تفكيك

من إضاءة، وملحقات، وملابس، وموسيقي، وإيقاع، وعلاقة كل ذلك بالممثل، الذي يجب أن يكون واعياً بقوانين الاتصال وعناصره والتي تتمثل في (الرسالة/المرسل/المرسل إليه)، وأن يكون واعياً أيضاً بأنه لا يقوم بالتعبير عن ذاته، ولكنه يعبر عن شيء محدد، في سياق محدد، حيث لا يكن تأويل قصدية الاتصال على أنها مجرد نية توصيل علم أو معرفة ما بعينها تكون واضحة ومميزة، لأننا قد نرغب في الإصال دون أن نعرف بشكل جلى مانحن بصدد توصيله"(١٧)، ولذا فلابد أن يفرق الممثل بين التعبير عن شيء محدد، وبين قصدية الاتصال، لاسيما وأنه يتميز بالثراء الدلالي الذي يحكن أن يتعدى ما يقصده إلى معانى ودلالات غير متوقعة، وبمعنى آخر، فالمثل عندما يقوم بمحاكاة حالات نفسية معينة فإنه يقوم ببث دلالات مقصودة للمتلقى، ولكنه عندما يستغرق في استخدام خياله وتلقائيته فربما تتسرب منه بعض الدلالات غير المقصودة، لأنها تحمل أيضاً معانى سيقوم المتفرج بتوليدها وإسقاطها على حواسه، وبناءاً على ما سبق نجد أن صورة الممثل فضلاً عن كونها محور التقاء كافة صور العرض الأخرى، فإنها تتبلور من خلال وظيفة الممثل نفسه بوصفه الفاعل الحي المتحرك بشكل دلالي سواء عن قصد أو عن غير قصد، الأمر الذي يفرض عليه عدد من المتطلبات التقنية والمعرفية الأساسية، خاصة في المسرح المعاصر الذي باتت فيه الصورة المسرحية لا ترتبط فقط بالممثل طوال الوقت، قدر ارتباطها بعناصر "سينوغرافية" أخرى، لاسيما العرض المسرحي الذي يوظف تكنولوجيا الصور،



الكتابة إلى مشاهد متنافرة أو متناظرة، إلى جانب عنصر السرد والحكى والوصف، حتى لا يندمج المتفرج عاطفياً لأغراض فكرية أو سياسية، إلا أن النصف الثاني من ذات القرن قد شهد تحولاً في توظيف السينما والفيديو في مسرح الصور الذي جعل منها عناصر تتشارك مع الممثل وعناصر السينوغرافيا الأخرى في تشكيل صورة العرض العامة، ففي هذا التيار المسرحي الجديد جرى إعادة تجهيز واستغلال خشبة المسرح " درامياً و معمارياً و موسيقياً لاجتذاب انتباه أكبر عدد من المشاهدين...وأصبحت المسرحيات تمزج الآن بين المسرح والموسيقى والسينما والتليفزيون، وتهتم بدرجة أكبر بمشهديه الصور أو السينوغرافيا، وتداخلت الحدود بين الرسم والتصوير والمسرح أيضاً، فأصبحت المسرحيات أقرب إلى اللوحات الفنية الحديثة التى تمزج بين السريالية والتعبيرية والتجريدية وغيرها من فنون التشكيل" (١٨)، وهو ما ينم عنه وصف تيار مسرح الصور بأنه مزيج من الشعر والفلسفة والتشكيل، ففيه لم يعد هناك تمييز بين الفنون المشاركة في العرض، الذي بات يجمع فنون الأداء Performing Arts وهي المسرح والرقص والموسيقي والأوبرا، مع فنون الميديا Media Arts والتي تضم السينما والتليفزيون والفيديو والكمبيوتر، إلى جانب الفنون البصرية (التشكيلية) Visual Arts والتي تشمل الرسم والتصوير والنحت والعمارة والطباعة والزخرفة والخط وما شابه ذلك مع الفنون الأدبية Literary والتي تتضمن الشعر والقصة القصيرة والرواية والمسرحية المكتوبة وما إلى ذلك، وعندما تتضافر وتمتزج هذه الفنون فتتحول كل بدورها إلى أيقونات ومؤشرات ورموز تبث دلالاتها وفق سياق العرض العام، وذلك عن طريق إحداث الدهشة وإثارة الإبهار الذي تدركه حواس المتفرج، من خلال مجموعة من التكوينات، والأنسجة المركبة الغامضة والمدهشة، وفق إيقاع بصرى، لا يستهدف الوصول بالمتفرج إلى رسالة محددة، بقدر ما تبث إليه صوراً تتولد بذهنه في مجموعة لانهائية من الدلالات المتغيرة بتغير المتفرج عن الآخر، دونما النظر إلى الأشكال التقليدية في بنائية النص أو العرض المسرحي التقليدي، ليصل إلى حد أن يتحول العرض المسرحي إلى فضاء جمالي سحرى يقترب من الأجواء الأسطورية والماوراء طبيعية Metata Physika التي تتلاءم مع العصر الجديد الذي تمرد على كل الثوابت والحتميات والبديهيات، وأفرز جماليات جديدة ومبتكرة، تقوم هذه الأشكال والصور الجمالية بإشباع إحساس المتفرج بالجمال، وهذا الإشباع يحدث "عندما نكون قادرين على تذوق الوحدة والتآلف الخاص بالعلاقات الشكلية

فيما بين إدراكاتنا الحسية، وذلك على اعتبار أن الجمال يتم تعريفه عند "هربرت ريد" Herbert Read بوصفه وحدة خاصة بالعلاقات الشكلية نتلقاها من خلال إدراكاتنا الحسية، وهو ما يتفق مع تعريف "كلايف بل" Clive Bell بأنه شكل دال، أي يحمل معنى تدركه حواس المتفرج..(١٩)، وفي مسرح الصور أيضاً " يؤكد الفنان أهمية البعد الكيفي فيما يتعرض له من فنون تشكيلية كالرسم أو النحت، وبذا يحول التجربة المسرحية من موضوعها كوسيلة للسرد في سياق ترتيبي زمني إلى تجربة تنشطها انطباعات الحواس ويسودها عامل المكان" (٢٠)، الأمر الذي يدفعنا إلى محاولة البحث عن مواصفات تدريبية وأدائية تتعلق بالممثل الذي يجد نفسه مدفوعاً بالأداء في هذه النوعية من العروض، التي باتت تنظر إليه بوصفه صورة بلاستيكية، أو صورة تشكيلية متحركة تضطلع بمهمة الإيماء لتملأ الفضاء المسرحي، ودون التقيد بعنصر الزمن الواقعي، مما يتطلب منه تطوير طاقاته تلك لدرجة قد تقترب من التجلى الصوفى التي خلفتها تجارب مايرهولد، وجروتوفسكي Jerzy Grotowski، وبيتر بروك Peter Brook، وباربا Eugenio Barba وغيرهم، حيث الممثل يقع على عاتقه أن يتعلم كيف يبني رموزاً وإشارات تتجاوز الحدود البيولوجية الساكنة، وذلك في مقابل تدريباته التي أفرزتها الاتجاهات النفسية كما كان الحال عند ستانسلافسكي، أو التغريبية كما هو الحال عند بريشت، ليتجاوز ذلك إلى إنماء قدراته على المستويات الفلسفية، والفكرية، والجمالية، والتشكيلية، والدلالية، حتى يستطيع أن يجد لنفسه مكاناً ومكانة أمام هذا الزخم فائق السرعة من التطور التكنولوجي.

#### البحث الثالث: تدريب المثل

هناك وسائط أساسية يمكن من خلالها تدريب الممثل على أساليب إنتاج الدلالات بمشاركة عناصر العرض الأخرى، ويمكن حصر هذه الوسائط ذات علاقة مباشرة بموضوع هذه الدراسة، في أربعة وسائط وهي:

أولاً: الوسائط الجسدية: حيث يعتبر الممثل كائن حى يظهر على المسرح ويدخل فى تجربة افتراضية أو خيالى - خيالية للإشارة إلى عالم آخر - واقعى أو خيالى - غير عالمه.

ثانيا: الوسائط اللعبية: والتي تشمل التعبيرات

الحركية، أو الحركات التعبيرية للممثل، النابعة من جميع أنشطة الجسد الأدائية العرضية التى تنشأ في غير مواضعها الأصلية، أو الاستعراضية التى تظهر مكمن القوة والتفوق والإبهار الذى يعتمد على مهارات حركية فائقة، أو التظاهرية والتى تعنى إظهار المؤدى لما لا يبطنه في الواقع.

ثالثاً: الرسائط الصرتية: والتى تصدر عن جسد الممثل نفسه، والتى هى عبارة عن إشارات تحتوى على نغمة أو عدة نغمات تصدر من أى كائن حى من مواقع معينه فى جسمه، تتشارك جميعها لإنتاج الصوت المعبر.

رابعاً: الوسائط الانفعالية: والتي تصدر أيضاً عن جسد الممثل بناءاً على دوافع نفسية في مواقف محددة.

حيث تقوم هذه الوسائط الأربعة بخلق فضاء مستقل بذاته، يتجاوب، ويتفاعل مع باقى العلامات المسرحية البصرية والسمعية في العرض المسرحي، وهو الأمر الذي يفرض على المثل الوعى والتدريب على التمييز بين علاماته:

1- العلامات الأيقونية: عندما يحاكى الممثل الشيء المطلوب التعبير عنه وفقاً لتقاليد كينزية، أو موروثة، مرتبطة بخبرة وثقافة المتلقى، فهو يقوم بإدارة حوار بصرى يصف فيه تلك الصور العقلية المشتركة بينه وبين المتفرجين، "إن هذه الحوارية البصرية ليست أسلوباً للأداء، ولكنها عملية تساعد على تجديد الأداء، كما أنها تساعد هؤلاء الممثلين والمتلقين أيضاً على الوصول إلى اكتشافات جديدة حول المسرحية التى تؤدى، أو أى أداء إنساني يتم في أى مجال آخر، أيا ما كانت غرابته، مادام يبدو صادقا"(٢١).

٢- العلامات الإشارية: حيث تتضح العلاقة بين العالم الافتراضي على المسرح وبين العالم الواقعي.

٣- العلامات الرمزية: عندما يتفاعل الممثل في إطار منظومة متكاملة من الدلالات في الصورة المسرحية العامة لتوليد المعنى العام.

ومن بين أجزاء جسم الممثل التي تشارك في تأكيد

المعنى المقصود مع عناصر أخرى، وفق نسق محدد ومصمم سلفاً، نجد الآتى:

1- الرجه :حيث تتجلى شفرات حركية إيمائية من الرأس والشعر، والجبهة، والحاجبين، والعين، والأنف، والفم، والذقن، والوجنتين.

٢- اليدين: والتى تتضمن أنشطة إشارية عن طريق الكتفين،
 والكفين، والأصابع، والذراعين.

**٣- الرجلين:** وما تتضمنه من أنشطة حركية انتقالية وتعبيرية.

وبشكل عام تتميز حركات الممثل داخل إطار هذا الفضاء الحركي بعدد من السمات أهمها:

- اتجاه الحركة .
  - قوة الحركة.
- سرعة الحركة.
- استمرارية الحركة.
  - زمن الحركة.
  - كمية الحركة.

وبناءاً على الدلالة الخاصة بكل عنصر من هذه العناصر في علاقته بعناصر الصورة العامة للفضاء المسرحي تتحدد الدلالة المقصود إيصالها للمتفرجين، فعلى سبيل المثال يرتبط اتجاه الحركة دائماً بشخصية ما من حيث الاقتراب أو الابتعاد عن نقطة مثيرة لاهتمام المتفرج، مما يجعل هذا المتفرج مدركاً لنوعية قوى الدفع المتفاعلة في الموقف الدرامي الذي يتفرج عليه، وهذا الإدراك يتم تعريفه بأنه: " إعطاء المعنى للمثيرات الحسية" (٢٢)، والمسألة هنا تتعلق بقوانين الإدراك عند نظرية الجشتالت Gestalt في علم النفس، والتي تتلخص في فكرة أن الكل أكبر من مجموع أجزائه، وقوانين الإدراك-التي تنظم عمليات إدراك الإنسان/المتفرج بحواسه لكل فعاليات الصورة المسرحية-هي إما تعتمد على قانون التقارب الزماني والمكاني لحدث مشابه قابع في ذاكرته مع الحدث المسرحي، أو على قانون التشابه، عندما يقوم بتوليد المعانى من خلال العناصر المتشابهة في الشكل واللون والحجم عندما تتجمع مع بعضها البعض في وحدات، أو قانون الاتصال عند إدراكه للأشياء التي تصل بينها خطوط يمكن إدراكها كوحدة واحدة، أو قانون

الشمول عندما يدرك المتفرج الأشياء كصيغة واحدة إذا كان هناك ما يجمعها ويشملها، أو قانون التماثل أو التطابق عندما يدرك المتفرج الصيغ المكونة للصورة المسرحية كوحدة واحدة، أو قانون الغلق وهو الذي يتعلق بالأشياء الناقصة التي تدعونا إلى إدراكها كاملة وهو ما يتجلى في الخطوط الوهمية بين العناصر التشكيلية في الصورة المسرحية، كما تساعد سرعة حركة الممثل على إدراك المتفرج للموقف ولحقيقة الشخصية، فالحركة السريعة تثير حيوية المتفرج وانطلاقه النفسي والفكري أكثر من الحركة البطيئة التي قد توحى بالخمول والخمود أو لفت نظر المتفرج للتأمل المتأنى في الأفكار والتوجهات والدلالات المقصودة، وبشكل خاص فإن تطبيق مبادئ الجشتالت وقوانينها الإدراكية في تطوير حرفية الممثل إنما يتم عن طريق تحويل خبراته البصرية إلى خبرات ديناميكية تفاعلية، وهو ما يدفعنا إلى البحث عن الأساليب العملية والعلمية للوصول إلى هذا الهدف، وأهمها هو الاستفادة على سبيل المثال من مفاهيم فرويد Sigmund Freud حول نظرية اللعب Sigmund Freud في علم النفس وربطها بتدريبات وأداء الممثل، ومن ناحية أخرى فالإيقاع السريع يولد إيقاع مماثل داخل المتفرج، والعكس صحيح، أما بالنسبة لعنصر الاستمرارية فيتحدد بطول الحركة واستمرارها في الزمان والمكان، كما يرتبط زمن الحركة بتوقيت الكلمة المنطوقة، أو الصوت الموسيقي أو المؤثر المصاحب لها، ومن ناحية أخرى يؤثر عدد الحركات من الناحية الكمية في تتابع زمنى على قوة الحركة، كما يساعد عدد الحركات سواء للممثل الواحد بمفرده أو لباقي الممثلين والمؤدين في تحقيق مزيد من القوة التأثيرية في المتفرج، ويتفاوت هذا التأثير وفقاً لسرعة أو بطء هذه الحركات، والجدير بالذكر أن التكوينات الحركية تتفاعل مع الملابس والإطار التشكيلي العام للصورة، ولقد استطاعت التكنولوجيا الحديثة أن تحقق هذا التفاعل بصور أكثر إبهارا وأوضح دلالة.

وفضلاً عن ذلك فإن إلماء قدرات المثل في التفكير البصرى عن طريق إثارة خياله بشكل دائم، أمر من الأهمية بمكان، إذ تعينه هذه الإثارة في فهم طبيعة الرؤى الخاصة بالواقع الحياتي الذي يعيشه، فالصور التي تأتيه من عالم الواقع أو من عالم الخيال هي دون شك صور حقيقية، "فالمخ يستخدم عمليات متماثلة خاصة بالتصور البصرى يستخدم كي يكون على وعي بهذين العالمين، الخارجي والداخلي...وقكن عملية التصور البصري الإنسان من أن يدمج

العالمين أو الواقعين الداخلي والخارجي في خبرة واحدة مركبة، ومن ثم يقوم بتهيئة المناخ النفسى المناسب الذي يمكن من خلاله التعبير عن الأفكار والصور بطرائق إبداعية"(٢٣)، مما يؤكد على أهمية عنصر الخيال Imaginationبوصفه إحدى قوى العقل في إبداع الممثل والتي تعينه على تخيل الأشياء، ذلك الخيال الذي يتم تعريفه بأنه: "عملية نشطة لتكوين الصور وتحويلها ودمجها في عقل الفنان، وذلك من خلال الوسائط التي يستخدمها في فنه" (٢٤)، إن هذه الوسائط تكمن في جسده وصوته، ومشاعره وأحاسيسه وذهنه، فمن خلال اعتماد الممثل على هذه الأدوات أو الوسائط فإنه لابد أن يكون واعياً تماماً بأن الهدف الأساسي من عمله هو إبداع الصور والأشكال، الأمر الذي يتطلب منه أن ينمى خبراته الوجدانية، وتعلم كيفية تحويلها إلى صور مرئية، أو بمعنى آخر جعل ما هو غير مرئى مرئياً أمام المتفرج، فهو ينتج صوراً بصرية في علاقته مع عناصر التشكيل الأخرى، وينتج صوراً سمعية في علاقته بكل الصوتيات والإيقاعات والموسيقي، كما ينتج صوراً لغوية في علاقته مع النص المكتوب، وعلى هذا فالممثل المبدع هو ذلك الذي تكون لديه القدرة "على أن يرى الأشكال، فيما لا شكل له، وأن يخلق النظام من الفوضى، وأن يحول المألوف إلى غير مألوف، وغير المألوف إلى مألوف، وأن يجسد المرئمي في اللامرئي، وأن يجترح مملكة اللامرئي كي يحولها إلى عالم مرئي خاص ومميز ومدرك" (٢٥).

ومن خلال أساليب الأداء المختلفة يجد الممثل نفسه أمام زخم من هذه الأساليب، تتصدرها ثلاثة أساسية، تفرعت عنها الأساليب الأخرى، وهذه هى ما يمكن أن يتدرب الممثل وفق ما توصلت إليه من نتائج ليكمل صورته التى هى أحد عناصر الصورة العامة للعرض المسرحى:

أولاً: أسلوب ستانسلافسكى فى معايشة الدور على المستويين النفسى والواقعى.

ثانياً: أسلوب الأداء الخارجي دون معايشة عند كل من كوكلان وديدرو.

ثالثاً: أسلوب الأداء الملحمى الذى وضعه برتولد بريشت والذى يستند إلى تقنيات محددة مثل التغريب، والجستوس.



#### المراجع:

- ۱- د. شاكر عبد الحميد، عصر الصورة-السلبيات والإيجابيات، الكويت، عالم المعرفة (٣١١)، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، يناير، ، ٢٠٠٥
- ٢- إدوارد جوردون كريح، في الفن المسرحي، ترجمة: دريني خشبة، القاهرة،
  مكتبة الآداب ومطبعتها، بدون تاريخ.
- ٣- د. حماده إبراهيم، التقنية في المسرح-اللغات المسرحية غير الكلامية،
  القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٨٧
- ٤- فيسفولد مايرخولد، في الفن المسرحي، الكتاب الثاني، ترجمة: شريف شاكر،
  بيروت، دار الفارابي، ١٩٧٩.
- ٥- جيمس روس إيفانز، المسرح التجريبي من ستانسلافسكي إلى اليوم، ترجمة:
  فاروق عبد القادر، القاهرة، دار الفكر المعاصر،١٩٧٩.
- ٦- أدولف آبيا، من مؤلفات أدولف آبيا- وظيفة الفن الحى-الإنسان هو معيار
  كل شيء نظرية في المسرح، تحرير وإعداد: بارنارد هيويت، ترجمة: د. أمين
  الرباط، القاهرة، وزارة الثقافة، إصدارات مهرجان النقاهرة الدولى للمسرح
  التجريبي، , ٢٠٠٥
- ٧- د. شاكر عبد الحميد، الفنون البصرية وعبقرية الإدراك، القاهرة، مكتبة
  الأسرة، (سلسلة الفنون) الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٨
- ٨- يانيس كوكوس، السينوجرافيا والرفقة الجميلة، ترجمة: سهير حمودة، ونورا
  أمين، القاهرة، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات(١٩).
- ٩- ميشيل فوكوه، مقتبس فى: هيلين جيلبيرت، وجوان تومكيز، الدراما ما بعد
  الكولونيالية- النظرية والممارسة، ترجمة: سامح فكرى، القاهرة، وزارة
  الثقافة، إصدارات مهرجان القاهرة الدولى للمسرح التجريبي، ١٩٨٨.
- ١- جيزى فيلتروسكي، الإنسان والشيء في المسرح، ترجمة: نجدت كاظم موسى، القاهرة، مجلة فصول، المجلد (١٣)، العدد(٤)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، شتاء, ١٩٩٥
- ١١- ألين آستون، جورج سافونا، المسرح والعلامات، ترجمة: سباعى السيد،
  القاهرة ، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات، مسرح (١٣٥) ، ١٩٩٦
- ۱۲ سونيا مور، تدريب الممثل، ترجمة: د. زياد الحكيم، دمشق، منشورات المعهد العالى للفنون المسرحية، ، ۱۹۸۲
- ١٣ مدحت الكاشف، اللغة الجسدية للممثل، القاهرة، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات، المسرح(٤٤)، ٢٠٠٦.
- ۱۵- آن أوبرسفيلد، قراءة المسرح، ترجمة: مى التلمسانى، القاهرة، وزارة الثقافة، إصدارات مهرجان القاهرة الدولى للمسرح التجريبي، (٦)،
- ١٥ بونى مارينكا، مسرح الصور، ترجمة: سمية رمضان القاهرة، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات، ١٩٩٤،

#### الهوامش:

- ۱- د./ شاكر عبد الحميد، عصر الصورة-السلبيات والإيجابيات، الكويت، عالم
  المعرفة (۳۱۱)، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والآداب، يناير، ۲۰۰۵،
  ص, ۱۱
- ۲ -إدوارد جوردون كريح، في الفن المسرحي، ترجمة "دريني خشبة، القاهرة،
  مكتبة الآداب ومطبعتها، بدون تاريخ، ص. ۱۰۹
- ٣ د. حماده إبراهيم، التقنية في المسرح-اللغات المسرحية غير الكلامية،
  القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٨٧، ص. ٣٥
- ٤ فيسفولد مايرخولد، في الفن المسرحي، الكتاب الثاني، ترجمة: شريف شاكر،
  بيروت، دار الفارابي، ١٩٧٩، ص. ٣١

- وس إيفانز، المسرح التجريبي من ستانسلافسكي إلى اليوم، ترجمة:
  فاروق عبد القادر، القاهرة، دار الفكر المعاصر،١٩٧٩ ص ٢٩، ٢٩
- ٦ أدولف آبيا، من مؤلفات أدولف آبيا وظيفة الفن الحى -الإنسان هو معيار
  كل شئ -نظرية في المسرح، تحرير وإعداد: بارنارد هيويت، ترجمة: د. أمين
  الرباط، القاهرة، وزارة الثقافة، إصدارات مهرجان القاهرة الدولى للمسرح
  التجريبي، ٢٠٠٥، ص ٢٠٠٥،
  - ٧ المرجع السابق، ص, ١٤٢
- ٨ د./شاكر عبد الحميد، عصر الصورة-السلبيات والإيجابيات، مرجع سابق،
  ص. ٢٠
- ٩- د./ شاكر عبد الحميد، الفنون البصرية وعبقرية الإدراك، القاهرة، مكتبة الأسرة، (سلسلة الفنون) الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٨، ص١٢٥, ١٢٥،
- ١٠ يانيس كوكوس، السينوجرافيا والرفقة الجميلة، ترجمة: سهير حمودة، ونورا أمين، القاهرة، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات(١٩)، ص, ٢٢
- ۱۱ ميشيل فوكوه، مقتبس في: هيلين جيلبيرت، وجوان تومكيز، الدراما ما بعد الكولونيالية النظرية والمارسة، ترجمة: سامح فكرى، القاهرة، وزارة الثقافة، إصدارات مهرجان القاهرة الدولى للمسرح التجريبي، ۱۹۸۸، ص. ۲۸۵
- ۱۲ جيزى فيلتروسكى، الإنسان والشيء في المسرح، ترجمة: نجدت كاظم موسى، القاهرة، مجلة فصول، المجلد (۱۳)، العدد(٤)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، شتاء ١٩٩٥، ص. ١٥٠
- ١٣ رولان بارت، مقتبس في: ألين آستون، جورج سافونا، المسرح والعلامات،
  ترجمة: سباعي السيد، القاهرة، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات، مسرح
  (١٣)، ١٩٩٦، ص ٢١,
- ۱۵ سونيا مور، تدريب الممثل، ترجمة: د. زياد الحكيم، دمشق، منشورات المعهد العالى للفنون المسرحية، ۱۹۸٦، ص. ۲۰
- ٥١ مدحت الكاشف، اللغة الجسدية للممثل، القاهرة، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات، المسرح(٤٤)، ٢٠٠٦، ص. ٤٠
- ١٦ انظر: إلين آستون، جورج سافون، المسرح والعلامات، مرجع سابق،
  ص. ١٤٨
- ١٧ آن أوبرسفيلد، قراءة المسرح، ترجمة: مي التلمساني، القاهرة، وزارة الثقافة، إصدارات مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي، (٦)،
  ٤٣,٥ ص. ١٩٩٤
- ۱۸ د./ شاكر عبد الحميد، عصر الصورة-السلبيات والإيجابيات، مرجع سابق، ص۳۰۲، ،۳۰۲
- ١٩ انظر: د./ شاكر عبد الحميد، الفنون البصرية وعبقرية الإدراك، مرجع سابق، ص٧٧ و مابعدها.
- ٢٠ بونى مارينكا، مسرح الصور، ترجمة: سمية رمضان القاهرة، أكاديمية الفنون، وحدة الإصدارات، ١٩٩٤، ص
- ٢١ د. شاكر عبد الحميد، عصر الصورة-السلبيات والإيجابيات، مرجع سابق،
  ص, ٣٢١
- ٢٢ د. شاكر عبد الحميد، الفنون البصرية وعبقرية الإدراك، مرجع سابق،
  ص.١٦١
  - ٢٣ المرجع السابق، ص٤٢، ٤٣.
    - ٢٤ المرجع السابق، ص. ٤٣
    - ٢٥ المرجع السابق، ص. ٤٤