

# المؤتمر العلمي الدولي الثاني لكلية الدى اسات الإسلامية والعربية للبنات بالسادات



## والمعنون بـــ:

# البحث العلمي في الدراسات الإسلامية والعربية بين مشكلات الواقع وآفاق التطوير

والمنعقد في يومي ٢٨، ٢٩/أبريل/٢٠٢٥م

مقرر المؤتمر

أ.د. أنور محمود المرسى خطاب

وكيل الكلية لشئون التعليم والطلاب

منسق المؤتمر

أ.د. صبري فوزي أبوحسين

أستاذ الأدبوالنقدووكيل الكليةللدى اسات العليا والبحوث

رئيس المؤتمر

أد. سعيد أحمد جمعية

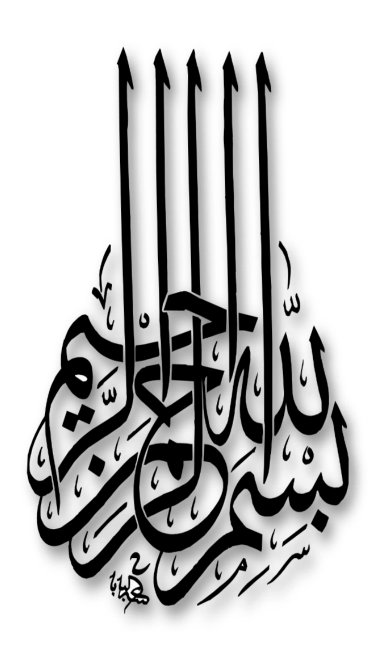
عميد كلية الدى اسات الإسلامية والعربية للبنات بالسادات

أمين المؤتمر

أ.د. سحر محمد محمد عزت

أستاذ الحديث ووكيل الكلية للديراسات العليا سابقًا

الجزءالثالث وثوصيات وتوصيات



#### ملخص البحث

الجزء الثالث من كتاب المؤتمر العلمي الدولي الثاني لكلية الدراسات الإسلامية والعربية للؤتمر العلمي البنات بمدينة السادات وشهادات وجلسة تأبين العلامة محمود توفيق سعد

إعداد وإشراف أ.د/ صبري فوزي أبو حسين

الإيميل: Sabrymhamed@azhar.edu.eg

يتناول هذا الجزء الثالث من كتاب المؤتمر العلمي الدولي الثاني لكلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بمدينة السادات مجموعة شهادات ووثائق تخص مشكلات البحث العلمي لكبار العلماء، كما يشمل كلمات وقصائد في تأبين العلامة محمود توفيق سعد، ضيف شرف المؤتمر، وعضو هيئة كبار العلماء. وقد ختم بأبرز توصيات المؤتمر.

الكلمات المفتاحية: [شهادات/البحث العلمي/ الدر اسات العليا/ تأبين/ محمود توفيق سعد-توصيات]

#### Research Abstract

The third part of The Proceedings of the Second International Scientific Conference of the Faculty of Islamic and Arabic Studies for Girls in Sadat City presents a collection of documents and testimonies addressing various issues and challenges in scientific research as discussed by prominent scholars participating in the conference. This part also includes the memorial session for the late scholar Mahmoud Tawfiq Saad, a member of the Council of Senior Scholars and the conference's guest of honor, featuring scholars' tributes and poetic elegies that express deep appreciation for his intellectual and academic contributions

This section highlights the distinguished position of Dr. Mahmoud Tawfiq Saad and his role in supporting scientific research, while also reflecting the key insights and recommendations aimed at advancing postgraduate studies and academic research in the fields of Islamic and Arabic studies. It concluded with the most prominent recommendations of the conference.

:Keywords

Documents – Testimonies – Scientific Research – Postgraduate Studies – Memorial – Mahmoud Tawfiq

Saa d -Recommendations

# القسم الأول: الوثائق

## ويضم الوثائق الآتية:

الوثيقة الأولى: وثيقة الأزهر في التجديد في الفكر والعلوم.

الوثيقة الثانية: كَيْفَ نَسْتَخْرِجُ مَوضُوعَاتِ لِلبُحُوثِ العِلْمِيَّة؟

الوثيقة الثالثة: في أصول البحث العلمي.

الوثيقة الرابعة: ملاحظات في تحقيق التراث العربي.

الوثيقة الخامسة: أيْن الخَللُ ؟

الوثيقة السادسة: فريضة علاقة الباحث البلاغي بأسفار البلاغيين والمفسرين.

الوثيقة السابعة: أركان فريضة البحث العلمي البلاغي في بيان الوحي في البحوث الجامعية لنيل درجة علمية.

الوثيقة الثامنة: في شأن تطوير برنامج الدراسات العليا في جامعة الأزهر. الوثيقة التاسعة: أوضاع الدراسات العليا في الكليات الأصيلة في حامعة الأزهر.

الوثيقة العاشرة: العلوم الإنسانية في عصر العولمة.

الوثيقة الحادية عشرة: نظام الساعات المعتمدة في الدراسات العليا في الكليات الأصلية في جامعة الأزهر.

# الوثيقة الأولى

# وثيقة الأزهر في التجديد في الفكر والعلوم(١)

# يعلن علماء الأمة من رحاب الأزهر للعالم كله ما يلي:

[1] التجديد لازم من لوازم الشريعة الإسلامية، لا ينفك عنها؛ لمواكبة مستجدات العصور وتحقيق مصالح الناس.

# [٢] النصوصُ القطعيةُ في ثبوتها ودلالتها لا تجديد َ فيها بحالِ من

الأحوال، أمَّا النصوص الظنيَّةُ الدِّلالة فهي محل الاجتهاد، تتغير الفتوى فيها بتغير الزمان والمكان وأعراف الناس، شريطة أن يجيء التجديد فيها على ضوء مقاصد الشريعة وقواعدها العامة، ومصالح الناس.

[٣] التجديد صناعة دقيقة، لا يحسنها إلَّا الراسخون في العلم، وعلى غير المؤهَّاينَ تجنُّب الخوض فيه حتى لا يتحوَّل التجديدُ إلى تبديد.

(۱) مرصد الأزهر – مرصد الأزهر للتجديد في الفكر و العلوم الإسلامية". دعا الأزهر وثائق الأزهر "وثيقة الأزهر للتجديد في الفكر و العلوم الإسلامية". دعا الأزهر الشريف أبرز علماء المسلمين في العالم إلى عقد مؤتمر عالمي للتباحث تحت عنوان «التجديد في الفكر الإسلامي» في الفسترة من ۲-۳ جمادى الآخرة الاخرات الموافق ۲۰-۲۸يناير ۲۰۲۰م. وذلك بمركز الأزهر للموتمرات بمدينة نصر.

### [٤] التيارات المتطرفة، وجماعات العنف الإرهابية يشتركون جميعا في

رفض التجديد، ودعوتهم تقوم على تدليس المفاهيم وتزييف المصطلحات الشرعية، مثل مفهومهم عن نظام الحكم، والحاكمية، والهجرة، والجهد، والقتال، والموقف من مخالفيهم، فضلًا عن انتهاكهم ثوابت الدين بما يرتكبونه من جرائم الاعتداء على الأنفس والأموال والأعراض، وهو ما شوَّه صورة الإسلام وشريعته عند الغربيين ومن على شاكلتهم من الشرقيين، وتسبَّب في ربط الكثيرين بين أفعالهم المنحرفة وبين أحكام الشريعة، و رواج ما يسمى بدالإسلام فوبيا» في الغرب، ومن ثمَّ فإن واجب المؤسسات والمجتمع دعم جهود الدول في التخلص من شرور هذه الجماعات.

# [٥] من أسس الخلل الفكري عند هذه الجماعات التسوية بين الأحكام العقدية وبين الأحكام العملية؛ كاعتبار فعل المعاصي كُفرًا، واعتبار بعض

المباحثات فريضة واجبة، وهو ما أوقع الناس في حرج شديد وأساء السي المباحثات فريضة واجبة، وهو ما أوقع الناس في حرج شديد وأساء الإسلام وشريعتِه إساءةً بالغة.

### [7] المراد بالحاكمية عند الجماعات المتطرفة أنَّ الحكمَ لا يكون إلا لله،

وأن من يحكم من البشر فقد نازع الله سبحانه وتعالى في أخص خصائص الوهيته، ومن نازع الله فهو كافر حلال الدم، لأنه ينازع الله في أخص صفاته، وهذا تحريف صريح لنصوص الشريعة الواردة في القرآن الكريم والسنّة المطهرة؛ التي بيّنت في وضوح إسناد الحكم إلى البشر، والاعتداد بما يصدر عن أهل الحل والعقد من الأحكام الاجتهادية التي مردُّها إلى الله، ونتذكر هنا قول ابن حزم «إن من حُكم الله أن جعل الحكم لغير الله»، وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿فَابْعَثُوا حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِها»،

وقوله تعالى في سورة المائدة: ﴿يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ وعلى هذا يجب تصحيح ثقافة الناس حول مفهوم الحاكمية من خلال نشر عقيدة أهل السنة، وبيان أن الحكم البشري المنضبط بقواعد الشرع لا يتعارضُ مع حاكمية الله، بل هو منها.

[٧] التكفيرُ فتنةُ ابتليت بها المجتمعات قديمًا وحديثًا، ولا يقول به الا متجرئ على شرع الله تعالى أو جاهل بتعاليمه، ولقد بينت نصوص الشرع أن رمي الغير بالكفر قد يرتدُ على قائله فيبوء بإثمه، والتكفير حكم على الضمائر يختص به الله سبحانه وتعالى دون غيره، فإذا قال الشخص عبارة تحتمل الكفر من تسع وتسعين وجها وتحتمل عدم التكفير من وجه واحد فلا يرمى بالكفر لشبهة الاحتمال؛ اعتدادا بقاعدة «ما ثبت بيقين لا يزول إلا بيقين».

## [ ٨ ] ما ينادون به من وجوب هجرة الأوطان لا أصلَ له، والأصلُ عكسُه،

لقول النبي ﴿ لا هجرة بعد الفتح)، ومن هنا فإن دعوة الجماعات الإرهابية للشباب لترك أوطانهم والهجرة إلى الصحاري والقفار، واللحوق بالجماعات المسلحة فرارًا من مجتمعاتهم التي يصمونها بالكفر هذه الدعوة مبعثها الضّلال في الدّين والجهل بمقاصد شريعة المسلمين، والحكم الشرعي الذي يعلنه علماء الإسلام من الأزهر الشريف: هو أن من حق المسلم أن يقيم في أي موضع من بلاد المسلمين أو غيرها متى كان آمنًا على نفسه وماله وعرضه، ومتمكنًا من أداء شعائر دينه، أما المدلول الشرعي الصحيح للهجرة في عصرنا هذا فهو ترك المعاصي والهجرة للطلب الرزق والتعلم، والسعى في عمارة الأرض، والنهوض بالأوطان.

# [٩] الإلحاد خطريعمل على ضرب الاستقرار في المجتمعات التي تقدس

الأديان، وتحترم تعاليمها، وهو أحدُ أسلحة الغزو الفكري، التي يُراد من

خلالها -بدعوى «الحرية الدينية» - هدمُ الأديان، وإضعافُ النسيجِ المجتمعي، وهو سبب مباشر من أسباب التطروُف والإرهاب، وعلى المجتمعات أن تتيقظ للآثار السلبية التي تترتب على دعوات الإلحاد، وإنكار وجود الله، وبلبلةِ أفكار المؤمنين به، كما يجب على العلماء التسلح بمنهج تجديدي في التعامل مع مخاطره تستصحب الأدلة العقلية والبراهين الكونية ونتائج العلوم التجريبية الحديثة باعتبارها تؤيد الحقائق الإيمانية، وذلك من خلال الالتقاء بالشباب والحوار معهم، والإفادة من وسائل التواصل الحديثة في هذا المقام.

# [١٠] الجهاد في الإسلام -ليس مرادفًا للقتال، وإنَّما القتال الذي

مارسه هو واصحابه هو نوع من انواعه، وهو لدفع عدوان المعتدين على المسلمين، وليس لقتل المخالفين في الدين، كما يزعم المتطرفون، والحكم الشرعي الثابت في الإسلام هو حُرمة التعرُّض للمخالفين في الدين، وحرمة قتالهم ما لم يُقاتلوا المسلمين.

## [ ١١] المنوط بسأمر الجهساد هو السسلطة المختصية في البلاد وفق الدستور

والقانون، وليس الجماعات والأفراد، وكل جماعة تدعي لنفسها هذا الحق، وتُجيّش الشباب، وتدربه، وتدفع به للقتل والقتال، وقطع الرؤوس، هي جماعة مفسدة في الأرض محاربة لله ورسوله، وعلى السلطات المختصة أن تتصدى للقضاء عليهم بكل عزيمة وحزم.

## [ ١٢] الدولة في الإسلام هي: الدولة الوطنية الديمقراطية الدستورية

الحديثة. والأزهر - ممثلا في علماء المسلمين اليوم- يقرِّر أن الإسلام لا يعرف ما يسمى بالدولة الدينية، حيث لا دليل عليها في تراثنا، وهو ما يُفهم صراحة من بنود صحيفة المدينة المنورة، ومن المنقول من سياسة رسولنا

الأكرم، ومن جاء من بعده من الخلفاء الراشدين، وكما يرفض علماء الإسلام مفهوم الدولة الدينية فإنهم يرفضون - بالقدر نفسيه - الدولة التي يقوم نظامها على جحد الأديان وعزلها عن توجيهات الناس.

### [١٣] الخلافة نظام حكم ارتضاه صحابة رسول الله ﷺ ناسب زمانهم،

وصلح عليه أمر الدين والدُّنيا، ولا يوجد في نصوص الكتاب والسنة ما يلزم بنظام حكم معين، بل كل نظام من أنظمة الحكم المعاصرة تقبله الشريعة مادام يوفَّر العدلَ والمساواة والحرية، وحماية الوطن، وحقوق المواطنين على اختلاف عقائدهم وملِلهم، ولم يتصادم مع ثابت من ثوابت الدين.

## [١٤] الحاكم في الإسلام: هو مَن ارتضاه الناس حاكمًا بالطريقة التي

يحددها دستورالدولة، أو ما تقتضيه أنظمتها المعمول بها، ومن واجباته العمل على مصلحة رعيته، وتحقيق العدل بينهم، وحفظ حدود الدولة، وأمنها الداخلي، والاستغلال الأمثل لمواردها وثرواتها، ويُلبِّي احتياجات المواطنين في الحدود المتاحة.

# [10] المواطنة الكاملة: حق أصيل لجميع مواطني الدولة الواحدة، فلا

فرق بينهم على أساس الدِّين أو المذهب أو العرق أو اللون، وهو الأساس الذي قامت عليه أول دولة إسلامية، وتضمنته صحيفة المدينة المنورة، وعلى المسلمين أن يعملوا على إحياء هذا المبدأ.

## [ ١٦] من البرّ الذي دعانا إليه الإسلام تهنئة غير المسلمين بأعيادهم،

وما يدَّعيه المتشددون من تحريم هو جمود وانغلاق، بل افتراء على مقاصد شريعة الإسلام، وهو من باب الفتنة التي هي أشد من القتل ومن باب

الأذى لغير المسلمين، وليس في التهنئة أية مخالفة للعقيدة؛ كما يدعي المتشددون.

#### [ ١٧] يجب على المسؤولين منع المواد الإعلامية الحاملة لهذا الفكر،

والتي تَنْشَطُ في مناسبات الأعياد المقدَّسة عند غير المسلمين، وذلك لما تحدثه من توتر وكراهية مكتومة بين أبناء المجتمع الواحد.

#### [ ١٨] الجرائم التي ترتكبها الجماعات الإرهابية والجماعات المسلحة

- السيما قتل المدنيين ورجال الجيش والشرطة ونحوهم ممن يقومون بمهام حماية المجتمع وحدود الوطن، والاعتداء على الممتلكات العامة والخاصة - هي جرائم إفساد في الأرض، تُوجب اتخاذ كافة التدابير الشرعية، والقانونية والأمنية والعسكرية، ويجب اتخاذ إجراءات عملية رادعة للجماعات الإرهابية والدول التي ترعاها وتدعمها، والتي تاوي هؤلاء الخارجين وتُسلِّطهم على أوطانهم.

# [19] المخدِّرات وسائر المسكرات -مهما كان اسمها ومقدارها قلَّ أو

كثر -، وما يؤثر على العقل والسلوك حرام قطعًا، ويجب اتخاذ كافة التدابير التربوية والثقافية والدعوية والأمنية التي تمنع من تعاطيها وتداولها، كما يجب سنّ العقوبات الرادعة لجالبيها، ومروّجيها، ودعم مراكز علاج الإدمان لزيادة قُدرتها على علاج المدمنين ودمجهم في المجتمع، وعلى الجهات المختصة منع إظهار تجار المخدرات والمتعاطين لها في الأعمال الدرامية بمظهر يُغري الشباب بتقليدهم.

# [ ٢٠] مقاومة الفساد والغش والمحسوبية، والتفرقة الجائرة بين

المتكافئين في الفرص مسؤولية دينية، وقانونية، ومجتمعية، وأخلاقية، وللتكافئين في الفرص مسؤول في موقعه، ويجب على كافّة المؤسسّات دعم

دور الدولة في القضاء عليها لما لهذه الأمور من أثر ضار على التنمية واستقرار المجتمعات.

# [11] الانتحار جريمة نكراء -طارئة على مجتمعاتنا - تزيد في قبحها على جريمة قتل الإنسان لغيره، فالقاتل لغيره -وهو بمنزلة قاتل الأثناء مددا- قد من من الحقال دون الأداداء أمنال الحقدة في الدنداء

البشرية جميعاً قد ينجو من العقاب بعفو الأولياء أو نيل العقوبة في الدنيا، أما المنتحر فإنه يموت بجريمته الشنعاء، ومن الواجب على العلماء والمفكرين والمعنيين بالتعليم والثقافة والشباب دراسة أسباب لجوء بعض الشباب لارتكاب هذه الجريمة، ووضع الحلول العاجلة والمتوسطة والبعيدة لوقف هذه الجريمة الوافدة على مجتمعنا الشرقي المتدين.

[۲۲] جرائم الثار موروث جاهلي قبيح، لا يناسب المجتمعات المتحضرة التي تُؤمِن بالديانات السماوية، وإذا وقعت جريمة القتل وجب ترك عقاب القاتل لجهات القضاء.. وليس لأولياء الدم في عقوبة القاتل شيء إلا العفو أو الدِّية، وما يقوم به بعض أولياء الدم من قتل القاتل أو غيره، أو تهجير لأقارب القاتل من بيوتهم، أو الاعتداء على ممتلكاتهم بأية صورة من صور الاعتداء هو جريمة لا تقل قبحًا عن جريمة القاتل نفسه، ويجب على جهات الاختصاص اتخاذ كافة التدابير لمنعه.

[77] الشائعات تمثل خطرًا شديدا على أمن المجتمعات وتنميتها، وهي من الجرائم الكبرى المنصوص على تحريمها شرعًا، وعلى الجهات المعنية ملاحقتُها، وكشف زيفها، وبيان خطرها، ووضع العقوبات الرادعة لمروِّجيها.

[۲۲] السياحة أمر تقره الشرائع السماوية ويجب علينا تصحيح ثقافة الناس تجاهها، كما يجب على الدولة حماية السَّائحين، ومنع الاعتداء

عليهم بأيّة صورة من صور الاعتداء أو الإيذاء، كما يجب معاقبة المعتدي عليهم بالعقوبات المقررة الواردة هذا الشأن، وتُعدُّ تأشيرة الدخول الصادرة من الدولة عقد أمان يجب الوفاء به شرعًا.

# [70] الأشارُ موروثٌ ثقافيٌّ يُعرِّف بتاريخ الأمم والحضارات، ولا تُعدُّ

أصنامًا ولا أوثانًا -كما يَزعمُ أصحاب الفكر الضالّ - فلا يجوز الاعتداء عليها ولا فعل ما يغيِّر من طبيعتها الأصلية، وهي ملك للأجيال كافة، تُديرها الدولةُ لصالحها، حتى لو عُثِر عليها في أرض مملوكة للأشخاص أو الهيئات، ويجب تشديد العقوبات الرادعة عن بيعها أو تهريبها خارج الدلاد.

[ ٢٦] يجوزُ للمرأةِ في زماننا أن تُسافر من دون محرم؛ متى كان سفر ها آمِنًا بصحبةٍ تُرافقها أو وسيلة من وسائل السفر تمنع تعر ُضَها لما تكره.

[ ۲۷ ] ويجوز للمرأة أن تتقلّد كافة الوظائف التي تصلح لها بما فيها الوظائف العليا بالدولة.

# [ ٢٨] الطلاق تعسُّفًا بلا سببٍ معتبر شرعًا حرام، ويُؤاخذ عليه شرعًا،

سواء أكان برغبة المطلق أم بطلب من الزوجة؛ لما فيه من إضرار بالأسرة -وبخاصة الأطفال-، ولمنافاته أخلاق الشريعة، ولإخلاله بما أراده الشرع للزواج من الاستقرار والاستدامة، ويجب تجنبه قدر الإمكان للحد من فوضى الطلاق، والتحكيم في النزاع بين الزوجين قبل إيقاع الطلاق مأمور به شرعًا، وعلى العلماء المختصين بالفتوى أن يأخذوا بأيسر الأقوال عند بيان الحكم الشرعي فيما يعرض عليهم من حالات الطلاق.

[74] يجب تعويض المشترك في تنمية الثروة العائلية، كالزوجة التي تخلط مالها بمال الزوج، والأبناء الذين يعملون مع الأب في تجارة

ونحوها، فيُؤخذ من التركة قبل قسمتها ما يعادل حقهم؛ إن عُلِم مقداره، أو يتصالح عليه -بحسب ما يراه أهل الخبرة والحكمة-إن لم يُعلم مقداره.

# الوثيقة الثانية

# كَيْفَ نَسْتَخْرِجُ مَوضُوعَاتٍ لِلبُحُوثِ العِلْمِيَّة؟

سؤالٌ طَرَحَه طُلَّابُ الدِّرَاساتِ العُلْيَا في قِسْمِ البَلاغَةِ والنَّقْدِ في جَامِعَةِ الأزْهَر

ويُجِيبُ عَنْه: فَضِيلَةُ الأُسْتَاذِ الدُّكْتور مُحمَّد مُحمَّد أبو مُوسَى

أُسْتَادُ البَلاغَةِ والنَّقْدِ في كُليَّةِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ بِالقَاهِرَة عُضُو هَيْئةِ كِبَارِ العُلَمَاءِ بالأَزْهَرِ الشَّرِيف

# كَيْفَ نَسْتَخْرِجُ مَوضُوعَاتِ لِلبُحُوثِ العِلْمِيَّة؟ أ.د./ مُحمَّد مُحمَّد أبو مُوسَى

ذكرت وكررّ أن كلام العلماء عِلْمٌ ومنْبهَةٌ لعِلْم، يعني: فيه عِلْمُهم وفيه إشارةٌ إلى عِلْمٍ لم يكتبوه، وإنّما عِلْمُهم نفسُه مَنْبهَةٌ إلى عِلْمٍ مسكوت عنه، ويجب على من يأتي بعدهم أن يفتح أبواب العِلْم الذي نبّهوا إليه، وهذا هو معنى «امتداد العِلْم» و «اتساع العِلْم»، ولن أذهب بعيدًا في بيان هذا، وإنما سأدل عليه من درسي الذي قُلْتُه الآن، ودرسي ليس فيه عِلْمٌ لي، وإنما هو شَرْحٌ لكتاب «دلائل الإعجاز»، والمَنْبهَةُ التي تفتح لنا أبوابًا مُتسَعِةً من العلم في هذا الكتاب نفسيه.

كنتُ أشرح في باب «الفَرْق بين الإخبار بالفعل والإخبار بالاسم»، ثم فروق الخبر بين الإخبار بالاسم الذي يكون مرَّةً نكِرة، ومرَّةً معرفة، ومعاني الألف واللام في الخبر، وتقديم الخبر وتأخيره.. إلى آخر ما في الباب، وعبد القاهر يكتب هذا تحت عنوان «دلائل الإعجاز»، ولم يُسَمِّ الكتاب «إعجاز القرآن» كما سمَّى الرُّمَّانيُّ والخَطَّابيُّ والبَاقِلانيُّ.. وغيرُهم، وإنَّما سمَّاه «دلائل الإعجاز»، وتسميةُ الكتاب ليست مَبْنيَّةً على التَّساهُل والتَسامُح، وإنَّما لها مقاصد لا بُدَّ من الوَعْي بها، ثُمَّ إنَّ عبد القاهر لم يَدْرُس في هذا الكتاب إلا الأبوابَ الآتية: التقديم، والحذف، والفرق بين الإخبار بالاسم، والقصر، والفصل والوصل، فكيف تكون دراسةُ هذه الأبواب دلائل إعجاز؟

ويَلْزَمُ قبل الإجابة أنْ أشير اللي أمر أكَّده عبد القاهر، هو أنَّ طرائق تأليف الكلام وتركيبه، التي هي هذه الأبواب وما يُشْبِهُها، هي باب وطريق معرفة فضل كلام على كلام، وأنَّنا لو ذهبنا في كُلِّ جِهَةٍ لنبحث عن سِرِّ فَضْلُ كلامٍ على كلام فلن نَجِدَ إلا التأليفَ والتركيبِ الدي لا يكون إلا للإبانة الثقيقة عن المعاني، وأنَّ صانعَ التركيبِ والتاليفِ هو المعاني نفسها؛ لأنَّها هي التي تتطلَّب ألفاظَها، وأحوالَ ألفاظِها. إلى آخر هذا الباب؛ فدراسة التأليفِ والتركيب تعني دراسة الألفاظ والمعاني، وليس البيان إلا هذا، ثمَّ إن عبد القاهر كما قطعَ القولَ بأنَّه لا طريق لمعرفة فضل كلامٍ على كلامٍ إلا بدراسة التأليفِ والتركيب، قطعَ القولَ بأنَّه لا طريق المذي طريق لمعرفة أعجاز القرآن إلا بمعرفة فضل كلامٍ على كلام، وأنَّ الدي لا يعرف فضل كلامٍ على كلامٍ الله لأ يعرف فضل كلامٍ على كلامٍ الله لأ على كلامٍ الله لأ يعرف فضل كلامٍ على على علم الله لأ على كلام، وهذه حقائق ظاهرة، والعلْمُ بها مؤكّد، ولم أجدْ في علماء الأُمَّة بعد عبدالقاهر مَنْ نَقَضَ حَرْقًا من هذه الحقائق.

وبقليلِ جدًّا من التَّفْكيرِ الذي هو من تَمَام الفَهم تُطلُّ علينا المَنْبَهَةُ التي تفتح لنا أبوابًا من البحث لا حُدُودَ لها، وأنا لا أُبالغ؛ لأنَّ المبالغة في بيان عِلْم أَهْل العِلْم مَفْسدةً. والاحظ أن فَضل كالام على كالم، وفَضل شاعر على شاعر، وفَضل كلام سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم على كلام قومه، وفَضل كلام الله تبارك وتعالى على كُلِّ كلام = كُلُّ هذا لا معنى لـــه إلا الموازنات، وأنَّك إذا حلَّلتَ ديوان الشاعر كَلِمةً كَلِمةً تكونُ قد أَحْسَنْتَ فَهْمَه، ولكنَّك بعيدٌ عن بيان فَضلَّهِ على غيره؛ لأنَّ فَضلَّه على غيره، أو فَضَلُّ غيرِه عليه، لا يَظْهَرُ إلا بالموازنة التي أساسُها التَّحلِيلُ الـدَّقِيقُ المؤسسَّ على أبواب هذا الكتاب، ولن يتسع بحث للموازنة بين شاعرين أو كاتبَيْن في ضوَّء تحليل مواقع هذه الأبواب جميعًا في السبِّيوانين، ولسيس أمامَنا إلا أنْ نَدْرُسَها بابًا بابًا في الموازنة؛ فندررُسُ مثلاً: «فروق الخَبر عند الأعْشَى وأُوْس بن حَجَر »، أو عند زُهَيْر والنَّابغَة، أو عند أبي تَمَّام ومُسلِّم، أو عند البُحْثُرِيِّ وأبي نُواس، أو عند أبي الطيِّبِ وابْنِ خَفَاجَة، وهكذا تدور على العُصنُور، وتدور على الشَّعراء، وعلى الكُتَّاب، وأنْ توازن بين شاعريَنْ أو كاتبَيْن في طريقة «التقديم» أو «الحذف»، أو ما شئت ممَّا لا يكون الكلامُ كلامًا إلا به، وأنا قلت مثلاً بين الأعْشَى وطَرَفَة، ثم بين طَرَفَةَ

وأُوس، ثم بين الأعْشَى وبَشَّار، ثُمَّ.. ثُمَّ.. إلى ما لا نهاية له. وإذا قلتُ لك إِنَّ الذي لا نهاية له هو من تَمَام فَهم كتاب «دلائل الإعجاز» فلا تظنَّ أنَّى أتزيَّد، ورَاجع وتَدبَّر وستجئني أختصر الكلام اختصارًا، وقد قرأت بالأمس كَلِمةً لـــ«الرَّافِعيِّ» عن «عبد الحميد الكاتب»، ووَصفَه بأنَّه من كبار بُلغاء النَّاس، وسألتُ: أيُّ در اسةٍ بلاغيةٍ دارتْ حول شيخ كُتَّاب العربيَّة الذي هو «عبد الحميد»؟ وقُلْ مِثْلَه في أكثر الكُتّاب وأكثر الشعراء، و لا بُدَّ أنْ نلاحظ شيئًا، هو أنَّ التأليف والتركيب الذي هو اختيار الكلمات وأحوال الكلمات من تعريفٍ وتنكير.. إلى آخره، ومواقع الكلمات من ذِكْر وحَــذْفٍ.. إلــى آخره = لم يكن هو سبيل التفاضئل إلا للمعانى التي جاءت فيها هذه التراكيب، وأنَّ التعريف هنا أَغْزَرُ بالدِّلالة، وأنَّ التقديم هنا يختبع وراءه خاطرٌ دقيق، أعنى أنَّ البحث في التراكيب يبحث في خواطر ومقاصيد ومعانى أصحاب هذه التراكيب، ولا يجوز لعَاقِل أنْ يتكلُّمَ في التنكير مثلاً إلا مِنْ أَجْل أَنْ يستخرج سرًّا من أسرار نُفْس قائله، وهذا يعني أنَّ أساليب التقديم عند «بشار» لا محالة مختلفة في دلالاتها عن التقديم عند غيره، ولو كان التقديمُ عندهم سواءً لكان كُلُّ الشُّعْرِ سواءً، وهكذا قُلْ في كُلِّ كَلِمةٍ في الشُّعْرِ أو النُّثْرِ. المطلوب هو استخراج الذي وراءها؛ لأنها لم يَجْـر بهــا لسَانُ قائلها إلا للعِبَارة عن معنى، بل أكثر من ذلك نقول في رنين الكلمات وتلاؤمِها في النُّسَق. إنَّ هذا الرَّنيينَ وهذا التَّلاؤمَ الصَّوْتيَّ له دِلالة، وقديمًا عَدَّ «الرُّمَّانيُّ» التلاؤمَ الصَّوتيَّ في الكِتابِ العزيزِ وَجْهًا من وجوه إعجازه، وذَهَبَ الرَّافِعيُّ وعبد الله دراز إلى قريب من ذلك.

قُلْتُ إِنَّ أَيَّ بحثٍ لا يَتَسِعُ للموازنة بين شاعرين إلا في طريق واحد؛ كالتوكيد، والإنشاء، والتقديم.. إلى آخره، ولا قيمة لهذه البحوث ما لم تكنتشف السرَّ الذي وراء هذه الأحوال، ثم يُلاحَظُ شَيءٌ هو من الأهميَّة بمكان، وهو أنَّ علماءنا لمَّا تكلَّموا في أسباب التقديم أو التعريف أو التنكير إنَّما قالوا ما قالوا على سبيل المثال وليس على سبيل الحصر؛ فقد تَجدُ في التعريف شيئًا لم يُنبِّه أحدٌ إليه؛ لأنَّك رَجَعْتَ إلى الأصل الذي استُخرَجَتْ

منه البلاغة، وقد قالوا ما قالوا للذي استخرجوه، ولا يزال البيانُ مكنونًا على ما هو مكنونٌ عليه، بل إنَّ الأحوالَ والأحداثَ وتجارِبَ الأزْمنِة ربما كانت عونًا على إنطاق هذا المكنونِ الذي بقِيَ صامتًا في الكلم منذ أن قيل.

وقد سألني طالبُ عِلْم عن قوله تعالى: ﴿ فَأَلْهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُولُهَا ﴾ و «تَقُولَها» و «تَقُولَها» هو الأكرم والأفضلُ، فقلتُ له ما قلتُ، فقال لي: لماذا لم تَقُل لي إنَّ هذا التقديمَ يُفِيد أنَّ الوصولَ إلى «تَقُولَها» هو أنْ تَنْجُو من «فُجُورِها»؛ فإذا كنتَ قادرًا على الوصولَ إلى «تَقُولَها» هو أنْ تَنْجُو من «فُجُورِها»؛ فإذا كنتَ قادرًا على قهر «فُجُورِها» وصلتَ إلى «تقواها»؛ فاستَحْسننتُ ذلك جدًّا، وقلت إنَّ الكلامَ لا تزال فيه خَمَائرُ ودَقَائقُ وخَواطِرُ وأسرَارٌ غير التي استخرجها سادتُنا العلماء، والذي لَحَظَ هذه الملاحظة في الآية لم يكن عبقريًا ولا لوذعيًا، وإنَّما فقط كان يُفكِر.

ومن المنبهة التي تستخرجها من كلام عبد القاهر أنه بدأ بدراً بدراً البلاغة»، ولم يتكلَّم فيه في الإعجاز، وقال – بعد حَمْدِ الله، والثَّنَاء عليه، والصَّلاة والسَّلام على صفوته من خُلْقه، صلوات الله وسلامه عليه – إنَّه وضعَع هذا الكِتَاب ليستطيع دَارِسِه أَنْ يَحْكُمَ بين الكلامَيْن بالحَق والقِسْطاس وصائب الميزان، يعني أن أُوَّل صفحة له في البلاغة تقول لنا: إنَّ علِّم البلاغة هو الموازنة بين الأقوال والأشعار، وأنَّ فَهْمَ كلام البلاغيين مِن غير هذه الموازنة هو فَهْمٌ مُعلَّقٌ في الهواء، ومُعطَّلٌ، وبعيد عن الذي كان له، وهو دَرْسُ البيان والموازنة بينه، ثمَّ إنَّ الكِتَاب ليس فيه إلا التَّسبيه والتَّمْثيلُ والاستعارة والممَاز العقليُّ والفُروق بين هذه الفنون. والمنبهَة الموازنة بين الشُعراء والكتَّاب تبدأ بهذه الفنون؛ لأنَّها أَظْهَرُ، والعلْم بها أَقْر بَنُ، والوصُول الي خبَاياها أَيْسَرُ، وكأنَّه مِنْ وراء الغيْب يقول لنا: دَرَسَتُم تشبيهاتِ فُلن وفُلن وفُلن، وقار بَتُم أَنْ

تَسْتَقْصُوا شُعراءكم، ولكنَّكم لم تَدْرُسُوا موازنةً واحدةً، مع أنَّ أَوْسَعَ كتِابٍ في تُراثِكم اسمُه «الموازنة»، فأين تذهبون؟!

والتشبيه وإخوانه مِمَّا يَتَأثّر بالزَّمَان والمَكَان، والأَجْدَر والأَجْدَر والأَجْدَى أَنْ يَبْدأ الطَّالب المُبْتَدِئ في الموازنة بين شاعريَن في التشبيه والمجاز والكناية، وكُلُّها فنون مُستقاة من الزَّمان والمَكَان، أقول: يبدأ بالموازنة في التشبيه بين التشبيه مثلاً أو المجاز بين شاعريَن في زمانيْن مختلفيْن، كد «التشبيه بين طَرَفَة وابن المُعْتزي»، أو بين فُلانٍ من شعراء الجاهليَّة وفُلانٍ من شعراء الأندلس، وأقلُ ما يجب أنْ تُعلِّموه لطلاب العلم هو تطور التَّشبيه بين الجاهليين والأندلسيين مثلاً، ولماذا بقيت تشبيهات سيدنا رسول اللهق في الشينة النَّاس، وذهب أكثر تشبيهات قومِه ×؟، فضلاً عن تشبيهات الشمَّاخ وأي التي لم يتخلَف منها حَرف واحد، أي شيء مات من تشبيهات الشمَّاخ وأي شيء بقي؟، ومثلُ هذا يُقال في كُل شيء بقي؟، ومثلُ هذا يُقال في كُل طلَّابكم في قُمْقُم وكُلبُ عصر، وفي كُل أَرْض، لماذا تعيشون مع طلَّابكم في قُمْقُم وكُلبُ عصر، وفي كُل أَرْض، لماذا تعيشون مع في سمائكم نُجومًا لعلَّم تَهْتَدُون؟

قُلْتُ لَطُلَّابِي وأُكرِّر: إِنَّ بَحْثَ أَيِّ باب من أبواب البلاغة في كتب البلاغة لا يحتاج إلى البلاغة لا يحتاج إلى أيَّامٍ قليلةٍ جدًّا، وبَحْثُه في ديوان شاعرٍ يحتاج إلى أَضْعَافِ هذه الأيَّام، ثُمَّ لا تُدْرِكُه إدراكًا حقيقيًّا إلا بجدٍّ واجتهادٍ وطَبْعٍ وقُدْرةِ على التَّمييز.

وقُلْتُ: دَرَسْنَا التَّشبيه المُركَّبَ وتركناه هكذا في المُطْلَق، ولم نَدرُسُ طريقة شاعر في تركيب التَّشبيه وموازنة ذلك بغيره. وأَكْثرُ من هذا: لـم نَدْرُسْ مَذْهَبَ محمود حسن إسماعيل في تركيب التَّشبيه والمجاز وصئور البيان، وكيف تفرَّد بذلك، وأيُّ شيءٍ فيه جَعلَه يتفرَّد: هـل هـو طبيعـة البيان، وكيف تفرَّد بذلك، وأيُّ شيءٍ فيه جَعلَه يتفرَّد: هـل هـو طبيعـة عقلية ؟، هل هو خيال خاص ، هل هو تعمُّق في المعاني واقتناصيها مـن الأُفق البعيد؟.

والحظ أنَّني لم أتكلُّم عن تطورٌ الأساليب، وكيف صار لكُلِّ زَمَانٍ سَمْتٌ في بناء كلامه؟

أين الدَّرْسُ البلاغيُّ حول بلاغةِ الإمام عليِّ – كرم الله وَجْهَه – ؟. لقد ذَكَر «الرَّافِعيُّ» أَنَّ بلاغة النُّبوَّة بقيبَتْ في آل بيتِه إلى أنْ كان ما كان؛ فأين الدَّرْسُ البلاغيُّ الذي يتتبَّعُ أَثَرَ بلاغتِه في آل بيتِه، وذَكَرَ الرَّافِعيُّ أَنَّ بلاغة الحَسنِ البصريِّ رَاجِعةٌ إلى أنَّ أُمَّنَا أُمَّ سَلَمةٍ أَرْضعَتْه، فأين بَحْتُنا في كلم البَصريِّ لاستخراج هذه البلاغة التي كان طريقُها الرَّضاع، وكانَ الرَّضاع، وكانَ الرَّضاع، وكانَ الرَّضاع، وكانَ الرَّضاع، وكانَ الرَّضاع، وكانَ الرَّضاع كالنَّسَب حتَّى في البيان.

## نسخة مخطوطة للدكتور محمد محمد أبو موسى(١)

# كيم بخرج موجوعات للجون بملية د کرے دکرے ا ما کلام اعلی علم و منبریة لعلم نعن شه مشریة ا الى على مسكو عليه و يجب على مر أى بعدهم أن بقتي المواج العلم الذي فيهواليه، و هذاهوسين ا مشاد إمم وا شاع لهام ولم أذهب بيدا في بيا م هذا واغا مأ دلسيه سم ورى الذي قلبة الذي ودري لي منه الم في وا عامو - وح كشا به دلاكواله عجاد والمعية الى ففي لنا اجوابا مقعة سرالم ما ها ، لتنا ب هده ، كنت أ سرح من باب الفرورسم الد فيا ر بالفق دال جبار بالاسم م خ دمرا لخبو بیم الد طبار بالاس یک د مره شکره و مره معرفه وسان الد دو دالام من الخبر و تقدیم الخبو و شا طبوه الی ا هز با فی بها به الحباز و عبد لفاه بها با الحباز و عبد لفاه بها بها الحباز العبد لفاه بها با الحباز العبد لفاه بها من البا مالان والحبار العبد العبد المعالم من البا مالان والحبط بي والم ما من و عبوه واغا سماه دك خاله جمارا تعيم آليب ليسة مستوي الساهل والكال واغاله معاجير لا بدس ( لوعی با ع) ( ما لید لفاه م بدر م م م الله الد بدا م ية نبه / المن النقوع حافرت والرب بمالد فيار بالفي والد فيا إ العرم والفقر والنفع والوصل عليف تكون ويد مرهوه الأبواء در الحالي ومروكوالد جا ١٥ وا عداله مر الدومية لفاهر، وهوز ن فراقر تأليف الله وتركسه اله حل هذا لأيوان دما يته على الم دفر و معرفة وفع على الله وا ثنا لود لها لا يو و w/2 12 (e) (e) 12! is mis (ille to ille siès - ce cisi لذى لا يكون إلى الله يا تة الدخيقة عن المعان وأن عام التحكيد والناكنين نع الماين ف ما له العالمة تعالما في العالمة في العالمة يا ساع عند من سانين والوكس عين درا مرلا لعا كاول لعا فادلى ( 1 x & projet si ve o fee m ( W to de se or رهنه وغاثر خام والعربها مع لد ولم أعرض الماء بلامة بسطير لغاه سر تنفس عرفا سرهن الحفائق

<sup>(</sup>١) أمدنا بهذه النسخة الخطية فضيلة الدكتور/ياسين عطية، مدرس البلاغــة والنقد بكلية اللغة العربية بالقاهرة.

[7] وماس مدا سه النقاس الذي هوس عا والنه فعل فيها علينا المنهة الى نقتر لنا أبواب سرايحت لد جدود له، وانا لا زبالو لا مالمالعة في با فلم أهل اللم معدة ولا وظ كان دفي مال مع مال وفي الله المال من مال المال ا را له کار دو مه دو فال ال له فل کال کا هذا در معن له بد المادناع وا علمواذا جلاع ديوا مال يم كلمة علمه تكون فراجين وفع كنيل ميسر ك مفار ساك و عند الله الموارية و ما الكليل الموارية و الله الموارية الله الموارية و الموارية ت رين الكا كين من جوء كني موام هذه الإيواب والريوابل وسي إمامنا اله أن عرب بالما عالمؤنه فيد حمد ورسالخبر عند الذكت والوحد مع في الولند زهير والنابع الولندائي ما ويه أولية الاستاليمون وأ. ما من أم الم من الي للي واليه فياعه وهله مدري العصر ومدورع الوادوع المشاء وأفاؤان سه عامین از کاکیان نو فریم ارتفری اور فرن او ما شنه ما در ما المتعارا ومذرا ع بالأس كايه المزافي من مداكس الكائب ووهفه بانه سرکیار مخاوات می دان این این در تر پونیم داری مول معنی کنا به الان مولسرا تحید ، دی منه ما اکنو الله ما داکنو العواد ولد بدا م تلاطظ سيكا وهو أن الناكيف والتربي الدس هو المنا ا خنیار العلاے حا موال الحلال سر بی بن و تنکس الی ا جر) و موالم العلما ع مد و كو و حدم إلى أ جرب لم منه هو سيل النفا على الد للما ل الن عادية هذه المكاكب وأن العربين هذا أنزر بالرلاد وإن النقدم ها يختب وراه وا طر دمنو آلما إن العين من الراكبين عِن مُوالم وعفا جد ومان الما ب هر الكالما ولا يجز لعا كا أن يعام في التناس مملا إل سراعل ان عن حل سرا سرار نف ما تلم وهذا عنى الع السب النقدم لمن شار لا مالا متلغه من دلادلا من المعتدى لمسطره ولو كالم التقدم سنم حوا ما كالم كالم

(0 واء دهدا في تو في في المراوليز الحا المعلوب هو الحرج الذى و را ها لا نهام خرب ن خانها الالسارة عى عنى ا النوس دوله نقول في ريان العلما ع دعلال فالسنم إن هذا ريان وهذا للائ العول له دلاي دف عارا العد اللائ م باللائ العد سرد عده الحارة دوهم فرانع ويسري وراز الي ويسم ذلك و علياداد يم دوي المرازع سر عاري لا لا فالحرور و والتقديم الدة عره ، ولاضعة المدااليموك ما إ عدين الرب و الرب و الأعوال، تم يد في من هوس الذهبية عما ووهو العظاء ما لما حد تعلموا ن الما ع ليقدم ا والسكر منه ا والناس عامًا والما خًا لواع مسير الما ل وسي عم سيل الحد دف ي الربين منا لم بنه المرابع لا ناه ( الله الله الله الله الله الحالان المرى المخرجة من اللائة وقد فا يوا ما فالوا للان الخرجو ولا مزال المما و مائو نالم ماهو ماؤن على كان لا عوال والإ لولا ما ح يار ع بدرسة رما كانت عو ناع انطا و هذا طلق م الدي بن ما مِنَا فَي الْعُلام مِنْذُ أَنْ قَالِ وَمَدُ اللَّهُ وَاللَّهِ مِنْ فَوَلَّم مِنْ اللَّهِ مِنْ فَوْلُ مِنَال نا (مها مخدر ما ونقواها ، كاذا ونم في رهاع نقواها ونقواها موالاكرم والأنضى وقلع له عاملت قفال لى الما لم لفولى ا عاه ا النقدع يفيد ان الومودال فقواها هوأن تني سرفي ها فاذا كنت خادر ال وهر مخورها وهلك الح نفو الما قاسي فال يدا ومكمة الله العلام لا عزال منه ها تو ود كاتو و هوا عر واس رس عيم يا ولا تو وسا واغا وقط كان يفاه ا نه بدا با سوار البلاعة ولم يتقلم مع ي الدي و ومال ليد حمداله والتناءعليه gipy a last a WSNI i lyly to m m jest to ( w) is i wells هذا رساء لي علم دارم ال يكر بيم العلامين با في والعناء وجا مَهِ العِدَان نعِن إِن إِن هِعَهُ لا في المديعُ العَوْلُ لا ال اللاع وع الوازية ما الأنوال ولا عدار ا وا معم على المبرينين سين هذه الموارية هو نه معلو في الهواد ومعلم وفيد في الدري من مه دو و روليان والموارية بينه التم الماريث على نه الد التنبيه والتمنيل والدستارة والجاز العقل والوزوم بم

12 المدة العنوي والمعنية الن وراد والعراق العولي المورنه مي ر معام وافرالا في و انفاه المن عرام المعام ا De cie 1820 m albs / \_ [ [ [ ] [ ] ] > ] > ] لنا دريم بنيه ناعد و دياري و فارس ان ان المعاد و وملتكم لم يوروا معال مي ما م ان على عديد ما على المعالمة المحاوية فابن تذهبون ك والتشبيع والمنانه ما بيا فر بالإسان عالم عدال في الما في المان الم يم عامين وزمانين كالمناف طرفه والله المعالم أولي 33 - Sets 10 i D's is in olo mas 18 1 m o 16 ceries (W relogist yie in wessoo wi i'al) سنوا ع العران الم يخلف من العرف والما المعتود وما علم きのじんのからしはしまないででありとしいい لاذ العدي مع المديم وقعة وتنب على عمر الذي أيد مم المداء المارية من كن المارية من كن المارية من كن المارية المارية من كن المارية من كن المارية المارية من كن المارية المارية من كن المارية المارية من كن المارية الما المسريج مد يحاج للالما المرام المرا وعيه ي ديام >4512 25 Where 611 0/2 2/5/12/000 160/8/2/5 وعلم وقد ره العلين ا وعلن در بنالحد المانية المركب ويحكناه للكلا Cold al's to you with sisti 'exposs to dell & 15 / suf law 50 / 2 / war o - 2 / 1 ion is 13 will sent job ( ) fer les do vois avir à je cent ou vor? 2 med 2/2 /m yo lie of le to go Sop & Jlip , DD 48010001008 10 000 00000 0000 5 2 16 0 12 00 خوالانفى الم بدع ليوه فيك في الربيه منه الميلي وم (ل الى كا م ما كان قا بن الدين الدين الذي بيتنو اكر بيديم ن ال ميدك مه الم الماري وقد كر الراض الناع بدان عدوم ا عدر الناه المام المعالى المع

# الوثيقة الثالثة

# في أصول البحث العلمي

# للعلامة الأستاذ الدكتور: السيد رزق الطويل

أستاذ اللغويات وعميد كلية الدى اسات الإسلامية والعربية للبنين بالقاهرة الأسبق

اختياراً.د/عوض إسماعيل

أستاذ اللغويات المتفرغ

وعميد كلية الدى اسات الإسلامية والعربية للبنين بالقاهرة السابق

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، وصلاة وسلاماً على سيد الأنبياء وإمام المرسلين سيدنا محمد النبي الكريم، وعلى آله وصحبه أجمعين

#### أما بعد

فقد عرفت أستاذنا وشيخنا فضيلة الأستاذ الدكتور/ السيد رزق الطويل عن قرب وزاَحَمَت ركبتاي ركبتيه ناهلاً من بحر علمه الزاخر: لغة، ونحواً، وصرفاً، وفقها، وأدباً، وخلقًا طيبًا، ومعاملة هينة لينة، ودعوة إلى الله عن وجل بمنهج وسطى أزهري معتدل. شرفت بأن كنت تلميذًا بين يديه في مرحلة الإجازة العالية، فاستمعت إليه في شرح كتابه الرائع (من قضايا اللسان العربي) في أسلوب شائق رائق، وكان له رحمه الله فضل السبق معي في أن وضع يدي على معرفة أسرار لغة القرآن ودقائقها، والبحث عنها وعن لطائفها.

ثم شرفت بأن تتلمذت على يديه الكريمتين في مرحلة الدكتوراه حيث أشرف على بحثي: (المنصوبات المتشابهة دراسة نحوية قرآنية). فكان له اللمسات الواضحة في إخراجه، وفي بناء شخصيتي البحثية المحبة للغة وأسرارها، وبخاصة في النص القرآني المبارك، والحديث النبوي الشريف فجزاه الله عني وعن طلاب العلم في كل مكان وزمان خيراً وأجزل له المثوبة والعطاء إنه وليّ ذلك والقادر عليه.

وقد عرض علي الدكتور صبري أبو حسين فكرة اختيار مادة علمية لأحد أعلامنا الكبار في تخصص اللغويات، تكون بمثابة الوثيقة في تنوير شداة البحث العلمي في تخصص اللغويات، فكان الاختيار من كتاب أستاذنا السيد رزق الطويل (مقدمة في أصول البحث العلمي وتحقيق التراث). وقد ألف أستاذنا هذا الكتاب في ٢٩ من ربيع الأول ٢٠٩هـ = ٩ من

نوفمبر ١٩٨٨م. ووقع اختياري على نصين من نصوص هذا الكتاب الطيب: نص عن (أصول البحث العلمي)، ونص عن (سلبيات في تحقيق التراث العربي). وهاكهما:

## [مدخل]:

إن البحث العلمي يعد من أسمى ألوان النشاط البشرى؛ إذ هو الطريق الأقوم لرقى الإنسان وسموه، وعلى دربه تدرج البشرية في مدارج النماء، وترتقي في سلم الحضارة، والنشاط الإنساني متواصل في المشارق والمغارب تتعاون فيه الجهود من أجل أن يحقق الإنسان حياة أمثل على ظهر الأرض، يعرف فيها حق خالقه ومولاه، وحق بنى جنسه عليه، كما يعرف حق الحياة بما عليها: كيف يعيش فيها ويعايشها ويتعامل معها؟ والدين، الدين الحق الذي اصطفاه الله أقوم مناهج الرشد، في ظلاله يستطيع الإنسان أن يكتشف المخبوء من سنن الكون، وقوانين الحياة، ونواميس الوجود، وعند ذاك يتحول إيمانه الصادق بالله إلى قوة خلاقة ومبدعة.

وعلوم الحضارة الإسلامية أصدق شاهد ودليل، إذ كانت الأستاذ والمعلم لما أتى بعدها من حضارات، وهي برغم الأفول الجزئي لاتزال تحتفظ بعناصر قوتها وهي قادرة على استرجاعها فنية جذعة إذا تهيأت لها الظروف والأسباب.

ومن أجل ذلك تحمل طلابنا على أن يأخذوا أنفسهم بالبحث والدرس وكشف المجهول ورفع الأستار عن المخبوء، وبخاصة أنهم أبناء ثقافة ذات عراقة وأصالة، تدفعهم بجانب البحث المتنوع في دروب المعرفة الإنسانية إلى الاهتمام بتراثهم الضخم الذي تنوء به خرائن الكتب في الشرق والغرب، وتنبه له المستشرقون قبل أن يفزع لبعثه وإحيائه بنو جلدته.

وقد يكون للمستشرقين فيما ذهبوا إليه أهداف مدخولة، لكنهم سارعوا إلى استغلال الآلة الحديثة للطباعة في بعث هذا الفكر الإنساني، وتحرك الغير من أبناء العرب والإسلام من منتصف القرن التاسع عشر إلى بعث نفائس التراث سواء على مستوى الأفراد أم الحكومات.

وبقدر أهمية البحث العلمي تكون أهمية المنهج. وعلى قدر فضيلة إحياء التراث تكون أهمية مراعاة الأصول المتبعة فى التحقيق وتحرير النصوص. واتساع نطاق التعليم الجامعي على أرض العالم العربي كان باعثا على تعدد مجالات البحث، وتوافر قاعاته، كما كان دافعا إلى جعل التحقيق العلمي للتراث علماً له أصوله وقواعده، وأعرافه وضوابطه. وظهرت مؤلفات تتحدث عن المنهج، وتقدم للأجيال خبرات نافعة على طريق التحقيق. وفى هذه المؤلفات محاولات لتقنين الخبرات والتجارب لتصبح أصولا مرعية، وقواعد متبعة.

وتعددت أهداف هذه المؤلفات، فمنها ما توفر على التحقيق ومناهجه، ومنها ما تحدث عن المكتبة الإسلامية وتطورها وما تحفل به من مصادر في سائر ألوان المعرفة الإسلامية واللسانية والإنسانية والفكرية.

غير أنى أردت أن أقدم لطلاب العلم فى جامعة الأزهر وغيرها من الجامعات الإسلامية مرجعا شاملا يهديهم على طريق البحث وقد جمع هذا الشعب كلها فى إنجاز بلا إخلال.

غير أنى أردت أن أقدم لطلاب العلم فى جامعة الأزهر وغيرها من الجامعات الإسلامية مرجعا شاملا يهديهم على طريق البحث وقد جمع هذا الشعب كلها فى إيجاز بلا إخلال.

لقد استفدت ممن كتبوا قبلي ورادوا هذا الطريق، ومزجت ذلك بتجارب شخصية ومعاناة خاصة هي حصيلة الإشراف على رسائل كثيرة

لدرجتي الماجستير والدكتوراه، وبحوث طلب منى تقويمها، والحكم لها أو عليها، والتدريس لطلبة الدراسات العليا.

إني أكتب عن تحقيق التراث، وأجمع خبرات أعلامه، ولم يسبق لـي التحقيق وإن كنت الآن أعيش مع مخطوطة في النحـو صـغيرة اسـمها "الضوابط الحسان فيما يتقوم به اللسان" لأبي العباس، شهاب الدين أحمد، وذلك حتى لا يفوتني الإسهام في هذا الطريق النبيل.

ومع هذا فقد عشت مشاكل التحقيق وعثراته من خلال من ناقشت رسائلهم في التحقيق، أو من أشرفت عليهم ممن اختار هذا المجال البحثي طريقًا للدرجة العلمية...

# أولا: البحث العلمي وأصوله

#### قيمة البحث العلمي:

ما دام الإنسان يؤدى رسالة الخلافة على الأرض التى أرادها له الله يسعى حثيثًا لكشف المخبوء من قوانين الكون، وأسرار الحياة، طلباً للعلم والمعرفة.

وقد أكد الإسلام أن طلب العلم من أشرف مقاصد، وأسمى الغايات التي ينبغي أن يسعى إليها الإنسان، وبخاصة الإنسان المسلم، يقول تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ مَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ وَالَّذِينَ عَامَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَتِ الله المجادلة: ١١، ويقول سبحانه: ﴿ إِنَّمَا يَغْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمَتُوا الله علم فاطر: ٢٨، كما يقول النبي صلى الله عليه وسلم: "من سلك طريقا يلتمس فيه علماً سهل الله له طريقا إلى الجنة"، كما قال عليه الصلاة والسلام: "طلب العلم فريضة على كل مسلم".

وقد صحت الحكمة القديمة التي تقول: إن المرء ليعلم مادام يطلب العلم فإذا ظن أنه قد علم فقد جهل.

وقد جاء فى كتاب أدب الدنيا والدين نصيحة عبد الملك بن مروان لبنيه: "تعلموا العلم فإن كنتم سادة فقتم، وإن كنتم وسطا سدتم، وإن كنتم سوقة عشتم".

وقد أثر عن بعض السلف قوله: من أمضى يومه في غير حق قضاه، أو فرض أداه، أو مجد أثله، أو علم حصلة، فقد عق يومه، وظلم نفسه.

#### تعريف البحث العلمى:

عرض الباحثون تعريفات شتى للبحث العلمي، وهم في كل تعريف يصدر الواحد منهم عن منظور خاص، وتصور شخصي يصعب معه الشمول، كما نرى بعضهم حدد معنى البحث على أساس ميدانه، فالبحث في العلوم

التجريبية له تعريف محدد، والبحث الأدبي له منحى معين، والبحث الديني قد يكون له مفهوم يختلف عنها جميعا.

ومع ذلك أستطيع أن أقول: إن البحث العلمي عمل جاد، موضوعي يرمى إلى الوصول إلى حقيقة معينة، أو تجلية قضية أو حسم الأمر في مشكلة من مشكلات المعرفة الإنسانية.

هذا على سبيل التقريب.

لكن الأمر يتحدد تماما إذا جلينا نقطتين.

أولهما: صور البحث ومجالاته.

والأخرى: الخلق العلمي للباحث.

#### صورالبحث ومجالاته:

### (أ) الوصول إلى مجهول:

وذلك بأن يتناول الباحث عدداً من المقدمات، والدراسات، والقضايا يضم بعضها إلى بعض في إطار فكرى متناسق ليصل إلى أمر مجهول يريد كشفه وإثباته.

مثال ذلك كتابة بحث عن: نظرة الإسلام إلى شركات التامين. أو كتابة بحث عن: المصالح المرسلة وتوظيفها في معالجة القضايا المستجدة. أو كتابة بحث عن: العنصر الموسيقى في صوتيات اللغة العربية. أو كتابة بحث عن: التوهم في الدرس النحوي والتصريفي.

#### (ب) جمع متفرق:

قد تكون هناك مسائل علمية متفرقة في بطون الكتب موزعة في مصادر التراث، وتحتاج إلى بحث واستقراء دقيقين ليصل الباحث إلى تصور شامل لما تفرق في صورة قضية واحدة متكاملة الأطراف والعناصر، وهذا لون

من البحث وإن لم يأت بجديد لكنه جهد مفيد مثمر، ييسر للأجيال التالية أن تخطو على أساسه خطوات واسعة.

وذلك مثل كتابة بحث عن: قضية الخيار في الفقه الإسلامي. أو مثل كتابة بحث عن: أسلوب النفي في النحو العربي. أو مثل كتابة بحث عن: أساليب الاستغراق والشمول في النحو. أو مثل كتابة بحث عن: الخيل في الشعر الجاهلي.

#### (ج) إكمال ناقص:

قد تعالج بعض القضايا في عصور سابقة معالجة لا تستوفى عناصر الموضوع نظراً لأن المراجع، وأدوات البحث لم تكن متوافرة حينذاك، فيأتي باحث معاصر يكتشف عناصر أخرى يكتمل بها الموضوع، وتتوافر له أدوات لم تكن متاحة من قبل، فيعيد دراسة الموضوع ليستوفي ما كان ناقصاً، وليعرض وجهة نظر جديدة. بما يعود بالإثراء على البحث العلمي. وقد بحث أسلافنا الأوائل في قضايا. وأعدنا في عصرنا الحاضر دراستها، فكانت النتيجة أن وجدنا جديداً ومفيداً.

وقد كتب كثيرون في القديم والحديث بحوثا عن المتنبي لكن البحث الذي كتبه الشيخ محمود شاكر بما فيه من عمل تحليلي متميز شد انتباه لجنة التحكيم لجائزة الملك فيصل، ومنحت الشيخ الجائزة.

#### (د) تفصیل مجمل:

قد يكون هذا الأمر في مجال البحث ليس بذي شأن كبير، لكنه على كل حال جهد مفيد ونافع ويدفع صاحبه إلى الغوص في بطون الكتب لاستخراج المسائل التي يفصل بها ما أجمله غيره.

وفى تراثنا شواهد كثيرة لهذا اللون من البحث، وأقرب شاهد لذلك المتون والشرح. والمتون وهى تضم رءوس المسائل لا تغنى – كما نعلم عن

الشروح. وأحيانا يقوم بالشرح صاحب المتن، وأحيانا يقوم بذلك غيره. وأعظم متن في تراثنا حظي بكثرة الشروح هو ألفية ابن مالك في النحو.

#### (هـ) تهذيب المطول:

وهناك ألوان من البحوث تعمد إلى المطولات فنستعيد منها ما عسى أن يكون من حشو وفضول، ومعارف يمكن أن يستغنى عنها في تعليم المبتدئين، وتسمى بالتهذيب.

وهو لون من البحث شائع في تراثنا، مثل: تهذيب الأغاني، وتهذيب السعد وتهذيب التوضيح. وقيمته العلمية أنه كسابقة يمكن أن يستفاد به في مجال التعليم.

#### (و) التعقيبات والنقائض:

هذا لون من البحث يعتمد على التعقيب على بحوث سابقة، أو نقض ما فيها من قضايا، وكشف ما فيها من زيف، أو مخطئة ما ورد فيها من آراء واجتهادات. مثل: تهافت الفلاسفة للغزالي، وتهافت التهافت لابن رشد، والرد على النحاة لابن مضاء القرطبي. ومنها كتاب منهاج السنة النبوية في نقص كلام الشيعة والقدرية لابن تيمية.

ومن البحوث الحديثة: ما يقال عن الإسلام للأستاذ عباس محمود العقدد. وكتاب الإسلام والنصر انية مع العلم والمدنية، والرد على هانو تو للشيخ محمد عبده.

(ز) وهناك بحوث تتناول بالدراسة أحد أعلام العلماء في أي علم من العلوم بحيث يدرس الباحث حياته، وبيئته، وثقافته، وشيوخه وتلاميذه ونتاجه العلمي، وماله من إضافات فيه، ومنزلته بين نظراته من أعلام عصره.

وأهمية هذا البحث أن الباحث المتوفر على ذلك تتاح له فرصة تتبع نتاج هذا العالم وإبراز ما خفي منه، كما يمكنه أن يستخرج من كتبه الآراء الجديدة والمفيدة التي تكون عاملا في تطوير هذا العلم الذي برز فيه.

وهذا اللون شائع في عصرنا الحاضر؛ لأنه ميسور للباحثين من أجل الحصول على درجتى الماجستير والدكتوراه.

وقيمة هذا الموضوع تظهر في طبيعة البحث نفسه، وخطة الباحث، وجهده المبذول فيه، وفطنته.

#### (ح) تحقيق النصوص:

وهذا مجال اتجه إليه الباحثون في عصرنا الحاضر، ولعلهم وجدوه ميسوراً كسابقه؟ إذ لا يكلف الواحد منهم سوى البحث عن مخطوط لم ينشر، أو نشر غير محقق فيقوم بتحقيقه، وضبط نصوصه وتحريرها.

و لا أريد أن أدخل في أصول التحقيق لأني سأعالجه في باب خاص من هذا الكتاب.

والعيب في هذا المجال من مجالات البحث أن كثيرا ممن يلجون بابه من طلاب العلم يفعلون ذلك بدون خبرة كافية، وتحقيق النصوص بالدرجة الأولى خبرة وفطنة أكثر من معارف.

و لأجل هذا فإن البحث في تحقيق النصوص تعظم قيمته إذا اقترن به دراسة جادة لمؤلف المخطوط تكشف عن جهده العلمي و آرائه التي تفرد بها.

وهذه المجالات المتعددة تختلف جلا ريب- من حيث القيمة العلمية وأعلاها أولها، ويليها الثاني، وكذا بحوث التعقيبات والنقائض.

لكن الذي أريد أن أوكده أن قدرة الباحث، وفطنته، وتمكنه من المادة يجعل لبحثه قيمة عالية، ولو كانت طبيعة البحث من هذا اللون الوصفي الذي لا يتطلب جهداً كبيراً أو إمعاناً في النظر والتحري والتمحيص.

#### عدة الباحث وخلقه العلمي:

لابد لمن يلج ميدان البحث العلمي أن يتوافر فيه عدد من الخصائص والسلوكيات حتى يخرج بحثه على الصورة المرجوة التي تثرى المعرفة الإنسانية، وتضيف إليها الجديد والمقيد.

1- غزارة العلم، وسعة المعرفة، والخبرة الواسعة بالميدان الذي يبحث فيه حتى يمكنه استخراج ما هـو محتاج إليـه مـن بطـون المراجع والموسوعات العلمية ، وأن يقرأ كل ما يتصل ببحثه من مؤلفات قـديمها وحديثها. وأن يحسن فهم ما يقرأ، ويدرسه دراسة فاحصة متأنية حتى لايقع في الخطأ أو الوهم.

٢- ألا يأخذ ما يقرأ مما انتهى إليه غيره قضية مسلمة لا تقبل المراجعة
 مهما كانت شخصية هذا الباحث، وليضع في اعتباره هذه الحقيقة: يعرف
 الرجال بالحق، ولا يعرف الحق بالرجال.

٣- الموضوعية، ومعنى هذا أن يكون جهد الباحث منصباً على الموضوع الذي يبحث فيه بصرف النظر عمن بحثوا في هذا الموضوع، ويمكن أن يأخذ ما تبين له أنه حق مهما قبل في صاحب هذا الرأي من اتهامات، وأن يرد ما رآه باطلاً، ولو كان صاحبه معظما في عيون الناس. فالحكمة ضالة المؤمن بنشدها أنى وجدها.

فلا أرد رأيا حسنا في القضية للزمخشري -مثلا- لأنه معتزلي، ولا رأيا وجيها لنافع الأزرق لأنه من الخوارج.

بل أطلب الحق حيث وجد، وللحق مقاييس معروفة في مقدمتها الموافقة لكتاب الله، والسنة الصحيحة، والعقل الصريح، والواقع المحس.

ولابد من اتزان الأسلوب فلا يكون إنشائيا مفعما بالمشاعر، متأثراً بالعواطف، يثير الشعور، ولا يقنع العقول.

بلا لابد من الأناة والروية والتعقل، والحيدة التامة.

٤- النزاهة، وتعنى البعد عن الهوى والتعصب في عرض الآراء ومناقشتها، والبعد عن التحامل، فيعرض رأى الغير وفكره كما يعرض آراءه الشخصية.

0- الأمانة العلمية، وتتطلب من الباحث الدقة في النقل، وعدم التسامح في لفظ أو عبارة، أو حرف واحد مما ينقل، وذلك إذا كان الأمر في مجال الاستشهاد بنص معين، أما إذا كان المراد مجرد عرض رأى أو فكر علم من الأعلام فلا يلزم النقل النصبي ويشير فقط إلى المصدر الذي عرف منه الباحث هذا الرأى.

7- احترام رأى الآخرين، فليس من حق الباحث أن يهون من رأى غيره، ولكن له أن ينقده بالدليل والبرهان في غير تجريح و لا اتهام.

٧- الاهتمام بتوثيق النقل، بذكر المصادر وافية البيانات.

٨- إذا أراد الباحث الترجمة للأعلام الذين يرد ذكرهم في بحث هف ليكن ذلك بإيجاز مفيد، وليكن مقصوراً على غير المشهورين منهم الذي يحتاج القارئ المتوسط التعرف عليهم

9- الاهتمام بالفهرسة، ولنا حديث مفصل فيما بعد عن المراجع والفهارس بعون الله وحده.

١٠ لابد للباحث أن يكون متمتعا بالراحة الجسمية، بعيدا عن التوتر والآلام النفسية حاضر العقل والبديهة، مهيئاً للتفكير السليم.

# الوثيقة الرابعة

# ملاحظات في تحقيق التراث العربي

### للعلامة الأستاذ الدكتور: السيد رزق الطويل

أستاذ اللغويات وعميد كلية الدى اسات الإسلامية والعربية للبنين بالقاهرة الأسبق

اختياراً.د/عوض إسماعيل

أستاذ اللغويات المتفرغ

وعميد كلية الدى اسات الإسلامية والعربية للبنين بالقاهرة السابق

### سلبيات على طريق تحقيق التراث:

توفر على نشر التراث مؤسسات عدة، قديمة وحديثة، حكومية وشعبية على امتداد العالم الإسلامي بل والعالم الغربي الذي شارك في هذا المجال من خلال المستشرقين دعماً للتراث الإنساني أو لأهداف أخرى يعلمها الله، ونعلم بعضاً منها.

ولأجل هذا لست في حاجة إلى إعادة لأمر وضحته؛ وذلك لأن من مراحل نشر التراث التي بسطت جوانبها تكشف عن المراحل التي مر بها التحقيق العلمي للتراث حتى وصل إلى الصورة التي هو عليها الآن.

وجهود القائمين على نشر التراث لا تحتاج إلى دليل أو برهان.

لكن هذه الأعمال العظيمة لا تخلو من شوائب نحب أن ننبه إليها حتى لا يقع المعاصرون في شيء مما وقع فيه سابقوهم.

#### ١ - الازدواجية:

في مقدمة هذه السلبيات: الازدواجية في مجال نشر التراث، فقد نجد مخطوطاً واحداً نشرته عدة جهات، بعضها مجرد نشر خال من أصول التحقيق العلمي، وبعضها محقق تحقيقاً واحداً.

ومن هنا نأسى على هذا الجهد الضائع، والمال المهدر؛ إذ لو كان هناك تنسيق صادق أمين لوفنا هذا الجهد لإحياء مخطوط حبيس على رفوف المكتبات هنا وهناك، بل إن بعض الجهات القائمة على هذا الأمر عندها مخطوطات محققة ومعدة ويعوزها المال لإخراجه.

بل إننا بكل أسف نجد هذه الازدواجية في الرسائل الجامعية وفي مجال التحقيق العلمي مما يؤكد ضرورة وجود لون من التلاقي والتنسيق بين الجامعات الإسلامية توفيراً للجهد، ولكي نسير في هذا المضمار خطوات إلى الأمام.

ولعل رابطة الجامعات الإسلامية، ومقرها الرباط تنهض بهذا العبء الهام، وأرى أنها بقيادتها مؤهلة لذلك.

قد تسد الدوريات الصادرة عن بعض مؤسسات التحقيق جزءاً من هذه الثغرة لكن حاجتنا إلى تنسيق كامل لاتزال قائمة.

### ٢ - ما التراث الذي نحييه؟

الإجابة عن هذا السؤال تكشف عن خطل واضح في هذا الصدد. إنه مما ريب فيه أن تراثنا لحق به قدر لا بأس به من الزيف والدخيل الذي يعصف بما فيه من قيم فاضلة، ومبادئ سامية، وهذا الأمر يفرض علينا أن نتخير ما نخرجه للناس وما ننشره فيهم، منه ماهو كفيل باستمرار المسيرة على الدرب الصحيح، وماسوى ذلك مما لحقه الزيف فهو قطعة شاهدة على جزء من التاريخ، فليظل مكانه مقصوراً على أهل البحث والدرس القادرين على أن يميزوا الخبيث من الطيب.

وإننا لنعجب للمستشرق آرثر جفري لم يجد أمامه كتاباً ينشره من

تراثنا إلا كتاب المصاحف للسجستاني، وهو كتاب فيه ما فيه مما يزلزل إيمان المؤمنين بالكتاب العزيز، إن اختيار هذا المخطوط بصفة خاصة إنما يريد الطعن في ديننا وتراثنا من خلال التظاهر بالحرص على نشر تراث المسلمين.

وإذا حدث هذا من المستشرق جفرى، فهو أمر غير جديد على هؤلاء. لكن عندما نرى الأزهر الشريف ومجمع البحوث يتصدى لنشر الجامع الكبير للسيوطي، وفيه الكثير من الموضوع والضعيف، فذلك أمر غير مستساغ، أو أن يسهم في فترة من الفترات في نشر كتاب الأخلاق المتبولية للشعراني، وفيه من الزيف مالا يطاق ولا يحتمل، فهذا دليل على وجود خلل في خطة إحياء التراث.

وكذا نرى وزارة الثقافة المصرية تسهم مشكورة في إحياء التراث، ثم تطالعنا بالفتوحات المكية لابن عربي، وفيه نظريته الملحدة في وحدة الوجود، فهذا أمر يتطلب وقفة من الغير على التراث.

لابد أن نفكر أو لا: ما التراث الذي ينبغي لنا إحياؤه؟

#### ٣ - أدعياء التحقيق:

إن التحقيق العلمي عمل مجيد، وجهد مشكور متى التزم المحقق الدرب الصحيح، وراعى الأصول، والتزم بالقواعد، وبذل الجهد من أجل إخراج النص صحيحاً مستقيماً، وثقت نقوله وخرجت

فيه الآيات والأحاديث، وضبط الغريب.

أما أن يخرج النص كثير التصحيفات والتحريفات، والأخطاء، تفسر الكلمة الواضحة وتترك الغامضة، والغريبة، تضبط الكلمات البينة، وتترك المشتبهة، فذلك لون من العبث لا يمكن أن نسميه تحقيقاً.

وبكل أسف نجد هؤلاء يكتبون أسماؤهم بحروف بارزة على الغلاف (تحقيق فلان) والمؤلف القديم الذي بذل العرق والجهد، وأكد الفكر يكتب اسمه بحروف صغيرة تحت العنوان؟ إنه لون من العدوان على جهود الآخرين.

#### ٤ - احتجاز الخطوطات النفيسة:

بعض ذوي الكفاية من أهل التحقيق يحتجزون مخطوطات نفيسة ذات قيمة على أساس أنهم سيقومون بتحقيقها، ثم يدركهم الملال فلا تخرج منه جزءاً أو جزءين، ثم تقصر بها النفقة فتعجز عن إخراج بقية الأجزاء.

### ٥ - خروج بعض المطبوعات باسم التحقيق:

وهي مجرد نشر لا تتوافر فيه أصول التحقيق مما يعد جناية على هذا العمل العلمي.

### من توصيات لجنة تحقيق التراث المنعقدة في بغداد:

عقدت هذه اللجنة في بغداد في المدة من (٦-٥ ارجب: ٤٠٠ هـ ٢٠- ٢٩ مايو ١٤٠٠) بإشراف معهد المخطوطات العربية، التابع للمنظمة العربية للثقافة والعلوم بالتعاون مع وزارة الثقافة والإعلام بالجمهورية العراقية.

وقد شارك في الندوة التي عقدتها اللجنة عدد من الأعلام من خبراء التراث، وأصحاب الدراية بالتحقيق، نذكر منهم:

د. شكري فيصل عضو المجمع السوري، والأستاذ محمد بهجة الأثـري، عضو المجمع العراقي، والدكتور فؤاد سيزكين أستاذ بجامعة فرانكفـورت بألمانيا الغربية، والدكتور أحمد سليم سعيدان عميد كلية العلوم – القـدس، وعضو مجمع اللغة العربية الأردني وبعد مناقشة البحوث المقدمة انتهـت اللجنة إلى إرساء القواعد التالية:

١- أن يكون تحقيق التراث في أيد أمينة قادرة عليه، فلا يقحم نفسه فيه من
 لم تكتمل أدواته اللغوية والعلمية والفنية.

٢- أن يبنى التحقيق على مناهج منظمة وأولويات مرتبة.

٣- أن تخضع أعمال حديثي العهد بالتحقيق للتدقيق والمراجعة على أن
 يتحمل الأستاذ المراجع التبعة العلمية في ذلك كاملة.

أن تصرف عناية خاصة للتراث العلمي استجابة للحاجة الحضارية الراهنة، وتحقيقاً للتوازن بين التراثين: العلمي والأدبي

٥- أن تنشأ في العواصم العربية فروع لمعهد المخطوطات يودع في كل
 منها نسخ من الرقوق المصورة المحفوظة في مقر المعهد

٦- أقرت اللجنة أن تكون للتحقيق ثلاثة مقاصد وأن تراعى هذه المقاصد
 في وضع المنهج والتوصيات.

الأول: تقديم النص صحيحاً مطابقاً للأصول العلمية.

الثاني: توثيق النص نسبة ومادة.

الثالث: توضيح النص وضبطه.

في ضوء هذه المنطلقات والقواعد اتخذت اللجنة سلسلة من التوصيات وهي:

اختيار المخطوط – معرفة النسخ وجمعها - دراسة النسخ وتعرف مراتبها في الصحة - ضبط النص - التعليق على النص - المقدمة - الفهارس - الطباعة والنشر.

### ومن توصياتهم في مجال اختيار الخطوط:

تقديم الأهم على المهم، والأصول على الفروع، وما لم ينشر على ما نشر، والتسامح في تجديد نشر المطبوعات التي لم تراع القواعد العلمية في تحقيقها، واختيار طوائف من المخطوطات يرى المختصون ترشيحها للتحقيق، والاهتمام بتحقيق التراث العلمي.

وفي مجال معرفة النسخ أوصت اللجنة معهد المخطوطات بعمل

فهرس موحد شامل لما دون في فهارس المخطوطات العامة والخاصة، وعلى المعهد أن يتعرف مكان المخطوطات القيمة التي لم تصل إليها يده بعد، وصنع فهارس تفصيلية للمخطوطات تنشر على المؤسسات التراثية في العالم العربي.

وفى الفهارس أوصت بفهرسة كل ما يمكن فهرسته من العمل المحقق. وأوصت في فهرسة الأعلام بأن نبدأ بالأسماء المبدوءة بألفاظ: ابن، ثم ابنة، ثم أبو، ثم بنت، ولا تذكر هنا للصفحات إذا كانت الأسماء معروفة وإنما يحال على الاسم في موضعه من تتالى الحروف الهجائية،

فالعلم: أبو اليمن الكندي يذكر في "أبو اليمن" ويذكر أسمه إلى جانبه زيد بن الحسن، ويحال عليه وتذكر أرقام الصفحات. في حرف الزاي.

ثم تبدأ فهرسة الأسماء على ترتيب حروف الهجاء، بدءاً بالهمزة الممدودة مثل: آدم ونحوه، ثم ما يكون بعد ذلك: الهمزة والباء والألفاظ الى تداخلها الهمزة يراعى في موضعها الحرف الذى توضع عليه الهمزة.

وفيما عدا ذلك من الأمور التى ذكرتها سابقاً في قواعد التحقيق أرى أن ما أوصت به اللجنة لا يزيد عما ذكرته فيها من قواعد وأصول.

﴿ والحمد لله رب العالمين ﴾

وكان الفراغ من تصنيف هذا المؤلف- ولله الحمد والمنة- في تمام الساعة العاشرة من مساء الاثنين، السابع والعشرين من ربيع الأول ٤٠٩ هـ الموافق السابع من نوفمبر ١٩٨٨م.

المعتز بالله وحده د. السيد رزق الطويل

# الوثيقة الخامسة

## أَيْسَ الْخَللُ ؟ بقلم محمود توفيق محمّد سعد

مِمَّا لَا تَنَقَطِعُ الشَّكُوَى مَنْهُ عِلْمُ البلاغَةِ العربيِّ عامَّة وعلْمُ البديع خاصَّة، يشْكُو طلَّابُ الْعِلْمِ مِن عُسْرِ تلقيه والتَّميّز فِيه، ويَشْكُو أساتذَّته مِنْ جُمودِ حركةِ تَطور ووَتجدُّده.

الْتقيا الطَّالبُ والاسْتاذُ على أنّ ثَمَّ مُعضلةً، ممَّا يدعُو إلى ذلك السَّؤال: اينَ الخلَلُ ؟ومَا سَببهُ ؟ وكيْفَ السّبيلُ إلى الإصلاح؟ جلي غير خفي أن وضع اليد على موضع الخلَل، والوقوف على سببه سيفضي مسعصفاء القصد وفتوة العزم وامتلاك العدة إلى الإصلاح.

ذلك ما تُحاوِلُ هذه الأسطرُ القادمة الإجابَة عَنْه. البداءة بأمرِ شَكُوى طلابِ الْعلمِ مِنْ إنّها الأهمُّ ،والمُفضيي علاجُها إلى علاجِ شَكْوَى أساتذة عِلْمِ البلاغَةِ العربيّ.

#### \*\*\*\*\*

فطر الإنسانُ العربيّ على الاعتناء بالكلمة الإنسان استماعًا وتذوقًا وقد أعانتُه فطرتُه الصَّقاءَ ودربتهم في التَّسمّع والتَّبصر، والرَّغبة في معرفة أقدار ما استمع، ومواطن التَّفاضل، والمعرفة بالأسباب، وإن لم يتكلم في شيْء منْ ذلك، اكتفى بأنْ يكونَ ساعيًا لتحقيق ذلك في نفسه ، لإيمانه أن غيرَه من أقرانه، كَمثله ليس بحاجة إلى أن يكلم في هذا، فكلهم عربيّ قُح صفيّ الفطرة، معصوم من العُجمة ،يرقبُ حال الأشياخ في استمعوا استمعوا

فيهم ، فتعلّم الشّبيبة من لسان حال الأشياخ. وأعان الشّبيبة على تمكين ذلك اقتدار على عقل ما استمعوا، وعصمته من النسيان ومن التحريف، ومِن تداخُل البيان، فتولَّدْت فيهم مهارة البصر بخصائص بيان كلُّ مُبين، يسمع بيانه، فيعرفه وكأنَّه أبصر مُحياه.

هذه المخادنة للبيانِ العالِي بكلِّ ما تحمُلُه كلِمةُ "مُخَادَنة" مِن طُـول صُحبةٍ وصَفائها ورعاية استحقاقاتها جعلتْ كلاً بصيرًا بِما يكونُ بِه البيانُ كلامًا فعيلاً ، ينتزعك ممّا أنتَ فيه، فتصنْغِي إليْه، وتقدّم رِعَايَة حقّـه في الإصغاء والتذوق والتبصر على حق غيرِه.

ذلك الذي كان من الأسلاف. مخادنة بيان عال بلغت قداسته في نفُوس أشياخهم أن اصطفوا بعضه، فعلَّقوه علَى الكعبة ،وكأنهم بذلك يرون أن هذه التي اصطفيت حقُها أن يُشغل بها الطَّائف حَولَ الكعبة ، يستمد منها متبصرًا ما حملت من جلال المعنى وجماله ، وكأنَّها صارت لديهم كترانيم أهل الكتاب بكتبهم في كنيسهم وكنائسهم.

ولك بل عليك أن تُحاول أن تتصور كيف يكون حال قوم كان الشعر عندَهم تقديسًا، وترتيلاً حول الكعبة في مقام تقديس أهل الكتاب وترتيلهم كتبهم في معابدهم، فلو كان ذلك الشعر خلاء من الجلال المتفجر منه الجمال أكان لهم أن يصفطفوا، ويُعلِقوا، وهُم الذين يعلمون علم يقين قداسة "الكعبة" وأن الذي رفع من قواعدها إنما هو أبو الأنبياء إبراهيم الخليل، وولده إسماعيل – عليهما السلام – وهُم نسلٌ منْه. مثل هذا يُريد كيف كان البيان العالي، ولا سيّما الشعر مكوناً رئيسًا مِنْ مُكونات حَضارة ذلك الجيل.

ومن كان كذلك أكان بحاجة إلى من يُحيل ذلك العرفانَ الْمسْتوطنَ أفئدتِهم إلى علم يدوّنُ، ويُحفظ، ويُعلّم. كالَّذي فَعلَ غيرُهم من الأعاجمِ فِي زمانِهم.

ذلك يُريك لِمَ لَمْ يَفعل العَربُ ما فعل الإغريق ، فدونوا الأسفار في أصول التلقّي بيانهم وتذوقه. أيُّ الرَّجليْن أعلَى مقامًا ذلك الَّذي مدونته في داخلِه أمْ ذلك الَّذي مدونته منْ خارجه؟ كانوا مناجم علم بالبيان تسري على الأرض.

قُلْتُ: إِنّ الأشياخَ في الجاهلية كانُوا يتلقُون الكلمة البَليغة، يَعُونَ في صدورهمْ ما فِيها منْ حسن وما فيها مِنْ دونِهِ ويعلمونَ مَوضِعَ كُلِّ وسَببهُ، وأثرَه فِي النّفوسِ، ولكنّهم في باكر الأمر لَمْ ينطقوا بما وعتْه الأفئدة. لم يكن زمانهم بحاجة إلى ذلك إلى أن قامت الأسواقات، ونصبت منصات المنافراتِ والقضاء الأدبي فيها، فبدأ الإعرابُ اللسانيّ عَن بعض الملحوظات النقدية، ولكنّها لم تكن في مدونةٍ مقرُونةٍ. لا لأنّهم لم يكونُوا يطيقُون صناعة ذلك، كان فيهم من يعرف التدوين، وما تعليق المعلقات عندك بخفيّ.

حَقًا لَم يكن الزّمان بِحاجة إلى تدوين ملحوظاتهم ونقداتهم في فقه البيان فقلوبهم صَحائفهم . فإنْ كان غيرُهم في الزّمان نفسه أوْ قبله كان أهله بحاجة إلى تدوين، فاستجابوا لحاجة زمانهم، فَلِمَ التَّثريبُ ، وكُلُّ قَد أجاب حاجة زمانهم، فَلِمَ المَّدُ في شَخصية كُلِّ ذي مروءة ، فكيف إذا ما كان حسيبًا نسيبًا؟!.

حقًا لا يَغِيم كانت الأصول الشّفاهيّةُ لمناقدةِ ما يُقالُ مِن الكلمةِ الشّاعرةِ صَالحة لأن تدوّن، ولأن تنشئ مقدّمات رؤيّةٍ نقدية للشّعر، تناظر ما كان يُصنع فِي ديار الأعاجم شرقًا وغربًا، ولو أنّك شئت أن تستقرئ ما

بقي لنا من تلك الملحوظات والتعليقات والاختيارات التي جاءت عن أجدادك ثُمَّ قُمتَ بتنسيقِها في كليّات، لكان في يمينك ما يُمكِن أن يُعد أصولاً لرؤية نقدية يُفادُ منها كثيرًا. وحَق تلك علينا - نحنُ الحفدة - جدُّ عظيم، فهو صورة من صور البرِّ بالأسلاف.

ولو أنّا تَلبّتنا نَستَفصِلُ بُواعثَ الألقابِ الّتي لقبَ بها ثُلّةً مِن الشُّعراءِ لكان لَنا ما يُصور الرّؤية النَّقدية لشعر كلِّ ذِي لقب هاد إلى مذهبه في شعره، والقول بأنّه لقب بسبب بيت قاله الشّاعر لا يَطرد، فكم من شاعر قال بيتًا فيه كلمة يُمكِن أن يلقبَ بها، وما هكذا تؤسّس ألقاب الشُّعراء. فإنما هي كألقاب العلماء، والزعماء، مفاتح أعمال جسام. الظن الأمثل أن ألقاب الشعراء مفاتح رؤية نقدية لمذهب الشّاعر، لكأن تجعل هاذ حدسًا، وأن تسمْعَى إلى نقده أو نقده أو تأصيلِه وتوطيده ؟.

مَضَى الزّمان على الذي ذكرت قبل وأهله ليسوا بحاجة إلى مدونة تستجمع ما جادت به الرؤى النقدية للكلمة الشاعرة التي هي مَجمع معالم حضارتِهم ، وإن كنّا نحن الآن بحاجة إلى تلك المدوّنة موثقة محققة مصنفة، وجاء الإسلام وسمعت أفئدتُهم من رسول الله – صلّى الله علَيْة وعَلَى آله وصَحبه وسَلم – ما أوحاه الله تعالى إليه، فدهشوا، سمعت أفئدتهم ما لم تكن قبل قد سمعت ، فاعتراهم الدهش ، وكانوا بين حرجين بالغين:

الأوّل: إقرار بإعجاز ما سمعوا والنّزول العملِيّ على استحقاقات ذلك الأقرار المسجّل لَهمْ جليلَ حصافتِهم، ونزولِهم على سلطانِ الحَقّ ،كما تقضي به الرجولة والمروءة في شرعة النّبلاء.

والآخر: الاستكبار استمساكًا بميراثِ الآباءِ، وإنْ كان قَميئًا نـزولاً على دَعوَى الوفاءِ بالآباءِ ، ورفضِ الإقرارِ بأنَّهم كانوا في باطل من الفعلِ والقول والرُّؤيْة.

أمران لا بُدّ مِنْ أحدِهما، فما كان مِنهم إلَّا أن اخْتاروا الآخر، وتمالَؤوا على أن يقُوموا في وجهِ ما سمِعوا مجتمعين برًا بميرات آبائهم، وفاء لهم ،وإنْ كان منهم من يتُوق للى أنْ يسمع، تحت وطأة التَّوق إلى ذلك البيان العجز المدهش فيتسلَّل فريدًا في جنح اللي الْبهيم، فيصغي خلسة إلى ذلك البيان المبلس المُدهِش. صراعٌ نفسي فحيل أقامهم القرآن فيهم. وكأنه يشن علي باطلهم فيهم حربًا ضروسًا، فأبقاهم ميدان لذلك الصراع النفسي، لا تقر اعْينهم بنوم، كذلك كانوا يعشقون الكلمة الجمال وإن كانت ممن لا يحبون، كانوا في غير ما حاجة إلى أن يبين لهم ما فيها من جمال.

وبقي الأمر على ما كان استغناءً بالمدونة الذّهنية على المدونة الكتابية، حتى دخل غير العرب في دين الله الإسلام أفواجًا، فكانت حاجة إلى حاجة إلى تدوين ما كان يُحمل شفاهة مثلما كان أولئك الأعاجم بحاجة إلى تدوين ما يعصم ألسنتهم من لحن يحيل مراداتهم إلى غيرها، فيفست لا التواصل وبفساده تفسد الحياة . ومن ثمّ نشأ التدوين الكتابيّ في هذا العلم الذي هو بمثابة "الإقليد" الأعظم لفتح خزائن أسرار كلّ بيان علي القدر جليل الفعل، فكان كتاب أبي عبيدة معمر بن المثني التميمي ولاء (١١٦- الدي الفعل، وها من الكتب التي التحد وها وسيعًا عَميقًا قائما في جمهرة البيان، وإن كان مفهومه بعد ليس مطابقًا لله مفهومه عند أبي عبيدة. ما كان أبو عبيدة مريدًا بالله الله الي معنى كذا. الإبانة عن المعنى، أي أنّ هذه الكلمة أو العبارة مجاز بها إلى معنى كذا. كان كتاب" المجاز " لأبي عبيدة هو أقدم ما أعرف من الأسفار التي كان كتاب" المجاز " لأبي عبيدة هو أقدم ما أعرف من الأسفار التي خلصت للنظر البلاغي ، و خصصت لتبيين منهج الإبانة عن المعانى كان كان منهج الإبانة عن المعانى المعانى المعانى المعانى المعانى كان كان منهج الإبانة عن المعانى ا

وتمكينها في الأفئدة لمن تكن فطرته قادرة على أن تغنيه ومن كان بلسانهم عليما لم يكن مفتقرًا إلى أن يبين له ما استمع من القرآن، وإعجاز القرآن ليس في أنه أتى بما لم تعرف العرب من طرق الإعراب.

إعجازه في استعماله في سياقات لا تعرفها العرب، وجعلها تحمل مضامين لا تعرفها العرب لتقصير في علمها، وفي اتساع المعاني التي تحملها تلك الطرق، فكلّما زدتها تبصرًا زادتك تفجّرًا بالمعاني أنها أردت الهُدَى فِي شيءٍ من أمور آخرتِك وصلاح دنياك تُدهِشُك ، وكلّما أردت الهُدَى فِي شيءٍ من أمور آخرتِك وصلاح دنياك زادًا لآخرتِك وجدت فوق ما كنت تطلب بل فوق ما يُمكن أن تتخيّل أن يكون القرآن جنّة المسلم في الدُّنيا . جعل الله – سبُحانه وبِحمده و فيه من المعاني ما لم تسمع أذن، ولا فقه قلب ولا خطر عليه شيءٌ منها حين يسمع غيرَه. ومن أدخل نفسه جنة الله تعالى في الدّنيا: "القرآن،" أدخله الله تعالى غيرَه. ومن أدخل نفسه جنة الله تعالى في الدّنيا: "القرآن،" أدخله الله تعالى جنّته في الآخرة ، ﴿ جَزَاءً مِن رَبِّكَ عَطَاءً حِسَابًا ﴾ (النبأ: ٣٦)، ﴿فَأُووا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ مَرْفَقًا ﴾ الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ مَرْفَقًا ﴾ الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ مِنْ رَبُّكُمْ مِنْ رَبِّكَ عَطَاءً حِسَابًا ﴾ (النبأ: ٣٦)، ﴿فَا أُووا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ مَرْفَقًا ﴾ الْكَهْفِ يَنْشُرْ لَكُمْ مَرْفَقًا ها الله الفطر الأعجمية أو الفطر (النبئة التي مستها العجمة من طول مخالطة.

من هذا يتبين لك أنّ السبيلَ إلى علاج شكاة طلاب العلم ما علينا إلاّ أن نُقيم أنفسنا في سياق الأجداد وموقفنا من الإصنْغاء إلَى الكَلمة الشَّاعرة، ومُخادَنتِها، ومحاورتِها تذوقا وتبصرًا.

هذا يضعُ في أعناق من ابتلوا ، فكانُوا للشّبِيبَةِ مُعلَّميهم ذلك العلم. عليهم أن يأخذُوهم بذلك الَّذِي ذَكَرَ شَيْخُنا، فإن لم يَفعَلوا، فقد خانُوا الرِّسالة. إذا ما أمْكَنَ أن نأخذ ذلك بقوة وعزيمة وإصرار، فإنَّ أولئك الشّبيبة من بعد حين سيكونون هم الأساتذة والأشياخ ، وحين إذن تنْمَحِقُ شكوى الأشياخ التي إليها أشرات قبل، وكان بيّنًا أنَّ الطَّريقَ إلى تجديد علم البلاغة

العربي وتطوره غدا مُعبدًا، وكان الحفاظ على نعتِه بأنّه عربي صيدقًا لا يخدشُه الواقع المشهود، وأنّا لسنا بحاجة بتّة إلى أن نسترفِد مين غيرنا، لعوزنا وعجزنا ، ولتبقى علاقتنا بما جاءت به الأمّمُ غيرُنا مين قبيل العجوزنا وعذن ألا من قبيل الحاجة إلى ما عند هم، ولا يؤذنُ لنا بأخذِه إلّا من بعد أن يُمسِى رجيعًا ،كما هو القائم اليوم فينا.

ليس عسيرًا علينا إنْ أخلصنا القصد وامتلكنا الإرادة والأدوات أن نكون لهم مرجعًا يستمدُّون منا، فقد كنا كذلك يومًا.

وكتبه محمود توفيق محمد سعد القاهر: مدينة الشروق العاشر من ربيع الأول 1 ٤ ٤ هـ

# الوثيقة السادسة

# فريضة علاقة الباحث البلاغي بأسفار البلاغيين والمفسرين

### أ.د. محمود توفيق محمد سعد

ليسَ البحثُ العلميُّ عمودُ أمرِهِ حشدُ معلوماتٍ مونَّقةٍ مِن المصادر العلمية المعتمدةِ، وتنسيقُها في مباحثَ وفصول وأبواب، كلَّا.

قد يكونُ هذا عَملًا عِلميًّا، يفادُ منه تثقيفٌ يُنشَر في الناسِ، لكنَّه لا يَمُتُ إلى البحثِ العلميِّ بصلةٍ وثيقةٍ.

### البحثُ العلميُّ عمودُه أمورٌ عدة:

- الاجتهادُ الرَّشيدُ الفَتِيُّ في كشفِ حقيقةٍ علمية غائبةٍ أوْ غائمةٍ في ما يقومُ الباحثُ للبحث فيه.
  - أو حل معضلةٍ في قضيةٍ ذات أثر في حركة الحياةِ.
- أو ْإجابةٍ عَن أسئلةٍ شائكةٍ في أمرٍ مِن أمورِ العلمِ الذي يعمل فيه وله.
- أو العمل على الارتقاء بما هو ظن اللي أن يكون حقيقة بالبرهان الصَّحيح الصرَّبيح.
- أو إحالة ما يُتخذُ حقيقةً وهو في حقيقته ليس كذلك إلى الحسبان.

### تلك رسالة البحث العلمي، ولا سيّما ما يكون في الجامعات.

وهذا يُوجِبُ ألّا تكونَ علاقةُ الباحثِ بالمصادرِ علاقةَ نَقْلِ ما فيها من آراء ومناقشاتٍ وتصنيفِها، ثُمَّ التَّعليق عليها بعباراتٍ هي إلى النَّرثرة أقرب

منها إلى أن تكون حاملةً ما ينفع، أو تخليص ما نُقِلَ أو الثناء عليه.. ونحو ذلك.

علاقة الباحثِ العلميِّ، ولا سيَّما الباحثُ في «علم البلاغةِ العربيِّ»، بالمصادر والمراجع المعتمدة علاقةُ مَنْ يتعلَّم مِنْ صانعِها مناهجَ النَّظر والتفكير في القضايا، ومناقشة المذاهب والآراء لأهل العلم، ومعرفة مخارج القول ومآلاته، ومعرفة منهاج اختيار الدليل، ومنهاج الاستدلال به في مَساقٍ معين، وتَبيُّن جهة الاستدلال؛ فقد يكونُ ظاهرُ الدَّليل غيرَ أنيس بما يُستدلُّ به عليه، بينا باطنه هو الأنيس بالمَساق الذي أُورِدَ فيه، فلُطْفُ دلالة الدليل على ما يُستدلُّ به يمنح القول قوة؛ لأنَّه يُؤتَى إلى المراد من غير ما يتوقع أن يُؤتَى منه.

ومثلُ هذا يمكنك أن تتعلَّمه من كتب الأعيان ككتاب «الرِّسالة» للإمام الشافعي؛ فالباحثُ البلاغي إنما يقرأ كتاب «الرِّسالة» من أجل مثل هذا، ومثِلُ هذا لا يمتلكه الباحث في أوَّل ممارسته البحث العلمي، قد يحتاج إلى سنين عددًا، ولكنْ عليه أن يُقيمَ الوصولَ إليه وامتلاكه نصب عينيه؛ فإن الله – تعالى – لا يضيعُ أجر من أحسن عملاً، وهو – سبحانه وتعالى - اللهادي إلى سواء السبيل.

# الوثيقة السابعة

# أركان فريضة البحث العلمي البلاغي في بيان الوحي في البحوث الجامعية لنيل درجة علمية أ.د. محمود توفيق محمد سعد

يحرص كثير من طلاب الدراسات العليا في تخصص «البلاغة «على أن يكون مجال بحثهم البلاغي لنيل درجة علمية جامعية هو «بلاغة بيان الوحي قرآنا وسنة» ولا سيما البيان القرآني

وهذا حسن إن كان القصد صفيًا ،والعزم فتيا ،والمهارات والأدوات وفيرة والهمة عَلِيّة لا تقل عن طلب وراثة النبي - صلّى الله عليه وعلَى آله وصَحبه وسَلّم - في رسالته النبيلة الجليلة :إخراج الناس من الظلمات إلى النور بالحكمة والموعظة الحسنة احتسابًا.

وبرغم من ذلك كثير ممن أشرف على بحوثهم في بلاغة القرآن إنما يصدرون عن أسفار المفسرين ينقلون ما قالوا مع تأليف بين ما ينقل ، فتجد الباحث يفرغ من نقل ليدخل بك في نقل آخر، فتجد في الصفحة الواحدة أكثر من أربعة نقول ، لا يقل النقل عن سبعة أسطر، ولا تكاد تجد له في الصفحة الواحدة ما يعادل سطرًا أو سطرين لا اضافة فيها.

هذا إن قُبل فيما يعرف بالأعمال العلمية أو الكتب التثقيفية التي تنشر في المكتبات التجارية، فإنه مدحور منبوذ في البحث العلمي.

أول ما يجب على الباحث البلاغي هو أن يصدر عن أسفار البلاغيين ،وأن يعمد إلى البيان القرآني في الموضوع الذي اتخذه لبحثه وهو متضلع عقلًا

وفهمًا بما قال أعيان الأئمة من علماء البلاغة ، فيسلك في سيره طريقين الأول تفضى إلى الأخر:

الأول يقرأ البيان القرآني في ضوء ما جاء به الأعيان ،وهذه الطريقة تمهيدية ، وحدها لا تغني فتيلا في مجالِ البحث العلمي، فهي أشبه بالمفتاح إلى التي بعدها

الأخر يقرأ مقالات الأعيان في ضوء البيان القرآني ،وبذلك يمكنه أن يخدم علم البلاغة من خلال عرض مذاهب العلماء وآرائهم على ما في البيان القرآن، فيكون البيان القرآني محتكما إليه،، وليس محكومًا عليه بمقالات اعيان علماء البلاغة.

عليّ أن أتخذ أو لا مقالات عبد القاهر أو السكاكي أو ابن الأثير ونحوهم مفتاحا لفهم البيان القرآني في القضية التي أنا بصدد البحث فيها ، ثم إذا ما فقهت البيان القرآني ، عمدت فقرأت ما قال عبد القاهر و أقرانه في ضوء البيان القرآن فيستحيل البيان القرآني حكمًا على رؤية عبد القاهر ورأيه هذا هو الأصل ، فتكون أسفار الأعيان من أئمة البلاغيين مصادر رئيسة في التضلع العلمي عقلًا وفهمًا ، ثم تكون من بعد أسفار المفسرين مرجعًا يهود إليه الباحث حين يشكل أمر أو حين يراد التوثق من حسن الفهم، أما أن أصدر عن أسفار المفسرين ثم أسقط بعضا من أقوال البلاغيين في كلامي ذرًا للرماد في العيون، فهذا لا يجعل عملي بحثًا علميا، ولا يصح أن أمنح به درجة علمية، ولو ملأت الأرض بمثله . على الرغم من صواب ما فيه ، إلا أنه فارغ مما هو مطلوب مني لأنال به درجة علمية ، وعلى هذا حين يقال لي هذا كلامٌ فارغ، فلا يراد أنه فارغ من فائدةٍ، بل هو فارغٌ مما هو مطلوبٌ مني باحثًا علميًا.

وأمر بالغ الأهمية جدًا ،وأنا باحثًا علميًّا أبين عن المعنى القرآني في الآية التي نحن بصدد البحث العلمي في بلاغتها عليّ ألا أعرض إلا للمعنى الذي أستنبط من «النظم» في سياقه ، وكل معنى لم أستنبطه من «النظم» لا يجوز لي باحثًا علميًّا أن أتعرض له في البحث العلمي البلاغي،وإن كان دقيقًا ولطيفًا وطريفًا ، فكثير من المعاني في الأحكام العقدية والفقهية التي يذكرها العلماء الفقهاء في أسفارهم لا يصح للباحث البلاغي أن يعرض لها في بحثِه العلمي البلاغي.

نعم تصلح في الأعمال العلمية التي لا يطلب بها درجة علمية ، وفي الكتب التَّثقيفية الَّتي تتشر في العامّة.

علي أن أحسن أولًا الفرق الرئيس بين « البحث العلمي» والعمل العلمي أو الكتاب الثقافي وإن كان في بلاغة القرآن أيضًا، فليس كل ما كتب في بلاغة القرآن يكون بحثًا علميا.

كتاب « الرجال قوامون على النساء» الذي نشرته في الناس ليس بحثًا علميا، ولو قدم لي مثله لأجيز صاحبه في درجة علمية أوترقية إلى درجة علمية، لما أجزته لأني لم أكتبه بحثًا علميا، كتبته عملا علميا أثقف به النّاس و أعالج به قضية اجتماعية.

فللبحث العلمي استحقاقات لا يلزم أن تكون في الأعمال العلمية والكتب. ونحن نترخص في الأعمال العلمية والكتب، بما لايجوز البتة أن يترخص فيها من البحث العلمي.

فأول ما يجب على الباحث أن يغلم ما هو من أركان البحث العلمي وفرائضه التي النقص في أي سيبطل العمل، ثم يعلم سننه ونوافله.

البحث العلمي عبادة، وهو كالصلاة له أركان، وله سنن وله نوافل. ومن أقدم عليه، وهو لا يعلم ذلك، فلن يفضي به الحال إلا إلى ما لا تحمد عقباه.

والله عز ً وجل يقول: ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَاللهُ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ (الإسراء: ٣٦) اللهم إني قد بلغت اللهم فاشهد.

وكتبه محمود توفيق محمد سعد

واكض في الحث الملاعي لسيان السبوه حَقّ على الماحدُ الملاعي في سان السُوة أن يوفي ما رأت حقّه [] استقراء الخواص الرَّكسمة والدلالية في نُمَن كل مدمث وتحليلها وتأكيلها تأويلا ينتر مكنورها ويهدى اليما لعو تؤول البه معاشه وبعني سيان وجه دلالة كل تركيب على المعنى معاليكولد من ع ورصد ما تؤلّد من المعنى الآم من المعائي واسبابط فيلك وإنسابها سراك المعنى الأمر مُناظرة مائ الرواية الامر بالروايات الاخر مع بيان مناطات الانفاف ع والافرّاق وانردُلك في تتنوع المعالية السّباقلية وأثرها في تعلقيها الاعتناء بيان المعتقى الاعراب مكل خاصة توكسية أو دلالت ومرى المطابقة من ما اقتضى وماعليه السان ، والأمكانات الاعراب. المهكن ووجه تعضيل ماحاء السان بها عليها السّوة الاسلوسة و-مات المعانى التى مصورها ومعائي الاخلاق البنوية في هذا الحديث والتركيز على محتور قُولُهُ الله تَعَالَى و وانك لعلى خلق عظيم 11 وصفور المؤسورَة المنيوة ا برال مزمعية الحين الى العران ، وما كام الحيت تبيناً له من معانى الفرّان وما من السائن وأثر الجمع منها في النَّلقي. د صد المعجم الكلي لييان النبوة في الحديث وموقعه مدم المعجم الكلي ليان المدلول اللعوى الحد والسّمات للكلمة فی وحودها العُرُّ تی والسوی ، وائر عبدال الألوهم نی مدلول المَرَاكِيْ وَأَيْ حَالَ السُّوةَ وَالْمَحْدِلَةِ فِي مِرْلِلَا السُّوعِيُّ . هذه سبع لا ترخف في الوفاء بجعكم ( حود دُخْر.

## الوثيقة الثامنة

### ورقة عمل

### في شأن تطوير برنامج الدراسات العليا في جامعة الأزهر

### بقلم أ.د. محمود توفيق محمد سعد

تحرِصُ كُلُّ دُولَةٍ على تعدَّد وتنوَّعِ الجامعاتِ فيها ، بناءً على تنوَّع رسالةِ كُلِّ جامعةٍ فيها بحيثُ لا تكونُ واحدةٌ بِمُغنيةٍ عَن الأخرَى في رسالتِها الرَّئيسةِ في بناءِ المواطن الفاعلِ فِي تطور الأمّةِ وتحقيق عزتِها ومنعتِها وريادتِها .

والأزهرُ الشَّريفُ جَامعًا وجَامعةً مؤسَّسةٌ عَلميَّةٌ تعليميّةٌ تَربويَّةٌ دعويّةٌ لِتخرجَ النَّاسَ كلَّ الظلمات كلِّ الظلماتِ الحِسيّة والمَعنويةِ إلى النَّورِ (') ذلك جوهرُ رسالتِه المنوطة به ، والّتي لا يستقيم بتةً أن يَعْفُل أو يتشاغَل عَن

ذلك جوهرُ رسالتِه المنوطة به ، والتي لا يستقيم بتة أن يَغفَل أو يتشاغَل عَن الوفاء بحقّ كلّ جانب من الجوانب الأربعة لهذه الرّسالةِ السَّاميةِ.

وعلَى قدر سُمو الرّسالةِ يكونُ سمُو المُكلفِ بها والقائم بإتقانِ الوفاءِ بها.

وجامعة الأزهر الشّريف أهم عمودٍ مِن عُمُدِ الأزهر الأربعةِ ذاتُ خصوصيّة لا تشاركُها جامعةٌ أخرَى في كلِّ جانبٍ من جوانب «الأزهر» المتعدّدة المتنوعةِ السّابق ذكرُ ها.

وليسَ مِن شكِّ في أنّ قيمة أيّ جامعةٍ ليس في عدد كلياتها أو طلابها أو علمائها إنّما تتمثّلُ قيمتها في ستةٍ أشياء:

- في خصوصية رسالتها الإنسانية .
  - 🗌 في خُصُوصة طلابها
- □ وفي خُصُوصيّةِ علمائِها ورسالتهم المجتمعية.
  - 🗌 وفي خُصُوصيّة برنامجِها العلمي والثقافي.

<sup>&#</sup>x27; ) تنظر المادة السبعة من الباب الثاني الفصل الأول: المقومات الاجتماعية .ص: ٨

□ وفي خُصُوصِيّة بحوثِها العلمية المرتبطة بحاجة المجتمع الخاص والمجتمع الإنساني العام .

□ وفي خُصُوصية قيادتها على مستوى الأقسام العلمية ، والكليات والجامعة
 كلّها.

وقياسُ الجودةِ فيها ينبغِي أن ينظرَ في هذه المجالات الستة الرئيسة، لا كما نراه الآن من مقاييس الاعتماد والجودة التي لا تُعلِي من خصوصية التّميز العلمي المتمثل في طلابها وفي بحوثِ علمائها وفي جودة برنامجها العلمي والتّعليمي والتربوي و المهاري وعلاقته بتطور المجتمع وصناعة الإنسان الصّالح المُصلح لنفسِه وقومِهِ وأمته ممّا يكاد يجعله اعتمادًا أقربَ إلى الشكلية منه إلى الجوهرِ ، فلا تكادُ ترَى فرقًا بين طلاب كلية معتمدةٍ وطلاب كليّة نظير تها لمّا تعتمدُ.

ولعلّ أكثرَ ما تتجلّى قيمةُ الجامعة فِي مرحلةِ «الدّراساتِ العُليا» بمستويها " الماجستير ، والدكتوراة" ثُمَّ في بحوث التّرقية وغيرها لِعلمائها.

وتخلُّف أيّ جامعةٍ إنّما يبدأ مِن هذِه المرحلةِ: مرحلةِ الدّراساتِ العُليا ، وبحوث الترقية لعلمانها.

وهذه الورقةُ تنظر في الخللِ القائم في برنامج الدّراسات العليا ، لا سيما في برنامج العلوم الإسلاميّة والعربية ، فالخلل فيها ظاهر للعيان، وتقترح إصلاحًا لهذا الخلّلِ

ولهذا الخللِ دواعٍ عدَّة في كلّ مجالٍ من المجالاتِ السّنّة الأنفِ ذكر ها . أو لًا:

الخللُ الماثلُ في الغفلة عن الوفاء بالرّسالة المَنوطة بتفرّد هذه الجامعة عن سائر الجامعات المِصرية والعربية.

لا ريب أن للأزهر جامعًا وجامعةً خصوصيةً في ما هو منوط به . لم تكن جامعة الأزهر «فُسطاط الخير» لتخرّج موظَّفين يديرون دو لاب العَمل اليومي في الدولة ، كلا ، قد يكونُ هذا جوعر رسالةِ الجامعات الأخر، أمّا جامعة الأزهر «فُسطاط الخير» فرسالتُها منوطة بها صناعة الإنسان الصّالح المصلح المخرج نفسِه وقومه وأمته والناس أجمعين من الظلمات كل الظلمات إلى النور.

وما أسندَه الدّستور المصريّ إلى الأزهر جامعًا وجامعة يؤكذ خصوصية هذه الجامعة، بيْد أنّ هذه الخصوصية لا تكاد تراها متحققةً على الوجه الذي يجبُ أن

يكون في عظم مكونات الجامعة وبخاصة في طلاب العلم فيها وهذا لا يحتاج إلى تفصيلٍ وبرهانٍ ، بل و لا يستطيعُ نصيفٌ أن ينكرَه فإنه أوضح من الشمس في كبد سمائنا.

القائمون على شأن هذه الجامعة قياديون وإداريون وعلماء وطلاب علم غير قليلٍ منهم لا يستحضر في وعيه هذه الرسالة، فضلًا عن أن يقوم بالوفاء بها. وعلى الرّغم من أن ما يُسمى ببرناج "الاعتماد الأكاديميّ والجودة" يؤكّد التذكير بهذه الرسالة في كلّ جانبٍ من جوانب الحياة الجامعيّة إلا أنّا لا نكاد نراها إلا في لوحاتٍ على الجدران ،ولا نرى أثرها في الواقع العلميّ لغير قليلٍ من علماء الجامعة وطلابها.

هذا الخللُ يحتاجُ إلى مِشْرطِ جرّاحٍ حكيمٍ خِرّيت حَمزة . واستعمال المِشرط حينئذِ استِعمالًا حكيمًا حَزيمًا هو ضربٌ من ضروبِ الزّلفي إلى الله تعالى.

فقسا ليز دُجِروا، ومَن يَكُ راحمًا \* فليقس أحيانا على من يرحم وتحقيق الإصلاح في سائر الأبواب الأخر التي طعَى عليها الخلل كم سأبين بعد ، وهي مسؤولية لا يحملها رئيس الجامعة ونوابه وعمداء الكليات وحدهم ، ولكن كلا منهم أمير في قومه. والنّاس على دين أمرائهم.

#### ثاثيًا

### الخللُ القائمُ في الطّلابِ المستهدفين بيرنامج الدراساتِ العليا.

رسالة الدراسات العليا في جامعة الأزهر تخريج علماء صناعتهم بناء العقول العلمية ، وتحقيق مقومات المواطن الصالح المصلح من أبناء هذا المجتمع المصري خاصة والأمة الإسلامية عامة ، واتسامه بالأخلاق الإسلامية العلية، لتحقيق تماسك البنية المجتمعية للدولة والأمة ونشر السلام الاجتماعي بين أبنائها على تتوع معتقداتهم الدينية، ومستوياتهم الاجتماعية والاقتصادية، وتوجهاتهم السياسية ذلك هو جوهر رسالة الدراسات العليا فيها خاصة.

و هُو حقّ مكينٌ على جامعةِ الأزهرِ أن تقوم به، ولا سيّما الكلياتُ القائمة برسالة تعليم علوم الإسلام عقيدة وشريعة وأخلاقًا ،وعلوم العربية. ثمّ سائر الكلياتِ

الأخرى التي يجب أن تكون لها خصوصية تمتاز بها عن نظائرها في الجامعات الأخرى التي يجب أن تكون الطبيب المتخرج فيها كمثله الطبيب المتخرج في غيرها، وكذلك المهندس والكيميائي والاقتصادي، فالأصل في كل أولئك أن يكون مع ذلك داعية بلسان حاله ومقالِه إلى المحسنَى في كلّ شيْءٍ.

وإذا ما كان هذا واجبها ورسالتها وهو مستمدٌ ممّا كلف به الدُستور المصري الأزهر جامعًا وجامعة فإنّه مِن الأمانة في أداء هذه الرّسالة أن يكونَ مَن له حقُّ الانتساب إلى هذه الجامعة في المرحلة الجامعية الأولَى ذا خصوصية في المستوى العلمي والمعرفي والثّقافي ، وفي القيم الأخلاقية المجتمعية ، وهذا يستوجب ألا يكونَ كلُّ مَن يحصلُ علَى الشهادة الثّانوية الأزهرية بشقيها الأدبي والعلمي له حقُّ الانتساب إلى هذه الجامعة ما لم تكن متحققة فيه القدراتُ الّتي تُعينُه على أن يتحمَّل تحقيق رسالة الجامعة ، كما نص عليها الدّستور المصرى.

فأوّل الخللِ وأفدحُهُ هُو السَّماحُ لكلِّ حاصلٍ على الثّانويّة الْأزهريّة الالتحاق بإحدَى كليّات الجامعة. بلْ لا بُدّ أنْ تكونَ هنالِك معاييرُ موضوعيّة علمية وثقافية وأخلاقية ومهاريَّة حازمةٍ لاختيارِ مَنْ يَصْلُح لالتحاقِ بهذِه الجامعةِ فليس الاعتداد بكثرة أعداد الطلاب ، بل بأقدار هم الأخلاقية والعقلية والعلمية والمهارية.

وكذلك يجبُ أن تكونَ الجامعةُ شريكًا رئيسًا لقطاعِ المعاهدِ الأزهريّة في إجراء اختباراتِ الشَّهادةِ التَّانيةِ الأزهريّة بقسميْها الأدبيّ والعلميّ، ولا سيّما في وضع الأسئلةِ وتقويمها. أو على الأقل فيمن يتجاوز مجموع درجاتهم (٩٠%) لأنّ مُنتجَ هذِه الاختباراتِ ينتقلُ إلى الجامعةِ ، فتكونُ مسؤولةً عنْه ، فحقها أن تشارك في اختبارهم وتقويمهم واختيارهم.

والذي يؤكدُ لك أن هنالِك خللًا ظاهرًا فادحًا في اختباراتِ الشّهادةِ الثانوية الأزهرية أنّ الطّلاب الذين يحصلونَ علَى أكثرَ مِن تسعينِ من المئة (٩٠%) من المجموعِ الكُليّ ، ويلتحقونَ بكلياتِ القِمة ، ولا سيّما الطّبُ والصيدلةُ والهندسةُ والعلومُ واللغات والتّرجمةِ يَعجزون عنْ استكمالِ السّير فِي هذِه الكُلياتِ ممَّا تَضطّرُ الجامعةُ إلى تحويلهم إلى كلية نظريّة من كلياتِ الأصول والشريعةِ واللغة العربية والدّراسات الإسلامية عند رسوبِهم مرّتين فِي العام الأول ، وهو ما يعرف والدّراسات الإسلامية وعلومهما: كليات القرآن والسنة وعلومهما:

الأصول والشريعة واللغة العربية والدراساتِ الإسلامية أشبه بصندوق القِمامة ، تُلقى فيه نفاياتُ كلياتِ القمّة: «الطّب» وأخواتها المشار إليها قبلُ.

هذِه ظاهرةٌ لا يُمكنُ أن ينكرَها أحدٌ ، وهِي تستوجِبُ مسؤوليّة علَى الجامعةِ مِن جهةٍ وعلَى قِطاع المعاهدِ الأزهريّة منْ آخر .

ولو أنَّ الجامعة رصدت مسيرة الطُّلاب الذين التَحقوا بكُليات القمة «الطّب» وأخواتِها منذُ عشرة أعوام أو أكثر، ورصدت من لم يستطع أن يستكمل مسيرته في هذه الكليات، وتَم تغيير مسارهم التّعليمي إلى كليات العلوم الإسلامية وعلوم العربية، وسَعت بعد إلى معرفة المعاهد التي تخرجوا فيها، وحصلُوا منها على الشَّهادة التَّانوية الأزهرية وبمجموع أعلى من (٩٠%)، ومَن كان مسؤولًا عن إدراة هذه الاختبارات في هذه الأعوام على مستوى المعاهد والإدارات والمناطق الأزهرية في القطر كلّه، ومُحسابتِهم الحازمة على تفريطِهم في تحمّل المسؤولية الذهرية كبرى للعلم أوَّلاً وللأزهر ثانيًا وللدولة ثالثًا ثم للإسلام رابعًا.

أو تملك الجامعة وقطاع المعاهد الأزهرية الشَّجاعة الأدبيّة على أن تَتحمّل المسؤوليّة ،وأن تُجري هذا لِترَى أنَّ غيرَ قليلٍ مِن خرِّيجِي الثّانويّة الأزهريّة لا يستحقّون الالتحاق بهذه الجامعة، وأنَّ ما يُصرفُ عليهم مِن أموالٍ بيْت مالِ المسلمين إنّما هو ضربٌ من «التَّبذير» الذي حذر منه الإسلام. [ إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ كَانُواْ إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا) [الإسراء: ٢٧]

ليس لزامًا أن يكون كل حاصلٍ على الثانوية الأزهرية له مكان في الجامعة ، هذا ليس عدلًا فأبناء الثانوية العامة لا يتمتعون بهذه الرفاهية المفسدة للعلم والجامعة والدولة.

العناية بالانتقاء الموضوعي الحازم الطهور من رِكْس المجاملات العاطفية السوءَى للطالب الّذِي له حقّ الالتحاق به هذه الجامعة في المرحلة الجامعية الأولَى فريضة محكمة ، والتقصير في القيام عليها أراه خيانة للأمانة المنوطة بنا ، وأقلُّ ما يُمكن أن يُوصف به هو الظّلم العَتِيُّ للطلاب الذين يستحقون الالتحاق بهذه الجامعة ، فمشاركة من دونهم في الإنفاق عليهم حرمان لهم من حقوقهم . وتلك موبقة علينا أن نتطهر منها لنلقى الله تعالى غير خاننبن للأمة.

وإذا ما كان هذا في ما يتعلق بطُلابِ المرحلة الجامعيّة الأولَى، فاختِيارُ طلابِ الدراساتِ العليا هو الأحقُّ بحسن الاختيار فليست «الدِّراسات العُليا» ضرورةً لكلّ متخرِّج في الجامعة ، إنّما هِي لِصَفوة المتخرجين. ولا سيّما المتخرجين في تخصصاتِ العلوم الإسلامية ، والعربيّة ، فالدَّولة والأمّة ليْست بحاجةٍ إلى هذه الأعدادِ المتكاثرةِ كلَّ عام ، فإعلاء معيار الكمّ على الكيف ياراب عليه فساد مبيرٌ. كلُّ هذا يفرضُ علينا أن نضعَ معايير موضوعيّة حازمة لاختيارِ الطَّالبِ الذي له حقُّ الالتحاق بالجامعةِ في المرحلة الجامعية الأولى «الدّراسات العالية » ثُمَّ المرحلةِ الجامعةِ الثَّانية «الدراسات العليا»

### الطريقُ إلى إصلاح الخلل:

أرى أن نلتزم بأصول وضوابط في اختيار طلاب الدراسات العليا من اهمها:

- أنّ لا يقبلُ في مرحلةِ «الدّراسات العليا» إلّا من حصل على تقدير «جيد جدًا» تراكمي في مواد التّخصيص والقرآن الكريم في كلياتِ العلوم الإسلامية والعربية. ولايقل عن (٧٥%) تراكمي في المجموع العام.
- و ألّا يقل الحضور الفعلي في أثناء الدراسة عن ( ٨٠%) من السّاعات المعتمدة
- أن يجتاز اختبار القبول التحريري والشفهي في مادة التّخصت والقرآن الكريم وأن يحصل في كُلِّ على (٨٠%) على الأقل .
- إعفاء الحاصلين على تقدير «ممتاز مع مرتبة الشَّرف » في مرحلة «الإجازة العالية: الليسانس» من كلِّ المصاريف الدراسيّة وغيرها ، والسَّماح لهم في الإسكان الجامِعيّ. وكذلك الهيئة المعاونة لعضاء هيئة التدريس في كل قسم ، ويُحرم من المَزايا السابقة من يحصل على تقدير «جيد» فأقل في أحدى السنتين التمهيديتن في مرحلة « التخصيص: الماجستير »
- لا يسمح بتسجيل رسالة الماجستير لمن حصل على تقدير «جيد» تراكمي
  في السنتين التمهديتين، ويكتفى بمنهحه شهادة « دبلوم درسات عليا في
  التخصص» .
- يسمح للطالب الحاصل على تقدير «جيد» فأقل بإعادة السنة التاهيلية الثانية في جميع المقررات نظير تحمل التكلفة الحقيقية لتدريس المقررات واختبارها في هذا العام. فإن حصل على تقدير «جيد جدًا» أذن له بتشجيل رسالة الماجستير

- ألا يقتصر في احتساب التقدير النّهائي لدرجة الماجستر على تقدير الرسالة ، بل يكون التقدير بجمع ما حصل عليه في السنتين التمهيديتين، وما حصل عليه في مناقشة رسالة «التخصص :الماجستير» ، ويكون لكلّ نسبة (٠٠%) فإن حصل على (٠٠%) في السّنتين التّمهيديتين، وعلى (٠٠%) في الرسالة يمنح تقدير «جيد جدًا»(٥٠%)
- الطلابُ الحاصلون على تقدير «جيد» في مرحلة «الماجستير» لا يسمح لهم بالتسجيل للدرجة الدكتوراة.
- إلغاء عبارة «مع التوصية بالطبع على نفقة الجامعة» فهي عبارة لا واقع لها.

ثالثًا:

### الخلل في اختيار أستاذ الدراسات العليا.

للأستاذ الجامعي عامّة خصائص علمية وتربوية وإدارية وأخلاقية ، ولأستاذ الدراسات العليا خاصّة سِماتٌ وخصائص علميّة وتربوية وإداريّة وأخلاقية وإصلاحية تعلوعليها.

وَمن الجليّ الذي لا يخفي أنه ليس كلّ حاصلٍ على درجة "الأستاذية" في تخصص ما بِصالح أن يكون أستاذًا مشاركًا في مرحلة « الدّر اسات العليا» لما لهذه المرحلة من استحقاقات علمية ومهارية عالية، و لاسيّما في صناعة المشاريع العلمية، ومناهج البحث فيها، و التدريب عليها.

ومن البيّن أنّه لا تقتصر مهارات الأستاذ عامة على شرح المُقرَّرات للطلاب ، وتَقريبها لهم، وَفق أصول تربوية للشرح والتقريب. بل لا بُدّ أن يكونَ في الوقتِ نفسِه متسمًا بالتفوق والتميز في ما يأتي:

- أن يكونَ باحثًا متميزًا في بحوثه العلمية في تخصُّصه ، وأن ينشر عدة بحوثٍ بعد الحصول على درجة الأستاذية .
- أن تكون بعض بحوثه مختصة بمنهجية البحث العلمي في التخصص، وفي صناعة المشاريع العلمية، ومناهج تنفيذها، وخططها ، واستحقاقاتها العلمية والمهارية، وأن يكون ذا قدرة على تدريب الباحثين على التميز في إتقان صناعة هذه المشاريع.

- أن يكون متميزًا في تطوير البرامج العلمية والتدريبية في تخصصه ، ووأن
  يكونَ متسعَ الثقافةِ فيما له صلةٌ بتخصيصه من العلوم الأخر.
- أن يكون متسمًا بالتّميز في صناعة العقول وتمكين أخلاق الرّجالِ
   الْحسنَى. وبالتميز في تقويم البحوثِ العلمية بإنصافٍ صريح دون مجاملة
   النتّة.
- أن يكونَ قد مضى على حصولِه على الأستاذية سبعة أعوام مع تحقق الشروط السابقة فيه. أنجز خلالها بحوثًا في تخصصه متميزة موضوعًا ومنهجًا .،ومنشورة في أهل العلم.
- أن تُنشئ الجامعة درجة «أستاذ الدراسات العليا »أو «أستاذ كرسي» لمن مضنى على حصوله الأستاذية سبعة أعوام مع تحقق الشروط السابقة فيه مع تقويم نتاجه العلمى الذي صنعه بعد الأستاذية.
- أن تخصّص له درجة "مالية" عالية تتلاءم مع مقامه العلمي ، ومسؤولياته العلمية والتربوية، والتدريبية.
- أن تخصص له وسيلة انتقالٍ إلى الجامعة تليقُ بِهِ أو يُمنح بدلًا نقديًا مناسبًا
- أن تكون له الحصانة الأمنية المعادلة لحصانة «القضاة» و «أعضاء المجالس النيابية» ليتحقق له «الأمن الفكري» في عمله ، فإن تجاوز تكون محاسبته من قبل الإمام الأكبر: شيخ الأزهر وهيئة كبار العلماء في الأزهر الشريف وحدهم. وهم وحدهم الذين يُقرّرون إحالته إلى القضاء أو يوقعون عليه العقوبة المناسبة لما اقترف.

رابعا:

الْخُللُ في برامج الدراسات العُليا والمقررات الدراسية والإختبارات في مرحلة تمهيدي الماجستير، وبرمامج إعداد البُحوت العلمية لمرحلة «التخصص: الماجستير» ولمرحلة «العالمية: الدكنوراة»

كلّ مَن شَارِكَ في التّدريس في برنامج السّنتين التّمهيديتن في مرحلة « التّخصّص: الماجستير » في كليّات العلوم الإسلاميّة واللغة العربية يُدرك جيدًا أنّ الموضوعاتِ المُقرَّرة على طُلابِ هذه المرحلةِ هِي هِي الّتي سبقَ أن درسَها فِي المرحلةِ التّانوية

الأزهرية ، والمرحلة الجامعية الأولَى، ولا جديد في متن العلم، وكلّ ما يضاف إنما هُو التّوسع النّظري في مدارسة القضايا والمسائل توسعًا أفقيًا لا رأسيًا ، فما زلنا في البلاغة – وهو تَخصيصي العلمي – نُدرًس لهم أحوال مكونات الجملة ، والفصل والوصل .... هُو هُو ، مَع التّوسّع فِي شرح وتحليلِ الأمثِلة والشّواهدِ الجزئية الّتي سبق لهم دِراستُها . ولا تعدو أن تكون المدارسة نظرية تعتمد على التّلقين والاجترار ، والخَلاء من التّحليل النّصتي لهذه الأساليب في البيان العلي المعجز: الكتابُ والسنة ، وفي البيان العالي الإبداعي: الشعر والنثر الأدبي والعلمي معا.

#### معالم تقويم الخلل:

الخروج من ذلك علينا تحقيق مايأتي:

• أن يشتمل البرنامج على الإفادة من العلوم الأخر الّتي تساعد على إثراء وتطوير البحث في التّخصص، فطلاب تخصص «البلاغة» مثلا لا بُدّ من أن تكون من مقومات برنامج تعلمهم وتعليمهم علوم كعلم النّحو، وأصول اللغة وأصول الفقه، وعلم العقيدة الإسلامية، وليس علم الكلام الفلسفي، وكعلم المنطق الحديث، وليس علم المنطق الأرسطي، وعلم الجمال، والفنون الجميلة، وعلم الإيقاع، وعلم الألوان وتأثيراتها النّفسية وعلم النّفس وعلم الاجتماع...

كلُّ هذِه العلوم إذا لم تكن جزءً من التَّكوين العقلي والنَّفسي لطلاب «علم البلاغة العربي» فلن تفضِي دراسته لأسفار البلاغيين إلى ما هو المرجو أن يكون. ولن يتجاوز أيُّ طالب اقتصر على هذه الأسفار مستوى حملِ المعرفة واجترارها، وهذا ما لم تُنشأ له الجامعات البتة.

• أنْ نتطهر منْ مِنهج التَّلقِين والاجترار ، والحركة الأفقية في مدارسة المسائل، وأن نتطهر من عزل العلوم بعضها عن بعض، فالدراسات البينية هي أنفع في هذه المرحلة كما أنّ نظام التّعلّم الذّاتيّ والتَّشارُكِيّ تحت إشراف أستاذ المُقرر هو السَّبيلُ الأمجدُ الأحمدُ ، وألّا تكون هنالك مصادرُ أو مراجعُ معيّنةٌ ، بل هناك موضوعات وقضايا ومسائلُ على الطّالب أن يستوعِبها في كلّ المصادرِ والمراجعِ الّتِي يُمكِن الوصولُ إليها ، والطالبُ هو الدّي يَصنع لِنفسه كتابَه في كلّ موضوع .

# الخلل في الاختبارات التّحريرية والشفهية في تخصص العلوم الإسلامية والعربية:

أمّا الخللُ في الاختبارات والتّقويم في نهاية العام الدراسي ، فيتمثل في أن جُلّ الأسئلة أو كُلها أسئلةٌ نظرية يُحيط بالجوابِ عنها مَن كان حافظًا لِما في أسفار أهل العلم ، بل مَن كان حافظً ما سبق له دراسته في المرحلة الجامعية، وإن لم يكن فاهمًا ما حفظ ، وقل أن يكون عيارُ القدرة على التّفكير والموازنة والتقويم والتّعبير مُكوِّنًا من مكونات الأسئلة.

### إصلاح الخلل:

أرى أن نسلك لأصلاح الخلل في الاختبارات أمورًا منها:

أن تكونَ أسئلة كلّ مقرر على ثلاث مستوياتِ:

الأوّل: مقدار ( ٦٠%) منها على مستوى يتيح للطالب الجاد الحصول على تقديد «جيد»

- أن يكونَ سوالٌ منها على الأقل يعرض مشكلة علمية يطلب من الطالب
  اقتراح سبيل أو أكثر لحلها.
- وأن تكون الأسئلة في الاختبار مركزة على ما أضافه الطالب لمقالات العلماء شرحًا وتحليلًا وتقويمًا ، وتأصيلًا واقتراح سبل تطوير القولِ في القضية أوالمسألة أو المذهب والرَّأي ، وليس اجترارًا لما هُو مرقونٌ في الأسفار من قُرون أو في الكتب المستحدثة.
- أن تشكل في كل عام في كل تخصص لجنة علمية لوضع أسئلة كل مقررً يكون الأستاذ المحاضر واحدًا منها. ولا يتكرر اشتراك أستاذ فيها في عامين منتالين وأن تكون الأسئلة موحدة في التخصص على مستوى الجامعة كلها ، وأن يكون تقويمها في مكان واحد (تقويم مركزي ، وكنترول مركزي)

•••••

# والخَللُ في بحوتُ درجة «التّخصّص: الماجستير» و «العالمية: الدُّكتوراة» يتمثّل في أمور منها :

- التكرار والاستنساخ والتّقاطع مع بحوثٍ أخر.
- التشارد ، فبحوث كل تخصّص لايكاد يجْمعُها هدف ومغزى

- غلبة الروية التجزيئية على الروية الكلية المركبة التي تبصر علاقات القضية بقضايا أخر سواء في التخصص نفسه أو في تخصصات أخرى قريبة أو بعيدة منه.
- علبة البحوث المُطبقة للقواعد والقوانين المقررة سالفًا ، وكأنها دراسات تطبيقية لما تقرر قبل على ما استحدث بعد، وليست بحوثًا كاشفة عن أصول وضوابط وقواعد ونظريات مستحدثة. على الرّغم من أن علوم الإسلام وعلوم العربية في نشأتها وتطورها علوم استقرائية سياقية وليست علومًا نمطية معيارية تسقط القواعد السالفة على أحوال مستحدثة. فمن سبل تطوير وتجديد العلوم الإسلامية والعربية إعادة فراءة ما سبقت قراءته من الأسفار والنصوص بمنهاج موضوعي يُعلِي الرّؤية الكلية الّتي تعنى باستخلاص الأصول والضوابط الكلية على النظرة الجزيئة التي تُعنى بالأحكام الجزئية.
- خُلُوها مِن القيمة العلمية ، فغير قليلٍ منها لا يُجيب عن تساؤلٍ منهجي ، ولا يكشف حقيقة، ولا يقررها ، ولا يحررها ، ولا يقربها . ولا يحل مشكلة ، وغير قليلٍ منها لا يلتزم منهجًا علميًا في معالجة قضايا الموضوع ومسائله، ومذاهب العلماء وأرائهم.
- خلوّها من القيمة المجتمعية ، فالأصلُ أن جميعَ البحوثِ في الدّراساتِ الإنسانية، ومنها علوم الإسلام واللسان مهمتُها الرئيسة خدمة المجتمع وصناعة الإنسانِ الصّالحِ المُصلِحِ للحياة كونًا وإنسانًا، فبهذا الإنسان تكون حضارة الأمّةِ وعزتها.
- الإشراف الشكلي لكثرة ما يكلف به الأستاذ من الإشراف مما يعيقه عن متابعة الباحث في قراءاته ، وتحليلاته واستنباطاته ، والأصل في المشرف أن يشارك الباحث في قراءة مصادر البحث الذي يشرف عليه دون أن يكشف للباحث عما اهتدى هو إليه ، ولكنه يرشده إلى إعادة التظر وتقويمه والطريق الأمثل للقراءة ، وقراءة مصدر قبل مصدر

ذلك أنّ المشرف الأصلُ فيه أن يكون عديلًا للباحث إحاطةً بقضايا الموضوع ومسائله ومذاهب العلماء وآرائهم ، وما استحدث فيه من مصادر ومراجع ، وما أُجري فيه من بحوثٍ ومؤتمراتٍ ونحو ذلك ، فلو لم يكن شريكًا في القراءة والتّفكر والتّقويم ، لَما تيسَّر له أن يشرف عليه إشرافًا يُرضي الله تعالى.

والشرط ألّا يهب المشرف البحاث كلمة واحدة ممّا أنتجه هو ، وللمشرف من بعد إجازة مجلس الجامعة البحث أن ينشر ما توصل هو إليه في قراءاته في هذا الموضوع دون أن يقتبس ممّا توصل إليه الباحث بنفسه حرصًا على حق الباحث العلمي، وحرصًا على حصانة المشرف من دعوى الاقتباس أو الاستنساخ أو الاستلاب.

المناقشات الهزيلة والهزلية أيضًا لغير قليلٍ من البحوث ، وهذا ما لا يستطيع أحدٌ أن ينكر أنّه كاد يكون ظاهرة لا تخفَى. وكذلك مجاملة المناقش ، ولا سيما المناقش الخارجي للمشرف والقسم كيما يكون مرغوبًا فيه ، فيسند إليه مناقشات عدة ، وهذا نلحظه من تكرار اشتراك بعض من الأساتذه في مناقشات بعض التخصصات في بعض الكليات وحرمان أقرانٍ لهم من الاشتراك في المناقشة.

#### \*\*\*\*\*

### والطريقُ إلى إصلاح الخلل أراه يتمثلُ في ما يأتي:

- أن يكون لكل تخصص على مستوى الجامعة مشروع علمي يتولى الأساتذة المختصون اختياره وتفصيله إلى موضوعات ، ووضع الخطوط العريضة لخطة كل موضوع ،والمنهج العلمي لمعالجة قضايا كل موضوع ومسائله.
- أن يكون من شروط الترقية إلى درجة أستاذ في كل تخصص أن يقدم مشوعًا علميًا يتضمن عدة قضايا ام تبحث قبل بحثًا علميًا جادًا كلّ قضية تصلح أن تكون موضوع بحث لنيل الماجستير أو الدكتوراة ، وأن يحرر المنهاج العلمي لبحث قضايا هذا المشروع ، ويضع الخطوط العريضة لخطة البحث ، وأن يشير إلى أهمية الكلية للبحث في قضايا هذا المشروع ، ومشكلاتها. وأن يناقش هذا المشروع مناقشة جادةً من قبل اللجنة العلمية المنوط بها الترقيات لدرجة أستاذ ويمكن للجنة أن تستعين بمن تراه أقرب إلى المشروع من غير أعضاء اللجنة من داخل الجامعة أو خارجها. فإذا أجيز المشروع أدرج في بنك المشروعات لذلك التخصيص .

- أن يختار كلّ باحث مرشدًا يُعِينه على اختيارِ موضوع البحثِ من موضوعات مشروع التّخصص على مستوَى الجامعة ، ويتعاون معه في الوعي بأهداف البحث في الموضوع المختار وأهميته ، والدر اسات السابقة فيه ، وما ينبغي أن يتميّز به البحثُ المراد صِناعته فيه ، واختيار المنهج العلمي الذي تعالج به القضايا والمسائل، ومزايا هذا المنهج.
- أن تكون هنالك لجنة علمية موسّعة على مستوى الجامعة لكلّ تخصّص تتولّى مناقشة الباحث عند اختياره موضوعًا من المشروع العام ، وما يريُد الباحث أن يصنعه فيه ، ويكون ذلك بصحبة مرشده ، ويحسن أن يكون المرشد بعد إجازة تسجيل الموضوع أحد مشرفي البحث إن كانت اللوائح تسمح بذلك ، فغير قليلٍ من الباحثين عند ما يريد تسجيل موضوع لبحث الماجستير أو الدكتوراة لا يكاد يعرف شيئًا مهمًا عن الموضوع ، ولا عما كتبه فيه من قبل ، ولا يعرف ما يريد أن يبحثه فيه ، وما المشكلة الرئيسة فيه ، وما مدى الحاجة إلى حلها، وطريقة حلها.
- أن يُعتد الإرشاد الأكاديمي الجاد للباحثين في مرحاتي الماجستير والدكتورؤاه متطلبًا من متطلبات الترقية لدرجة أستاذ مساعد أو أستاذ
- ان يكونَ المشرف الرّئيس للبحث وثيقَ الصلّة العلميّة والمهاريّة بموضوع البحثِ من خلال رسالته لنيل الماجستير والدكتوراة وبحوثه للترقيّة وغيرها ، فلا يستقيمُ أن يكون أستاذٌ جلّ دراساته وبحوثه في القرآن أو الشعر الجاهلي ثم يشرف على بحثٍ موضوعه في "أدبية النّص المسرحي". أو يكون أستاذ لا يجيد لغة أجنبية ، ويشرف على بحث في «الأدب المقارن» و أن تجرى حلقة نقاش «سيمينار» كلّ فصلٍ دراسيّ بعد مرور عام على
- الأكثر من التسجيل لكلّ باحثٍ في مرحلة «الماجستير» و «الدكتوراة» في القسم والكلية الّتي ينتمي إليها ، ويسجل كلّ سيمنار صوتًا وصورة ، وحبذا مشاركة أساتذة من تخصصات أخرى لها علاقة بتخصص الباحث ويُرفع إلى نائب رئيس الجامعة للدراسات العليا تقريرٌ كتابيّ محكم عن وقائع هذا «السيمينار» يوقع من رئيس القسم وأستاذين أو أستاذ وأستاذ مساعد إذا لم يكن استاذان في القسم ، ومن تخلّف من الباحثين مرتين عن هذا يُطوَى قيدُه إلا لعذر يقبلُه مجلس الجامعة .

- إذا طلب الباحث مدًا لمدة البحث المقرّر وجب إلزامه بدفع تكلفة المدّ تقدر بعدد أشهر المد ، وألا يتجاوز المدّ عامًا فوق المدّة المقررة في مرحلة الماجستير ، وعامين لمرحلة الدكتوراة. ومن تجاوز ذلك يطوَى قيده إلا لعذر مقبول من رئيس القسم ومجلس الكلية ، ونائب رئيس الجامعة للدراسات العليا ثم من مجلس الجامعة.
- أن يكونَ أحد المناقشين من ذوي الاختصاص من خارج الجامعة ، وليس من خارج الكلية، وأن يلزمَ أعضاء القسم الذي ينتمِي إليه الطَّالب في كليته بحضور المناقشة كاملةً إلا لعذر مقبول من رئيس القسم .
- أن يكون حضور أعضاء القسم المناقشات التي تجري للباحثين في تخصص القسم متطلبًا للترقية إلى درجة أستاذ مساعد أو أستاذ ، أو أستاذ كرسى.
- أن يكون لكل عضو في القسم أن يرفع تقريرًا عن وقائع المناقشة إلى عميد
  الكلية ، وإلى نائب رئيس الجامعة للدر اسات العليا، وأن يناقش ذلك ويتحقق
  من صحة ما جاء فيه من قبل التصديق على منح الدرجة
- إذا ثبت أن باحثًا قد استلب من رسالة ما داخل الجامعة أو خارجها أو من كتاب أو مقالٍ علمي دون توثيقٍ لأسباب علميةٍ مقبولة من المشرف ولجنة المناقشة فعلى الجامعة سحب الدرجةِ منه من بعد اعتمادها من مجلس الجامعة ، ولو مضى على المنح عدة سنواتٍ ، فهذه جريمةٌ لا تسقط بالتقادم.
- أن تودع نسخة من البحث في مكتبة الكلية التي يَنتمي إليْها الباحث ، في الوقت الذي تشكّل فيه لجنة المناقشة ، وتسلّم لمكتبة الكلية في وقت تسليم المناقشين ،وتكون النسخة الورقية متاحة لكلّ عضو من أعضاء التَّخصص في الجامعة لقراءتها قبل المناقشة ضمانًا لجدية المناقشة ، ومنح الدرجة بالتقدير المناسب حماية للباحثِ من جهةٍ ، وللعلم من أخرى ، ثم تسحب النسخة بعد إجازة البحث ويدع مكانها نسخة أجرى عليها الباحث ما طلبته اللجنة من تقويم واستكمال.

- أن يقتصر حضور المناقشات على أهل العلم من الطلاب والهيئات المعاونة
  وأعضاء هيئة التدريس بالجامعة ، والجامعات الأخرى فقط وأن يمنع منعًا باتًا إعداد الموائد والوجبات والمشروبات في أثناء المناقشة وبعدها.
- نشر تسجيل المناقشة صوتًا وصورة على موقع الجامعة الالكتروني ؟
  ليتمكن من شاء من الإفادة منها وأن تكون متاحة للمشاهدة والتنزيل بعد الاعتماد من مجلس الجامعة.

ذلك بعض ممّا أقترحه للنهوضِ بالدّراسات العليا في الجامعة في مجال الدراسات الإسلامية والعربية والدراسات «أصول الدين والشريعة واللغة والعربية والدراسات الإسلامية، والدعوة، والأقسام المناظرة لها، أما الكليات العملية كالطب والهندسة والعلوم ... فلها أهلها هم الأقدر على أن يقولَ كلمة في إصلاح الدراسات العليا بها .

والله الهادي إلى سواء السبيل ، والحمد لله ربّ العالمين وكتبه

محمود توفيق محمد سعد الأستاذ غير المتفرغ في جامعة الأزهر وعضو هيئة كبار العلماء في الأزهر الشريف القاهرة: مدينة الشروق الأربعاء: ٢٤٤٦/٤/٢٠هـ

## الوثيقة التاسعة

#### مذكرة حول

## أوضاع الدراسات العليا في الكليات الأصيلة في جامعة الأزهر أ.د. محمد كاظم حسن الظواهري

نكتب هذه المذكرة وكلنا أسف وأسى لما آلت إليه أوضاع الدراسات العليا في الجامعة العريقة منذ سنوات حتى آلت في الوقت الحال إلى ما لا تحمد عقباه من التدهور المتفاقم تحت أسماع وأبصار جمهرة علماء هذا الصرح العريق، حتى لنحسب أن ثمة أمراً لا نعلمه يحول دون تدارك الأمر.

وأخشى أن يكون هذا الأمر الذي "لا نعلمه" هو الاستجابة للدعوات التي تهون من شأن "العلوم الإنسانية" بدعوى أنها لم تعد لها ضرورة في العالم المتقدم ولا في سوق العمل، وحاشا للأزهر الشريف وجامعته أن يتجاوب مع هذه الصيحات المدمرة لمستقبل البشرية، ولنا عودة لتفنيد هذه المقولة إن كانت هي ما يخفى وراء هذا التدهور في التعاطي مع "العلوم الإنسانية" التي نجد أنفسنا مضطرين لتحديد مفهومها ومجالاتها، ولعل هذا يستحق مذكرة منفصلة حتى لا نقطع سياق المطلوب من مذكرتنا هذه أو نشوش عليه.

### وفيما يلي وصف للحال الذي نعانيه ويعانيه أزهرنا العريق وطلابه:

- لا يخفى أن وجود دراسات عليا في أية مؤسسة علمية مدعاة فخر لهذه المؤسسة ، وهذا أمر يدركه أولو الألباب على مستوى العالم أجمع، وهذا ما كان عليه الأزهر الشريف من قديم ؛ إذ كان يخرج لأمة الإسلام من أدناها إلى أقصاها مئات العلماء في كل عام بعد قضاء أعوام من الدرس الجاد في رحابه و صحنه وأروقته التي يقصدها طلاب العلم حتى يعودوا إلى بلادهم ليكونوا منارات هادية إلى روح الدين الحنيف ، ويكونوا محل الإجلال والتقدير حيثما حلوا لمجرد أنهم أزهريون، ولسنا في حاجة إلى الإشارة إلى مئات الأسر التي لُقبت وما زالت تلقب بلقب "الأزهري" في كثير من بلاد المسلمين.

- لما أنشئت الكليات الأصلية (أصول الدين والشريعة واللغة العربية) استمر هذا النهج المحمود فتخرج فيها من يحصلون على "الإجازة العالمية الصغرى)، ثم "تخصص المادة"، ويكلل ذلك بتخريج من يحمل مرتبة "العالمية من درجة أستاذ".

- ثم جاء قانون تطوير الأزهر ليمنح هذه الشهادات ألقابا تعادل ما تمنحه أرقى جامعات العالم (ولم يضف إلينا جديدا اللهم إلا المعادلة الشكلية لمسايرة الأوضاع) ، (علما بأن خريجي الأزهر قبل كل ذلك كانوا يبتعثون إلى أصقاع الأرض ليعلموا وليطلبوا العلم أيضا دون حاجة إلى معادلة شهادات وما إلى ذلك).

- ولما انتشرت الكليات في الأقاليم تلبية للزيادة السكانية والتوسع العمراني وثبتت أقدامها علميا ودعويا صارت منارات لا تقل قيمة عن الأمهات العريقة فتطلعت إلى القيام بدور كالذي كان يقوم به الجامع الأحمدي في طنطا من دور في تخريج الأكفاء من العلماء تحت راية

الأزهر الشريف؛ فمنحت حق إنشاء أقسام للدراسات العليا بها في سائر التخصصات ، ونهضت بهذا الدور على نحو مرضي، وخففت عن الكليات الأمهات كثيراً من الأعباء، وكذلك الطلاب الذين صار يأتيهم العلم من أيسر سبيل وبأقل مؤنة، وذلك بالرغم مما تعرضت له من شائعات ومحاولات تشويه.

- ولما صدر قرار بإنشاء كلية للدراسات العليا اشرأبت الأعناق إليها بكل الترحاب، أملا في أن تكون واسطة العقد التي تقصدها النُّخب المنمازة للتزود بما فوق ما يمنح من شهادات تؤهلهم لأعلى المراتب العلمية ولتكون مركزا علميا عالميا ينهض بما قد يعسر على غيره تقديمه للباحثين، ودون أدنى تعارض مع ما تنهض به الكليات الأصلية من دور سبقت الإشارة الليه.

- ومن أسف أن إنشاء هذا الصرح قد تعثر لسنوات تخللتها بعض الأحداث، فتفتقت قرائح بعض ذوي الهمم من المسئولين عن فكرة توحيد امتحانات السنوات التمهيدية لمرحلة التخصص لتعقد مركزيا في القاهرة، ولا يخفى حجم المعاناة التي تعرض لها الدارسون في السنوات التي جرى فيها هذا الأمر، وتعرض معهم أساتذتهم!.

- ثم أعلن عن افتتاح كلية الدراسات العليا ، فلم تضف جديداً سوى نقل مقر الدراسة من الدرّاسة إلى مدينة نصر في مبان تفتقر إلى كثير من المقومات التي يستحق صرح بهذا القدر أن تتوافر له، واستمرت المعاناة!.
- وتحت ضغط الشكاوى المريرة تقرر أن تكون الدراسة في ثلاثة أقاليم، وكذا بعض الامتحانات، وبعض آخر مركزي، فاستمرت المعاناة!.

- وفي أخريات العام المنصرم ٢٠٢/٢٠٢١، ولسبب غير معلوم، تقرر إغلاق مقر الدراسة في كلية الدراسات العليا والمقرين الإقليميين، والعودة بالدِّراسة إلى الأمهات بالدَّرَّاسة، وذلك قبل أيام من نهاية الدراسة!.

- وعلى مدار شهور الصيف وما بقي من عام ٢٠٢٢ استمر التخبط واللغط حول ما يؤول إليه مصير الدراسات العليا، وحل العام الدراسي الحالي ٢٠٢/٢٠٢٢، ولم يعلن عن بدء الدراسة في موعدها، وأخيرا تقرر بدؤها في أوائل ديسمبر ٢٠٢٢ في مقار كليات القاهرة، وبعد اضطراب شديد في جداول الدراسة امتثلنا وتوجهنا إلى المقار المعلنة لنجدها خاوية لاحس فيها ولا إنس، اللهم إلا من طالب وافد أو طالب قاهري أو طالبة (ولم يحضر أمام كاتب هذه المذكرة سوى طالب عراقي وآخر جامبي ومصري واحد، وقد أوشك العام ٢٢ / ٢٠٢٣ على الانصرام)، وكان هذا المتوقع بعد كل هذا الاضطراب مجهول الأسلباب، لنا على الأقل!

- ولم يتوقف الاضطراب بحيث يمكننا أن نقرر أن ما تمكنا من أدائه من المحاضرات حضوريا أو بالتواصل مع الطلاب عبر مواقع الشبكات لا يزيد عن نصف المتوقع.

- كل هذا فضلا عما وقع من مشكلات يصعب التغلب عليها على مدار السنين لخمس عشرة بسبب تعدد القائمين بتدريس المقرر الواحد على الرغم من توحيد المقررات وتوحيد الامتحانات ، ومن مشكلات اغتراب الطلاب و"الطالبات" وغير ذلك مما حذرنا منه منذ بدء سريان هذا النظام الذي يفرغ مرحلة الدراسات العليا من مضمونها وجوهرها وأهدافها .

- كل هذا أدى إلى فرار الآلاف من خريجي الأزهر للدراسة خارجه بسبب ما يؤسف له من أن الجامعات الأخرى قد فتحت أبو ابها لهم للالتحاق

بالدراسات العليا فيها ، كما فتحت أبوابها من قبل لحملة ثانوية الأزهر وتحت إغراء نظم الدراسة الحديثة بها وما فيها من تيسير هرب جمهور الخريجين الأزهريين من تعقيدات الدراسة وطول أمدها إلى تلك الجامعات إلا المتمسك بقيم الأزهر أو الطامع في نيل وظيفة فيه وقليل ما هم ، وبهذا خلت أو كادت جامعة الأزهر من أكثر خريجيها، وهذا مما يجب أخذه في الاعتبار عند النظر في سبل علاج أوضاع الدراسات العليا المتردية في الجامعة ، وزملاؤنا في الجامعات الأخرى يخبروننا بأعداد من يسجلون عندهم ، وبعض من نقابلهم من خريجينا كذلك .

- ومما يؤسف له أيضا ، وهو متصل بما سبق ، أن الأزهر وقع ضحية في نصف القرن المنصرم لعملية أشبه ما تكون بما يسميه علماء الأحياء "الانتخاب الطبيعي" وذلك من جراء التحولات الاجتماعية التي ابتليت بها الأمة إثر الغزو الفكري الذي خلفه الاستعمار ، فانقسم المجتمع إلى :
  - نخبة عليا توجهت نحو المدارس الأجنبية والدولية .
    - نخبة متوسطة توجهت إلى التعليم الخاص.
- التعليم "التجريبي" الذي أسسته المؤسسة الحكومية مجاراة للسابق أو منافسة.
- التعليم العام الذي بقي على حاله وبلغ من التدهور ما لا يخفى.
  (الأدنى)
- التعليم الأزهري التقليدي لفئة معينة . (نظير السابق ، وهـو الـذي يغذي الكليات الأصلية).
  - التعليم الأز هري الخاص، المجاري للتطور الواقع.

التعليم الأزهري "لغات" المنافس لنظيره الأجنبي والدوليّ.

(وهذان الأخيران لا يقصدهما من يرغب في الأزهر التقليدي بل من يرغب في أزهر ما يطلق عليه "كليات القمة")، ومحصلة ذلك أن "الانتخاب" وصل بالتعليم الأزهري قبل الجامعي إلى أدنى مستوى تعليمي، ولا يبقى بعده إلا القناعة بالأمية والتسرب من التعليم.

- وحسبك ما بعد ذلك من "انتخاب طبيعي" آخر يقع داخل الجامعة بادئا بكليات "القمة" وصولا إلى ما ننزّه قلمنا عن وصفه ، وبه يتبين أن ما يصل إلينا في أصل بناء الأزهر وأسّه هو ما بقي في "نقيض القمة"، وهو ما يرغب عنه أكثرهم حتى بتنا نجد قاعات الدراسة والامتحانات شبه خالية، وصرنا نعلم الآن أن أصحاب هذه المقاعد الخالية يحتلون مقاعد بعيدة في جامعات أخرى عامة أو خاصة ، اللهم إلا القليل ممن ننزوا أنفسهم للأزهر، وهؤلاء هم من يعانون مما نحن بصدده في هذه المذكرة.

وبناء على ما تقدم يمكن إيجاز مشكلات نظام الدر اسات العليا في الكليات الأصلية فيما يلى:

جموده ، طول أمده، كثرة مناهجه ، فرض نظام توحيده، النظرة الدونية لفئة من العلماء لمجرد أنهم ينتسبون إلى كليات الأقاليم.

أما جموده فسببه عدم التفرقة بين دار التعليم ودار العلم، فنظام دار التعليم (المدارس والمعاهد) يعتمد تقديم مادة علمية سابقة التجهيز للتلامية بقصد إيقافهم على أساسيات العلوم التي سينتفعون بها في قابل حياتهم الدراسية والعملية، أما دار العلم فيبدأ دورها بعد انتهاء المرحلة السابقة أو متزامنا مع مراحلها العليا، وهنا يتوارى دور المادة سابقة التجهيز خلف المادة العلمية الحديثة التي توصل إليها العلماء والباحثون من أعضاء هيئة

التدريس وغيرهم ليستوعبها الطلاب وينطلقون منها ليشيدوا صروحا جديدة للعلم .

إن مرحلة الدراسات العليا تستهدف في المقام الأول تقدم العلم والبحث العلمي ولا تستهدف تخريج جيل يحمل شهادات براقة تخفي تحتها خواء لا معنى له.

ولأجل تحقق هذه الغاية التي ترمي إليها الدراسات "العليا" لابد من وضع خطة تستهدف جذب المتهربين على جميع المستويات، ولن يتم ذلك إلا بإعادة النظر في كل عناصر العمل التعليمي والعلمي في الأزهر الشريف من المعاهد إلى الجامعة ، والوعي التام بالمنهج الذي يؤدي إلى تحقق تطور التعليم قبل الجامعي والجامعي والبحث العلمي إجمالا ، وبخاصة فيما يتعلق بموضوع هذه المذكرة .

\*\*\*\*\*

### وعليه نتقدم باقتراح ما يلي:

١ – اعتماد تقسيم المرحلة التمهيدية للدراسات العليا لتكون سينة واحدة في التخصص ، وأخرى في العالمية أسوة بكثير من الجامعات التي تنافس الأزهر في اجتذاب أبنائه ، بل أسوة بما يجري عليه نظام كثير من كليات الجامعة العلمية ، وكذا كلية الدراسات الإسلامية للوافدين .

٢ — اعتماد العمل بنظام الساعات المعتمدة في المرحلتين ، والذي أرهصت قيادة الجامعة بالإعداد له وقرب العمل بـــه (ومرفــق بالمــذكرة تصور عام لما يمكن مراعاته عند بناء الخطــط الدراســية للتخصصــات المختلفة بالكليات الأصلية بالجامعة ) .

7- إفساح المجال للعلماء لنقل ثمار أبحاثهم التي استغرقت زهرة أعمارهم إلى من يدرس على أيديهم من طلاب العلم والباحثين، ولا يتأتى هذا إلا بنقل آخر ما توصل إليه الأساتذة من إنجازات علمية إلى من يقع تحت أيديهم من الباحثين والدارسين، لينطلق هؤلاء للبناء على ما أسسه السابقون، وبهذا تتقدم الأمم وتبنى الحضارات .

٤ - عودة الدراسات العليا إلى سائر كليات الجامعة دون تفرقة كما كانت قبل ما سبق من إجراءات أنهكت الباحثين وسببت هجرتهم من الجامعة وأثرت على مستوى البحث العلمي .

النهوض بكلية الدراسات العليا ودعمها بما يمكنها من القيام بدورها المأمول بالتكامل مع الدراسات العليا في كليات الجامعة على النحو المشار إليه في صدر هذه المذكرة.

من هنا يبدأ رصف طريق إصلاح الخلل الذي أدى إليه تراكم السلبيات التي لا يعنينا الغوص وراء أسبابها ولا من فعل ذلك بقدر ما يعنينا إعادة بناء ما تعرض للعطب من مكونات هذا الصرح العظيم.

ونأمل أن تتجاوب جميع الهيئات والقيادات مع اقتر احاتنا تلك وسائر الاقتر احات المثيلة في أقرب وقت ، وكلنا ثقة وتفاؤل بتحقق نهضة الدراسات العليا واسترداد عافيتها على أيديكم والله تعالى ولي التوفيق ،،،،

أ.د. كاظم الظواهري قسم الأدب والنقد كلية اللغة العربية بالمنوفية

# الوثيقة العاشرة

## العلوم الإنسانية في عصر العولمة أ.د. محمد كاظم حسن الظواهري

#### ماذا لوخسر البشر العلوم الإنسانية عامة ، وعلوم الدين خاصة ؟!

لسنا في موقف دفاع عن العلوم الإنسانية في مواجهة العلوم العلمية المعملية لأنهما في الحقيقة وجهان لعملة واحدة لا غنى لأحدهما عن الآخر، وإنما نحن في حالة دفاع عن الوجود الإنساني والحياة على ظهر هذا الكوكب المبتلى بأعظم التهديدات من جراء سوء توظيف المكتشفات العلمية من قبل قوى تخلت عن كثير من القيم التي تصون الحياة والسلم على ظهر الأرض، ولننظر ما يهدد الكرة الأرضية بسبب انبعاثات الغازات الضارة بالطبيعة، ورفض أقوى الأمم لكل دعوات الحد من تلك الظاهرة، هذا مجرد مثال على مدى ما يمكن أن يحيق بالبشرية من المهالك إذا لم يكن النمو المتسارع في المنجزات العلمية مصحوبا بما يوجهه ويكبح جماح ما يجنح منه إلى تقديم المصالح الخاصة والأطماع بأنواعها ، وتسلط الأقوى وتوحش رأس المال، وكثير من الشرور التي نعجز عن حصرها في هذا المقام .

ولعل مثالا آخر يُضوِّئ جانبا لا يقل أهمية عن سابقه ، لأمة من الأمم تكون الأقوى والأكثر سلاحا وعتادا وتطورا تقنيا "تكنولوجيا"، وهي في المقابل الأقل عناية بتقوية الجانب المعنوي وتنمية الروح الوطنية والشعور بالانتماء لدى جنودها، وتوعيتهم بتاريخهم وقضاياهم وسائر ما يجب إعدادهم به، وتضطر لخوض حرب دفاعا عن أرضها ومصالحها

اعتمادا على سلاح في أيد لا تؤمن بقضية هذا الوطن وهي خائرة القوى غير مستعدة للتضحية والفداء ، فهل تنفعها قوتها وكثرتها وعتادها مع ذلك؟ وماذا لو فر هؤلاء من الميدان وحلت بجيشهم الهزيمة ؟! ولو كان المتسبب في هذا في تلك الأوقات العصيبة ، وقام بإلغاء سلاح "الشئون المعنوية" أو تهميشه ، ألا يقع تحت طائلة الاتهام بالفت في عضد المدافعين عن الوطن؟ ، فما عقوبة من يثبط العزائم وقت الشدائد والملمات ؟

وما هذا الجُرْم إلا باب من أبواب لا حصر لها مما يحيق بالأمم من المخاطر التي تترتب على تهميش العلوم الإنسانية في عصر الحضارة المادية والخواء الروحى المدمر للنفس البشرية والحضارة الإنسانية.

إن الذي يقول بأن العلوم الإنسانية لم يعد لها ضرورة في عصرنا وما يليه مصاب بقصر النظر وضعف الإدراك والوعي بما قامت به هذه العلوم من أدوار وجهود خلاقة في النهوض بالإنسان وترقيته من مراتب البدائية والتخلف، والمضي به قدما نحو التحضر والرقي إلى عصرنا وما بعد عصرنا.

إن العلوم الإنسانية هي التي تقود الأمم وهي التي ترعى العقول والمواهب وتنميها وتوسع آفاق الفكر وترقي الخيال (ذلك الخيال الذي قد العلماء في كل العصور للتوصل إلى المخترعات والاكتشافات).

العلوم الإنسانية هي الحكمة والفلسفة والمنطق واللغة والأدب والفن والجمال والآثار وعلم الإنسان "الأنثروبولوجي" والتاريخ وعلم الاجتماع وعلم النفس والإعلام والسياسة والاقتصاد والتجارة والإدارة، وأخيرا وفوق كل ذلك علوم الدين التي تعد ضابطا مهيمنا على جل ما سبق إن لم تكن الكل، وهي الجانب الروحي من الإنسان الذي لا يتخلى عنه إلا الأشقياء

المفتونون؛ لأنه إن فعل ذلك صار إلى الضلال والتيه والضياع، ولن ينفعه بعد ذلك ما وقف حائلا بينه وبين هذا الجانب مهما كان قدره وجاذبيته.

والعلوم الإنسانية هي التي تربي الإنسان وتبعث فيه الضمير وتوجهه إلى الخير وتثنيه عن التوجه نحو الشرور التي تعصف بأمن الإنسان في كل زمان ومكان .

والعلوم الإنسانية هي التي تسن التشريعات لجميع أنواع النشاط البشري وترعاها على جميع المستويات والمعاملات بدءا بالحياة الأسرية وصولا إلى العلاقات الدولية.

والعلوم الإنسانية التي ترعى اللغة القومية التي هي وسيلة التفكير والتواصل والإبداع ، وهي التي تنقل الإنسان من الأمية إلى التعلم، ثم من اللغة الواحدة إلى لغات وثقافات أخرى لم يكن ليعرفها إلا بهذه العلوم.

والعلوم الإنسانية هي التي تنقل خبرات الأمم والحضارات السابقة اللي المعاصرين وتوجههم في ضوئها نحو ما يصلحها وينفعها ويرفعها، وهي التي تقدم سير العظماء في جميع المجالات لتكون قدوات يستهدي بها الناشئة ، وتقدم أيضا قصص البغاة والطغاة وما صاروا إليه من مصائر السوء ليبتعد عنها هذا النشء. ويتعظ بها الكبار .

وحاشا للأزهر الشريف وجامعته أن يستسلم لدعوات التهميش التي تقضي على رسالته مهما كانت التحديات التي يواجهها ، فحتى إن انعكس هذا على سوق العمل كما يقال، فلا شك أن الوعي بأهمية القيم التي تحميها العلوم الإنسانية والمجالات التي تفتحها سوف تستوعب كثيرا ممن يقبلون على دراسة العلوم الإنسانية إيمانا منهم بالرسالة التي تؤديها في خدمة البشرية .

وأحسب أن الأزهر الشريف هو المنوط به – بل هو من صميم رسالته – مهمة تنبيه الأمة والجهات المسئولة فيها إلى ذلك ، والعمل على تطوير هذه العلوم ووضعها في بؤرة العناية، والعمل على تخريج الكوادر التي ترعاها كل في تخصصه، وتوفير فرص العمل لهم داخل الأزهر وخارجه وتدبير ما يلزم من مخصصات للإنفاق على التعليم والتحديب والتطوير والتحديث في ضوء ما يستجد من المناهج والوسائل العصرية، سائلين الله أن يعين قياداته الرشيدة على ذلك، إنه على ذلك قدير وهو نعم المولى ونعم النصير.

أ.د. كاظم الظواهري قسم الأدب والنقد كلية اللغة العربية بالمنوفية

# الوثيقة الحادية عشرة

## مقترح: نظام الساعات المعتمدة في الدراسات العليا في الكليات الأصلية في جامعة الأزهر أ.د. محمد كاظم حسن الظواهري

#### أسس النظام:

- الساعات المعتمدة بديل لنظام السنوات الدراسية، ومن أداها تخرج بعد استيفاء الحد الأدنى لمدة الدراسة .
- الدراسة عدد معين من الساعات تؤدى خلال عام دراسي و احد على الأقل لكل من مرحلة التخصص، ومرحلة العالمية، مع إعداد الرسالة .
- تقرير عدد معين من الساعات يناسب التخصص يحصل الطالب بعد أدائه على الدرجة العلمية .
- يمكن للطالب اختيار المواد التي يدرسها من بين المواد المقررة للتخصيص .
  - المقررات نوعان
- مواد تخصصية إجبارية لابد من تحقق عدد الساعات المعتمدة لها في كل تخصص .

ويلحق به متطلب الجامعة (القرآن الكريم ، لغة أجنبية)

- مواد تكميلية (ثقافية) تحدد بساعات معينة لا تجاوز ١٠% من مجموع الساعات المقررة، وهي مقررات متعددة يختار الطالب منها ما يناسبه من جهة، وما هو متطلب لموضوع التخصص الدقيق المتمثل في

موضوع الرسالة التي سيحصل بها على الدرجة (تخصص، عالمية)، وهذا الأخير يتم بالاتفاق مع المرشد العلمي (الأكاديمي في لغة الفرنجة) قبل أن يعتمد.

- لكل طالب مرشد من أعضاء هيئة التدريس ، ولكل عضو من الهيئة عدد معين من الطلاب لا يتجاوز ما يسمح به الوقت من عناية بكل طالب.
- يحق للطالب اختيار عدد أكبر من الساعات في الفصل الدراسي بحيث يوفر من مدة الدراسة، أو يمدها بحسب إمكاناته ووقت شغله وفراغه (مع مراعاة محترزات ستأتى بعد).
- يجوز للطالب تسجيل موضوع الرسالة في أثناء أدائه الساعات المعتمدة دون تعارض، على ألا يحصل على الدرجة إلا بعد أداء كل منهما، ويجوز له التقدم بالرسالة لطلب مناقشتها بعد مرور المدة المقررة (سنة للتخصص، سنتان للعالمية)،
- تُعادَل الرسالة بعدد من الساعات المعتمدة ولا تحسب بالدرجات أو التقديرات، وقرار لجنة المناقشة يكون:
  - قبول الرسالة
    - رفضها
  - إرجاؤها لإجراء التعديلات التي تطلبها اللجنة
- يحسب التقدير النهائي لكل مقرر بناء على المعدل التراكمي الذي يعادل مجموع الدرجات التي يحصل عليها الدارس مقسوما على عدد الساعات المقررة التي أداها، والناتج يحسب بنقاط أعلاها (أربع نقاط) وتتدرج نزولا إلى نقطة واحدة لأقل تقدير لدرجة النجاح (تفصيله في اللوائح العامة).
- وخلال الدراسة يؤخذ التقدير التراكمي في الاعتبار عند تسجيل عدد الساعات للفصل التالي؛ فإن قل يقلل عدد الساعات المسموح بتسجيلها، لأنه

دليل على ضعف مقدرة الطالب على التحصيل والعكس بالعكس، مما يمكن الطالب المجتهد من إنهاء دراسته في وقت أقل على ألا يقل عن الحد الأدنى لسنوات الدراسة.

- ومرشد الطالب يقرر له ما يقوم بتسجيله من المقررات في المرحلة الآتية ، ويخطر به قسم القبول والتسجيل لاعتماده بمراعاة :
- ترتب المقررات على بعضها علميا، فلا يسجل مادة إلا بعد الانتهاء مما تترتب عليه من المواد .
- ألا يجاوز عدد الساعات الحد الأقصى، ولا يجاوز ما يسمح بــه التقدير التراكمي للطالب.
- يسمح للطالب بتسجيل عدد من الساعات في فصل ثالث لتعويض نقص أو لاختصار مدة الدراسة.
- يقرر مجلس الكلية بموافقة الجامعة ساعات إضافية أو إعادة بعض الساعات التي يقترحها مرشد الطالب لرفع تقديره إلى الحد الأدنى للحصول على الدرجة، أو لتعديل تقديره بناء على طلبه.

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

وبناء على ما تقدم إن لم يكن فاتني منه شيء يمكن لكل قسم علمي بناء خطته الدراسية في ضوء هذه الشروط والمعايير ليتم اقتراح البرنامج المرفوع للجامعة تمهيدا لاتخاذ الإجراءات القانونية للموافقة على تعميم تطبيقه بدءا من العام الدراسي التالي للموافقة، مع مراعاة عدم التأثير على الطلاب المسجلين قبل صدور القرار (أي الأخذ بمرحلة انتقالية).

أ.د. كاظم الظواهري ٢٠٢٣/٥/١١ م

# القسم الثاني: الشهادات

جلسة تأبين العلامة: محمود توفيق سعد -رحمه الله تعالى-

### وفيه الكلمات الآتية:

- [١] محمود توفيق في سطور: بقلم: أ.د/ محمد كاظم الظواهري.
  - [٢] ترك فراغا لا يُملأ: بقلم: أ. د/ سلامة جمعة داود.
  - [٣] كان فريدًا في كل شيء: بقلم أ.د/ سعيد أحمد جمعة.
    - [٤] البليغ المؤدب: بقلم: أ.د/ صبري أبو حسين.
  - [٥] شيخي كما عرفتُه: بقلم أ.د/ صبحي إبراهيم المليجي.
  - [٦] الزاهد الذي عاش يوم مات: بقلم أ.د/ عادل السيد الفقى.
    - [٧] ما للبلاغة تُكُلَى .. ؟ ٢١: شعر: محمد فتحي نصار.
      - [ ٨ ] رثاء الدكتور محمود توفيق سعد: شعر: إيثار البنا.

### محمود توفيق سعد في سطور

### بقلم: أ.د. كاظم الظواهري<sup>(١)</sup>

يوما ما جاءتني باحثة من كلية الآداب بتوصية من الراحل العظيم الدكتور محمود عمارة لمساعدتها في بحثها للماجستير في الأدب الإنجليزي، وكان موضوعه متصلا اتصالا وثيقا بدر اسة قرآنية أصدرتها قبل ذلك، جاءت طالبة المشورة في نقطة دقيقة في در استها التي اختارت لها ظاهرة قر آنية تتصل بدر استى وجانب منها لا بد فيه من مشورة بلاغية لا يسد مسدها إلا أخي محمود توفيق رئيس قسم البلاغـة بكليتنـا، وبعد تردد منه تم الاتفاق على موعد لعقد لقاء بيننا ثلاثتنا حضرت الباحثة محتشمة في هندامها هادئة في مسلكها كله، الأمر الذي لا يدعو الزميل الفاضل وإياى إلى التحرُّج من الجلوس معا في مكان عام هو كليتا العامرة، فوجئت به لا يكاد يرفع عينيه عن الأرض إلا إلى السقف أو يخاطبني مواجهة، وطيلة الجلسة لم ينظر إلى الطالبة قط، ولم يكن هذا داعيا للغرابة لما أعرفه عنه قديما ما التورع والأدب الجم، ولكن الغريب أنه على الرغم من أنها في حكم ابنتنا وتلميذتنا جلسنا زهاء ثلاث ساعات لم ير وجهها على الرغم من أنه كان يخاطبها ويرشدها ويعلمها، فكان إذا دعت الضرورة للتوجه لها بالخطاب المباشر كان يغمض عينيه بطريقة

<sup>(</sup>١) أستاذ الأدب والنقد المتفرغ بكلية اللغة العربية فرع جامعة الأزهر الشريف بالمنوفية.

أثارت تعجبي واستغرابي لا من قدرته على التحكم في نظراته فحسب بل من أننا ننظر إلى بنانتا في البيت أو أخواتنا كما قدمت!.

ذلكم هو محمود توفيق الذي لقيته أول مرة منذ أكثر من ثلاثين عاما عندما انتقلنا إلى كلية اللغة العربية بالمنوفية في أوائل ثمانينيات القرن الماضي، ومنذ أول لقاء وتعارف كأنما التقت روحانا وترافقتا ذهابا وإيابا إلى الكلية لاسيما بعد أن تجاورنا في حي الزيتون بالقاهرة وصرنا جارين زميلين ثم صديقين فأخوين، وكانت لنا صولات وجولات في كثير من المواقف والمجامع والمناقشات التي جمعتنا وحدنا أو مع الأصدقاء والزملاء في المجالس العلمية وغيرها.

وقبل أن أدلف إلى الحديث عن علمه يستوقفني الحديث عن شيء طرائفه التي كنا نتسلى بها في ترحالنا، وذلك في ثنايا حديثنا عن قيمة الوقت وعن المغبونين في الفراغ، وما كنت أحب سماعه منه عن "فريضة الوقت"، فمن ذلك أنه ذكر لي ذات مرة عرضا أنه يجلس إلى مكتبه من بعد صلاة الفجر إلى أذان الظهر يوميا فكانت مناسبة لشكوى أشغالي الكثيرة التي أثرت على عملي العلمي قائلا: إنني لكثرة همومي العائلية أكاد لا أجد وقتا للجلوس على مكتبي فتعطل الكثير من أعمالي العلمية، فما كان منه إلا أن رد علي بتلقائية قائلا: ذلك أفضل للعلم! وقبل أن أفيق من الصدمة ـ التي لم يسببها ما يظن أنه يوحي أو يُعرِّض بضعفي العلمي بل من المفاجأة بسرعة البديهة التي أصابت المحز من بعض مشاعري بل من المفاجأة بسرعة البديهة التي أصابت المحز من بعض مشاعري التي أواجه بها سبل المجاملات التي أتلقاها في كل مناسبة بلا داعية تدعو أعني أن تستجم لإراحة عقلك لبعض الوقت دفعا للملالة وتستعيد نشاطك أعني أن تستجم لإراحة عقلك لبعض الوقت دفعا للملالة وتستعيد نشاطك

فنقبل على العمل بعد انقضاء تلك الملالة التي يشعر بها الواحد منا في بعض الأوقات، فأجبته مداعبا: بل إنني أفضل المعنى الأول الذي يوحي بأنني ضعيف علميا ولا أنجز شيئا ذا بال، فقال: ولكني لم أقصده قلت: أعلم ولكني فهمته هكذا ووجدته أفضل من المعنى الذي تراه حميدا، فقال: وكيف ؟ قلت: لأنني أتبنى قول دعبل الخزاعي الذي قاله لخصومه: إنني أحمل خشبتي فوق كتفي منذ أربعين سنة أبحث عمن يصلبني عليها!، وأنا أبحث عمن ينقدني ليبين لي عيوبي ويهديني سواء السبيل ، وأفتقده بسبب أما أسمعه من الإطراء لدرجة أني أبحث عن بعض من أرى أو أظن بهم ما أسمعه من الإطراء لدرجة أني أبحث عن بعض من أرى أو أظن بهم ببعض ما أنجزه من أعمال فأقدمه لهم هدية مشفوعة برجاء إبداء الملاحظ والتعليقات عليها لأنتفع بها، وطلبت إليه أن يحرص على مواجهتي لا بوجوه النقص والتقصير فيما أنجزه فقط بل في كل ما يأخذه على من من من كتاباتي.

ولم يتوقف الأمر عند ذلك إذ صارت كلمته هذه من الطرائف التي نتذاكرها بين الحين والآخر في بعض المواقف.

هذا الرجل الحيي دمث الأخلاق الذي لا أذكر أني قد سمعت منه كلمة نابية قط في أي موقف من المواقف. بل أنه كان داعية من دعاة الفضيلة بكل معانيها، وكان أكثر من يصدُق عليه وصف أنه "حمامة سلام" في كل الأوساط التي تحيط به وكم من المرات كان يدخل مصلحا في عدد من المواقف التي تطرأ علينا في العمل وغيره، وعلى الرغم من تباعد الديار بالأسفار أو بُعد الديار لم تكن تمضي مناسبة أيا كانت إلا يكون هو المبادر

بالاتصال أو الحضور والوقوف بجانبي وبجانب غيرى في الأزمات والملمات.

أما محمود توفيق بين بلاغيي عصره فيكفينا مئونته أستاذ بلاغيي العصر الدكتور محمد أبو موسى الذي كان يردد دائما ما بلغني عنه من رفيق دربنا عبده زايد أنه قال: إن كتب محمود توفيق لا تغادر سطح مكتبي، علما بأنه هو أستاذ محمود توفيق الذي أشرف عليه في مرحلة الدراسات العليا، وفي المقابل كان وفاء التلميذ لأستاذه بالقدر ذاته، إذ أخرج عدة دراسات علق بها على دراسات أستاذه، وكلا الخبرين دال على مدى ما كان يكنه كل منهما للآخر من التقدير والمعرفة بالمكانة العلمية التي يتمتع بها كل منهما، وما أحسب إلا أن أبا موسى كان يعُدُ محمود توفيق هو خليفته الأمين على البلاغة العربية من بعده، وأحسب أن حزنه على أي أحد غيره؛ إنه حزن على العلم الذي يضيع عليه أضعاف حزن مضاف إلى حزنه على فقده لتلميذه، رحمه الله.

وتأكيدا لذلك أنه لما خلا مكان أبي موسى في جامعة أم القرى برغبته في العودة إلى مصر لظروف اقتضت ذلك، فوافقوا شريطة أن يرشح من يرى أنه يخلفه ويملأ مكانه، فرشح لهم محمود توفيق، وألح عليه في الموافقة على السفر فاستجاب له فملأ مكانه وكان حقا له ذلك.

ولما عاد إلى مصر بعد سنين رغبت بعض كليات الجامعة في طلبه للعمل بها لتتشرف بعلمه وتنماز على غيرها به.

وسرعان ما تلاحقت الأحداث التي جعلتنا نشفق عليه في مرحلة ما من العقد المنصرم، ولكن الله كان معه وانقلبت محنته إلى منحة، وعاد أبو موسى ليسطر سطرا جديدا في أمجاد محمود توفيق فما لبث أن أصبح عضوا معه في جماعة كبار العلماء ملء السمع والبصر.

ولا يصح أن ينقضي حديث أبي موسى مع تلميذه وصفيه قبل الإشارة اللي كتابين لمحمود توفيق خلصهما لدراسة بعض إنجازات أستاذه لا كما كان يفعل الشراح القدامى والمحققون المحدثون بل درسهما درس المعجب الذي يريد أن يكشف لطلاب العلم الشريف عن وجوه الإبداع والسبق والعمق في إنجازات شيخ بلاغيي العصر خليفة الإمام عبد القاهر الذي يستحق أن يقال عنه إنه هو أول من فهم ووعى وطبق وطور ما أراد عبد القاهر أن يبنى عليه من خلفوه على هذا العلم الجليل.

أما أولهما فكتاب: "محاورات منهجية في كتاب شرح أحاديث من أمر صحيح مسلم"؛ ولأن موضوع الكتاب لا صلة له بما نحن بصدده من أمر العَلَمَيْن ؛ سأكتفي منه بما بيرز هذه الصلة ويجليها، وذلكم هو الإهداء الذي صدّر به أولى صفحاته لشيخه، وافتتحه بقوله (هذه أوراق رقنتها تحدثا "بنعمت" الله سبحانه وبحمده عليّ أن جعلني ربيب فكرك وبيانك ووليد حزمك الرؤوف وغرس يمينك المبارك الدافق بجليل العطايا.

لم أجد سبيلا أسلكه إلى التحدث بهذه "النعمت" الماجدة الجليلة ، وإلى عظيم شكران الله جل جلاله عليها سوى أن أرقن هذه الأوراق ..... فأنت شيخنا من جليل "نعمت" الله علينا، .... وكأني أرى أن الله تعالى نخل جيلك الماجد من أهل العلم، فوجدك فريدا فآواك لنا واصطفاك ليفهمك عنه أسرارا من بلاغة كتابه وسنة رسوله في فأنعم بك علينا فكنت الغيث وكنت "النعمة" التي لا تشغلنا عن المنعم، بل التي تشغلنا بالمنعم ....) وختم بقوله ( .... وأسأله سبحانه وتعالى أن لا يحرمنا من بقائك فينا إماما ... وأسأله أن يرفع بالقرآن العظيم ذكرك بين عباده .... وأن تنعم عينك وقلبك بعملك المسترضى ....) وقبل أن أغادر هذا الإهداء بكل ما يحمله من تقدير لشيخ البلاغيين ، وكشف عن وفاء الابن لأبيه والتاميذ لأستاذه من تقدير لشيخ البلاغيين ، وكشف عن وفاء الابن لأبيه والتاميذ لأستاذه

أود أن أشير إلى دقيقة لغوية فيه لا يدركها إلا العارفون بالقرآن وعلومه ودقائق اللغة والبلاغة، وهي أنه في جميع المواضع التي ذكر فيها "النعمت" أوردها بتاء مفتوحة غير معقودة وهي من دقائق أساليب القرآن الكريم التي أورد فيها الكلمة مرات بالمربوطة ومرات بالمفتوحة ، وهي مما تعددت فيه الآراء، وقال بعض العلماء ما خلاصته: إنها إذا جاءت بالمربوطة دلت على أقل شيء يطلق عليه نعمة، لأنها محدودة و "مربوطة"، أما رسمها بالتاء المفتوحة فيدل على النعمة الخاصة التي وهبها الله تعالى للمؤمنين من عباده، وأحسب أن كاتب الإهداء رحمه الله قصد قصدا وعمد عمدا إلى هذا الرسم لبيان مدى ما يستحقه المُهدَى إليه من إطراء مع بيان شرف العلم الذي يوصله إلى مريديه.

أما الكتاب الثاني فقد أراد به نفي أمر قد يجول بأذهان بعض الدارسين عن شيخه الجليل، وهو أن انكبابه في دراساته على علمي المعاني والبيان وخلوها من كتاب في العلم الثالث لها، وهو علم البديع، هو استصغار لهذا العلم وتهوين من شأنه؛ لاسيما أن هناك من ينظر إلى هذا العلم على أنه فضلة تنصب على المحسنات اللفظية ولا جدوى حقيقية له في النهوض بما ينهض به رفيقاه من تجلية لنفع الأساليب ومعانيها وبيان جمالها، فساق هذا الكتاب دفعا للمظنة كي لا يظن ظان أنه بإهماله إياه يميل إلى تلك الرؤى، وحاشاه، ذلكم هو كتاب: "علم البديع عند الشيخ محمد أبي موسى"، ولهذا الكتاب قصة وهدف ومفارقة كل منها يمثل محمد محمد أبي موسى"، ولهذا الكتاب قصة وهدف ومفارقة كل منها يمثل شيخنا أبو موسى حين انتدب لتدريس علم البديع لطلب كلية الآداب شيخنا أبو موسى حين انتدب لتدريس علم البديع لطلب كلية الآداب المنوفية في "تسعينيات" القرن الماضي، وعثر عليها أخونا محمود توفيق فقرر بناء على إلحاح طلابه وموافقة شيخه أن يخرجها في صورة كتاب،

وكتب له مقدمة ضافية أعرب فيها عن رأيه ورأى أستاذه في علم البديع، وهو رأى ناقض لكل ما لحق بالبديع من ابتــذال علـــي أيــدي الشــعراء والكتاب، وازدراء ناتج عن ذلك من العلماء لاسيما في مرحلة الضعف التي سبقت عصرنا، وهو ما سبق أن نفاه عنه عدد من العلماء قديما وحديثًا منذ عبد القاهر، وفي عصرنا تولى رفيقنا عبد زايد رحمه الله مهمة إعادة الاعتبار لهذا العلم، ولعله كان متأثرًا في هذا بما كان يقصه على عن شيخنا أحمد موسى وكتابه "الصبغ البديعي في اللغة العربية" الذي كان يشيد به وبدفاعه عن البديع ، ولم يلبث بعد حصوله على العالمية أن أخرج كتابا بعنوان "نظرات في المحسنات البديعية" سنة ١٩٨٢/١٤٠٢، ولم يرض عن صبغته التقليدية فأعاد إخراج كتاب آخر بعنوان "دراسات في علم البديع" سنة ١٩٨٦/١٤٠٦، ومما قاله في صدر هذا الكتاب: "لقد كان الهدف أن أقدم دراسة لمسائل هذا العلم تقوم على غربلة المقولات السابقة فيها ابتداء من ابن المعتز وانتهاء بمدرسة التلخيص، عسى أن تجلوها مما علاها من صدأ الجمود الذي أصابها وترتفع بها إلى المكانة التي تستحقها في البلاغة العربية"، وقال آخرا: "والذي أرجوه هو أن تغير هذه الدراسة من المفاهيم السائدة عن علم البديع بصفة عامة، وفي المصطلحات التي عرضنا لها بصفة خاصة، كما أرجو أن تعيد هذه الدراسة لعلم البديع ومصطلحاته الحياة والحركة، والرونق والبهاء".

والآن، وفي ضوء ما تقدم يهمنا أن نتحقق من مسألة تهم التاريخ وتهم الدارسين، وهي مثار تساؤل عن رائد هذا التوجه لإعادة الاعتبار لعلم البديع بعد الهجمة الشرسة عليه في مطالع القرن العشرين، أهو عبده زايد أو شيخنا أحمد موسى صاحب "الصبغ البديعي" من قبله، أو شيخنا أبو موسى ومن بعده محمود توفيق، أو غيرهم من قبلهم أو من بعدهم ؟، ولا

أدعي أني قادر على الفصل في هذا الأمر، ولكني على يقين من أن الشيخ أحمد موسى لم يدرس عبده زايد لأني زميله، ولعله درس محمد أبا موسى، ومحمد أبو موسى لم يدرس عبده أيضا للسبب نفسه، ولكنه أشرف عليه في العالمية بعد مشرفه الأول الشيخ كامل الخولي، كما أشرف أي أبو موسى على محمود توفيق وهنا نجد الآصرة الجامعة بين جميع الأطراف متمثلة في أبي موسى الذي لا نستبعد أن يكون قد درس على الشيخ أحمد موسى أيضا؛ وبهذا يصبح قطب هذه الحلقة المباركة هو محمد أبو موسى وإن سبقه عبده زايد إلى مؤلفه سالف الذكر، وعلى كل فلكل منهم فضل في إعادة الاعتبار لهذا العلم الذي نجده ماثلا في كتابنا الكريم بكثرة لاسيما في المكي منه، والذي يستحيل أن نجد فيه عيبا، أو زخرفا مما يعاب على أساليب عصر الزيف والبهرج، ومن بعده عصر الضعف الذي تسبب فيما ذكرنا من استهانة بالبديع والله أعلم.

أما عن إنجازات محمود توفيق العلمية الأخرى فقد أورد مسردا لها في كتاب له، هو آخر ما أهدانيه قبل وفاته بسنتين، وهو كتاب "الهجرة في طلب العلم" الصادر سنة ٢٠٢٣، ولا أدري إن كان هو آخر ما صدر له أو لا، فقد ضم المسرد عناوين لسبع دراسات تحت الطبع، مسبوقة بثمانية وعشرين كتابا، وثلاثة عشر بحثا منشورا في المجلات العلمية المحكمة في مصر خارجها وبعضها مقدم في المؤتمرات، وبهذا يصبح مجموع ما أخرجه محمود توفيق من الكتب والأبحاث اثنتين وأربعين دراسة على الأقل بعد إضافة الكتاب الذي يحوي هذه القائمة، ولعلها زادت بتمام نشر كل أو بعض ما أشار إلى قرب نشره.

هذا عن حجم ما أنجزه محمود توفيق أما عن تقويم هذه الأعمال فيكفى أنها من حيث الموسوعية شملت علوم البلاغة، وامتدت إلى علوم

القرآن بقوة، وإلى الفقه وأصوله، واللغة والأدب والنقد، ثم إلى قضايا تهم المجتمع برزت فيها نزعته الإصلاحية وإخلاصه لدينه ولغته ووطنه وللأزهر الشريف وعلمائه.

أما عن القيمة العلمية لهذه الإنجازات فلعل أقسام البلاغة والنقد بالجامعة تنهض بالعمل على الكشف عنها والعمل على الاستفادة منها وإفادة الدارسين بها، لا وفاء لصاحبها فحسب وإنما لعموم الفائدة للأجيال القادمة.

# رحم الله أخانا محمود توفيق ، لقد أتعب من جاء بعده .

لقد كنا نتعاون علميا ويستشير بعضنا بعضا، فمن ذلك قضية من أخطر القضايا التي شغلت بالي منذ أنجزت رسالة العالمية هي ما تبين لي في دراستي للمسرح في تلك المرحلة أن البلاغة العربية على الرغم من كل ما تتمتع به من عمق واتساع وأصالة في علومها الثلاثة المعروفة؛ تفتقر إلى علم رابع يجمع شمل ما تفرق في هذه العلوم من دراسة لجزئيات الأساليب، وكنت أعتقد وما زلت أنه لو وعى خلفاء الإمام عبد القاهر دقائق مراده من درس كثير من أبواب البلاغة في كتابيه لاهتدوا إلى هذا العلم الرابع "علم البناء الفني للنص الأدبي"، وأن الغرب الذي يفتقر إلى علوم كعلوم بلاغتنا قد سبقنا بتأسيس هذا العلم بسبب طبيعة فنونهم الأدبية التي تختلف عن فنوننا وانسحب على نقدهم وتحليلهم لأعمال المبدعين، فكانت تختلف عن فنوننا والسحب على نقدهم وتحليلهم لأعمال المبدعين، والاستهداء دعوتي الدائمة إلى المبادرة بتكوين فريق عمل يستخلص جذور المسائل والأبواب المبثوثة في كتب عبد القاهر وغيره من البلاغيين، والاستهداء بالنقد الغربي في تطويرها حتى تعم البلاغة العربية وتسود سائر بلاغات الغربي وتغدو بلاغتنا مؤهلة

للتعامل مع سائر فنون الأدب لاسيما ما ولد منها في الأدب العربي في العصر الحديث.

وكانت استجابة الدكتور محمود لهذه الفكرة مشجعة لي على المضيي قدما فيما أقدر عليه وانتظار ما يسفر عن هذه الدعوة في أوساط البلاغيين. وكنت في ذلك الوقت مشغولا بدراسة الإضمار القصصي في القرآن الكريم، وكنت استرشد به في بعض المسائل المتعلقة بهذه الدراسة فهداني إلى كتاب نظم الدرر في تناسب الآيات والسور لبرهان الدين البقاعي وكان يتحدث عنه حديث العاشق الولهان لما له من لحمة وثيقة بدراسته للعالمية حتى تبعته في ميله إليه غير أني طلبته وقتها فاستعصبي عليٌّ؛ نظرا لأنه لم يطبع في مصر بل في الهند فلم أتمكن من الحصول عليه إلا بعد سنوات في المملكة العربية السعودية، (طبع بعد ذلك في بيروت) فاكتفيت على ما دعت إليه الحاجة بنسخة دار الكتب لإنجاز كتاب الإضمار الذي صدر سنة ١٤١٠/١٤١٠، وكان ملهما لي ودافعا للمضيي قدما في فكرة ضم علم البناء الفني لعلوم البلاغة العربية ليكمل البناء قائما على أربعة أعمدة ولما مضيت في الفكرة مفتقرا إلى العون بسبب غياب رفيقي دربي من البلاغيين خارج البلاد وبعد اللهاث بين الرفاق لمحاولة الحصول على مساعدتهم واليأس من الاستجابة وتعدد أسباب النكوص عن ذلك قررت إصدار دراسة تمهد لتلك الدعوة وتهيب بأهل الاختصاص الاستجابة لها؟ فجعلت عنو انها:

"التحدي المنتظر للبلاغيين العرب، علم البناء الغني للنص الأدبي" وتقدمت بها لمؤتمر كلية اللغة العربية بالزقازيق العالمي الأول على مستوى الجامعة سنة ٢٠٠٩، ونجحت في انتزاع توصية بالدعوة للعناية بالفكرة وكنت في ذلك الوقت أحضر لإخراج كتاب "المعادل الموضوعي

في الشعر العربي" الذي يكمل فكرة البناء الفني للقصيدة العربية وينفي عنها الشبهات التي أثارها المستشرقون وأذنابهم، فطورت الدراسة وأعدت إخراجها مع هذا الكتاب في آن، ولعل هذا الاستطراد يبدو طويلا وخارجا عن مناسبة هذه الورقة، غير أني أؤكد أن الدكتور محمود توفيق لم يغب عن هذه القضية برأيه ومعونته وإن غاب في الخارج، ودليل ذلك أني كنت قد كتبت مقالة بعنوان "الاستعارة غير المفيدة .. مفيدة .. تعليق على الإمام عبد القاهر" ووضعتها في أدراجي لسنين، ولما عدت إلى مصر كان أول ما فكرت فيه هو طلب قراءتها من الدكتور محمود وسلمتها إليه، وأعادها لي بعد أيام عامرة بتعليقات بلغت القمة في الفائدة من جهة والقمة في التشجيع للباحث الفقير بعبارات أعتز بها واستعنت بتوجيهاته في كتابي المعادل والتحدي اللذين صدرا منذ خمسة عشر عاما، وملاحظ أخرى له شغلت عن استدراكها وعن إخراج المقالة حتى أتيح لي إتمامها بعد لأي وإخراجها تحت العنوان السالف الذكر منذ سنتين في حولية كلية اللغة اللغبة العربية بالمنوفية.

جزى الله تعالى أخي محمود عني خيرا وعن زملائه البررة وأبنائه من طلبته ، وخلفه في أهله ، وصبرهم على فراقه ، وصبرنا ، وألحقنا به على خير .

آمین ------

#### شكر واجب

ولا يفوتني التوجه بالشكر للأستاذ الدكتور سعيد جمعة عميد الكلية على ضيافته وسماحته ودعوتي لإلقاء هذه الكلمة، وأجدها فرصة للتتويه بمأثرة له لا تتسى ولها دلالة مضافة لاجتهاده ووعيه وحرصه على العلم،

وذلك بما نالته دراسة "البناء الفني" من دعمه إبان رئاسته لقسم البلاغة والنقد بكلية اللغة العربية بالمنوفية إذ إنه قام بتكريس جلسات المنتدى العلمي للقسم عند صدور الكتاب لدراسة الفكرة ومناقشتها، ولم يكتف بذلك إذ حث عددا من طلاب الدراسات العليا بالقسم على إجراء دراساتهم التطبيقية في البلاغة في ضوء ما دعا إليه ، كما كان يستحث الطلاب دائما على التضلع من علوم البلاغة التي هي مفتاح إعجاز القرآن وعلومه.

سدد الله خطاه وأعانه على ما كلف به من عمل آمين

## ترك فراغًا لا يُملأ

### بقلم: أ.د/ سلامة جمعة داود(١)

فقدت الأمة الإسلامية وفقد العلم وفقد الأزهر الشريف، رائدًا من رواده ونابغة من النابغين الذين قل وندر وجودهم.. كان الفقيد رحمه الله بحرا وعلامة عاش كنسمة صيف لم يشعر به أحد، وكان متواضعًا جدًا وحينما كان يغمض عينيه كنا نسمع منه دررًا.. ودائما كان يتميز رحمه الله بأنه يطأ أرضا أنفا، ويحب المشرب الصافي، وكان يطأ أبوابا ويفتح أبوابًا لم يفتحها أحد قبله.

أتاح له تميزه في علم أصول الفقه وتميزه في علم البلاغة أن يجمع بين العلمين في صورة لم نرى لها مثيلا عند من سبق وتفرد رحمه الله في هذا الباب لأنه قلما نجد من هضم العلمين علم أصول الفقه وعلم البلاغة بهذه الصورة العالية المتقنة، فدخل أصول الفقه وقدم عطاء جديدًا بآلات البلاغة وأدواتها.. وجاء بالعلمين ومزجهما وأخرج لنا سبل الاستنباط من الكتاب والسنة، واخرج لنا دلالة الألفاظ عند الأصوليين، وأخرج لنا هذه المجلدات التي أقول عنها بلا مبالغة: لم يكتب مثلها في زماننا هذا، وهو ما اعترف به كثير من العلماء دون مبالغة في حقه، لأنه أكرمه الله ورحمه ورضى عنه كان نمطًا فريدًا من العلماء.

لذلك كان الشيخ محمد أبو موسى رزقه الله العافية والصحة يقول:

<sup>(</sup>۱) من كلمة الأستاذ الدكتور سلامة داود رئيس جامعة الأزهر في تأبين الفقيد الراحل.

لو كان ما عند محمود توفيق سعد هو البلاغة فليس عندنا منها شيء ولو كان ما عندنا هو البلاغة فليس عنده منها شيء.. يقصد أعزه الله الختط لنفسه منهجا فريدًا وطريقًا قاصدًا وأنه لم يكرر غيره ويأبى أن يُكرر غيره رحمه الله.. وهذه الكلمة التي نطق بها شيخنا أبو موسى إنما اقتبسها من كلمة علماء النحو في الروماني حينما قالوا عنه: لو كان النحو هو ما عند الرماني فليس عند علماء النحو منه شيء، ولو كان النحو ما عند النحاة فليس عند الرماني منه شيء.

ولعل الله تعالى أن يخلف الأمة فيه خير خلف، وأن يعوضها فيه خيرا وأن يرزقنا نشر علمه وفكره وإقامة دراسات متميزة حول هذا العطاء السخي فقد قالوا: من ينشر فكر العالم يكون له فضله على العالم حتى ولو تتلمذ عليه، قالوا ذلك في البيهقي بقولهم: ما من أحد إلا وللشافعي عليه فضلا إلا البيهقي فإن له الفضل على الشافعي لنشره مذهبه.

خدم الراحل الجليل الأزهر الشريف جامعًا وجامعة، وكان علماؤنا يقول بعضهم في بعض: كان العالم حنانًا نأوي إليه، وهي كلمة جليلة استدعيتها من تراثنا الغابر العريق لأقول: إن شيخنا الجليل محمود توفيق سعد، كان حنانًا نأوي إليه، فلم يكن مجرد زميل، ولا مجرد أستاذ، ولا مجرد عضو بهيئة التدريس بجامعة الأزهر، بل كان مربيًا كريمًا، وكنت أجلس إليه وأجد نفسي بين يديه، لأنه كان من أشد المتواضعين مع رفعه مقامه، فقد كان عضوا بهيئة كبار العلماء التي اختارته بعنايه دقيقه، لأن عضوية هيئة كبار العلماء لا ينالها ألا الأثبات، فكنت إذا جلس إليه، فتجد نفسك تجلس الى رجل لا هو من كبار العلماء، ولا هو أستاذ بالجامعة، أنت تجلس إلى عالم فقط تأخذ العلم منه صافيا جليا واضحا، ومن العجب أن وسائل التواصل الاجتماعي قد بدأت تظهر كثيرا مما أخفاه الشيخ من

حال حياته، فلم يكن رحمه الله في حياته ليسمح أن يذاع عنه أو يظهر له في وسائل الاعلام شيء على الاطلاق، وكان أبعد الناس رحمه الله عسن الظهور في هذه الوسائل، وأبعد الناس عن وسائل التواصل الاجتماعي، وحينما كنت أجد اسمه في وسائل التواصل الاجتماعي حال حياته، فلل أجده إلا ليصحح خطأ، أو يرد على مشكلة، أو يكتب مقالة علمية جيدة، فكان ينثر علمًا نافعًا للناس، وكانت صفحته لا تجد فيها إلا هذا، ولم أكن أجد تسجيلا واحدًا للشيخ حال حياته، وهو أمر نادر جدًا، لأنه لم يكن يحب ذلك، وكان يتوارى ويستخفي، وقد علمنا علماؤنا بقولهم: (نعوذ بالله من الظهور، موجب للفقر وقاسم الظهور) فكان الشيخ محمود توفيق يتفرغ للعلم وينشغل بالعلم، لا تشغله أي وظيفة أو شاغل عن حب العلم والرغبة الصادقة في العلم، وكان كما يقول أسلافنا: (اللهم لا تمنعنا عن العلم بمانع ولا تشغلنا عنه بشاغل) وكان هذا بعض من دعاء قنوط الفجر عند بعضهم، وهكذا كان حال الشيخ محمود توفيق تمامًا.

زرته رحمه الله مره في أوائل التسعينات في بيته بالزيتون، وكنت مع زميله العزيز الدكتور إبراهيم علي داوود، فإذا بنا ونحن جلوس معه، ينظر إلى مكتبته الضخمة ويقول: أنا لا حاجة لي بهذه المكتبة، لأنني قرأتها كلها وأصبحت في ذهني، فانظر إلى عبقريه الرجل، أمام مكتبة فيها آلاف المجلدات يقول عنها: انا لم أعد بحاجه إليها لأنها في رأسي.

وأذكر أنه ما من مسألة بدأت أعمل واجتهد وانظر كلم العلماء فيها، إلا ووجدت عند الشيخ لمحة جديدة في أمرها ليست عند غيره.. فأجد عنده ما عند غيره، وأجد عنده ما ليس عند غيره، وهذه بصمه الشيخ محمود توفيق الذي يرفض أن يكرر غيره، ويرفض ان يكون مقلدًا، وقد قال الإمام الشافعي رحمه الله: التقليد ذل، وهذا في الفقه فما بالنا في علوم

البلاغة؟! وكان يقول: المقلد ذليل، ويقول كذلك الإمام الزمخشري: "المقلد كالعنزة الجرباء تحت المطر البليل" فرحمة الله عليه قد اختط لنفسه طريقا سار فيه وانفرد به، وأذكر أنني ما جئت إليه زائرًا الا أهداني كتابًا، فكانت حياته دائما في العلم وانشغاله بالعلم، والعالم حينما تراه منشغلا بالعلم وجعل حياته للعلم، وفرغ نفسه من شواغل الدنيا وطلقها ثلاثا بلا رجعة، فقد أصبحنا إذا أمام عالم رباني، ومن العلماء الذين يسعى ويُؤتى إليهم.

وحدثتي شيخنا محمد أبو موسى يوما قائلا: حينما تقدم الدكتور محمود توفيق إلى الترقية لدرجة أستاذ مساعد قرأت نصف كتابه الذي قدمه للترقية، ولم أفهم منه شيئًا، وطالما كتب أحدهم ما لم أفهمه، فلابد من ترقيته والشيخ محمود توفيق، كما ذكرت: إذا جلست إليه وأغمض عينيه حصلت منه إذا على ما لم تحصل من غيره.

مضى رحمه الله ردحا طويلا من الزمن في كليه اللغة العربية في المنوفية، وكان يسافر من القاهرة إلى المنوفية، فأسس هناك مدرسة وسافر الى جامعة أم القرى، فأسس هناك مدرسة، وكل مكان كان يذهب إليه تجد له مريدين وتلامذة وأصحابا، وقديمًا كان علماؤنا يسمون التلميذ صاحبًا لطول فترة الملازمة، وللحميمية التي بين الأستاذ وتلميذه، فنجد مثلا الربيع بن سليمان المرادي صاحب الإمام الشافعي، فصاحبه أي تلميذه، يعني تلميذ الشافعي، ونجد كذلك محمد بن الحسن الشيباني والقاضي أبو يوسف صاحبا أبي حنيفة أي تلميذيه، وفي اللغة العربية نجد أبو الفتح عثمان بن جني صاحب أبو علي الفارسي أي تلميذه، فكان العلم قديما بطول جني صاحب أبو على الفارسي أي تلميذه، وكانت طول الملازمة هي التي تنتج العلماء، وقد جاء نفر من الأعراب الى سيدنا مالك بن انس رضي الله عنه وقالوا له يا إمام المدينة، نحن نقيم في المدينة أربعين يومًا ونريد أن

نأخذ عنك الموطأ فقال لهم: "كتاب ألفته في أربعين سنة تأخذونه في أربعين يومًا قلما تفقهون فيه".. فالعلم يحتاج إلى صبر وإلى رويه والى ممارسة.

وشيخنا فقد سد في الجامعة ثغرة كبيرة، وترك فيها سلمه كبيرة، وفراغا لا يُملأ، وكان علماؤنا يقولون: لابد للجيل الجديد أن يمللاً فراغ الجيل السابق، حتى لا تكون هناك فراغات في جامعاتنا ومعاهدنا، فلابد للقادم أن يملأ فراغ من سبق، ولا تزال رحمات ربي تترًا عليه ما قرأ قارئ سطرًا من كتبه ولا باحث ولا مؤلف ولا عالم ولا مدرس.

فعلم الشيخ وأدبه باق فينا، وأخلاقه العالية باقيه فينا، ورحمه الله تعالى واسعة وتسع الجميع، ونحسبه قد ذهب إلى كريم وذهب في مطلع شهر كريم ومن قصد الكريم فلا يضام.

وأنا دائما ما أسمي الشيخ محمود رحمه الله تعالى أبو الفتوح، لأنه كثيرًا ما فتح أبوابًا لطلاب العلم والباحثين في ميدان البحث العلمي في البلاغة العربية، وقلما تجد هذه النوعيات في جامعاتنا، وقلما تجد هذه النوعيات التي تفتح آفاقا جديدة في التخصص، ونحن نحتاج في كل تخصص إلى من يفتح آفاق المعرفة فيه.

وقد حضرت للشيخ محمود رحمه الله مناقشة رسالة جامعية في جامعة أم القرى فكان الشيخ محمود مشرفًا والدكتور أبو موسى مناقشا، والدكتور علي الصاوي مناقشا ثانيا، وحينما تكلم الشيخ أبو موسى التفت إلى الدكتور محمود وقال له: يا محمود أنا أعلم حينما أتكلم أنك ستعترض على أكثر من ثلثي كلامي، ولكن اتركني للباحث.. وهنا نجد أن الشيخ أبو موسى كان يقدر عقلية الدكتور محمود توفيق رحمه الله تقديرًا كبيرًا جدا، وكان يحترمه احترامًا كبيرًا جدًا، وكان الشيخ محمود توفيق من طلب

العلم والباحثين، الذين يهتم بهم الشيخ أبو موسى اهتماما شديدا، رحم الله الدكتور محمود رحمة واسعة فقد ترك رجالا وترك أحرارًا وأناسًا ينشرون علمه وأدبه وخلقه النبيل وتواضعه الجم، وألسنة الخلق أقلام الحق، وما شهد أحد لأحد بخير، إلا وقد أنطقه الله بذلك فأسال الله تعالى لشيخنا الرحمة والمغفرة، وأن يجعل قبره روضه من رياض الجنة، وأن يبلغه ويقرئه عنا السلام.

## كان فريدًا في كل شيء

### بقلم: أ.د/ سعيد أحمد جمعة(١)

إن كل أستاذ يعلمنا تكون وسيلة تعليمه هي الكلام لكن الشيخ محمود توفيق لم يكن هكذا فيكفي أن تنظر إليه لتتعلم ، فهو أستاذ حين يبتسم أستاذ حين يبتسم أستاذ حين يبتسم أستاذ حين يغضب كان الشيخ في كل أحواله أستاذا كان كثير الصمت ونظره إلى الأرض أكثر من نظره إلى ما حوله ، ولقد قلت يوما لطلابي: إني أعتقد أن الشيخ محمود توفيق – رحمه الله – واحدٌ من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم لكن الله تعالى تفضل على طلاب العلم في هذا الزمان وجاء به في زماننا لننظر إلى أخلاق الصحابة الكرام متجسدة شاخصة .

ومنذ أيام كنت على اتصال بشيخنا الكريم رحمه الله أدعوه لحضور مؤتمر كلية الدراسات بمدينة السادات والتمست منه مع حضوره كتابة مشاركة في هذا المؤتمر فوعدني بواحدة وهي الحضور، وشرط فيها شرطا قال فيه: إن كنت على قيد الحياة سأحضر ثم قال: أما الثانية وهي المشاركة ببحث فلا أعدك بهذا وكان قضاء الله نافذا فلحق أستاذنا بالرفيق الأعلى في ليلة غراء وهي ليلة الجمعة وفي بداية شهر أغر وهو شهر رمضان المبارك.

<sup>(</sup>١) أستاذ البلاغة والنقد وعميد كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات، فرع جامعة الأزهر الشريف، بمدينة السادات.

لم يكن محمود توفيق مثل كل الأساتذة بل كان فريدا في كل شيء كان في إخلاصه فريدا وفي حبه لطلابه فريدا وفي مساعداته لهم فريدا وفي قناعاته التي لا يتنازل عنها فريد ودعوني أذكر لكم موقفًا واحدا مع الشيخ الجليل.

حين التحقت بكلية اللغة العربية عام ألف وتسعمائة وثلاثة وثمانين كانت تملأني الأفكار الحماسية وظننت أنني حين أدخل قاعات الدرس سأسمع من يتحدث عن القدس وعن المسجد الأقصى وعن مجد أمتنا وتاريخها ولكني فوجئت بمن يشرحون النحو والصرف والأدب والبلاغة، فقلت: أين هذا من تحرير القدس؟ واتخذت قرارا بالتحويل من هذه الكليــة إلى كلية أخرى وبدأت أسأل عن كيفية التحويل إلى كلية أخرى مثل كلية أصول الدين أو كلية الشريعة لعلى أجد فيها ما يسد حاجتى ويروي ظمئى وكنت أذهب إلى الكلية وأنا أقدم رجلا وأؤخر أخرى وفي يوم دخلت قاعة المحاضرات وأنا لا أريد أن أستمع إلى أحد وبعد قليل من الوقت دخل علينا هذا الشاب الرائع (محمود توفيق) وكان وقتها مدرسا مساعدا دخل بديلا عن المحاضر الاخر الذي غاب يومها ووقف على السبورة ووضع حقيبته جانبا وبدأ بالحمد والثناء وأحسست أن أنفاسه مختلفة وكلماته مختلفة ونظر إنه مختلفة مع أنه يتحدث أيضا في اللغة العربية ، لكن الكلام مشبع بحرارة الحب للدين والولاء للوطن ، كلام مملوء بالرغبة في عزة الأمـة ونصرتها وتحولت حواس جميع الطلاب إلى هذا النموذج الذي لم نر مثله ولم نسمع شبيها له وصارت عبارته تخترق قلوبنا وتستقر في نفوسنا فبدأنا جميعا نلتفت إلى هذا الشاب وننصت له جيدا وراح هـو يرسـل رسـائله ويصب في قلوبنا معاشر الطلاب من معاني الدين أعلاها ومن لآلئ اللغة العربية أزكاها حتى أذهل القلوب وأذكر من بين مقاصده التي أتحفنا بها

في أول لقاء أنه تحدث عن وجوب تحويل النية فلا يجوز لمن يتعلم لغة القرآن أن تكون نيته الدنيا لأن الدنيا حقيرة وهذا العلم شريف ولا يجوز أن تطلب حقيرا بشريف كما أنه لا بد أن تستحضر نية الجهاد وأنت تتعلم اللغة العربية فالأعداء ينفذون من خلالها إلى القرآن الكريم والحديث الشريف لقد علمنا الشيخ أن الدفاع عن الدين يبدأ من ميدان اللغة وظل الشيخ – رحمه الله – يتحدث لمدة ساعتين لا يتوقف ونحن مبهورون بما يقول فأحيا فينا شعورا جديدا شعورا مفاده: أن الحفاظ على اللغة العربية حفاظ على الوطن وحفاظ على الأمة وباب من أعظم أبواب الجهاد. وهكذا ربط الرجل قلوبنا به وستظل مرتبطة بتراثه الذي تركه للأجيال القادمة.

لقد عشت معه من وقت أن كنت طالبا في السنة الجامعية الأولى ولم يغب عن خاطري ولم انقطع عن الحديث معه منذ ذلك الوقت، فلم أجد إلا النفس الراضية، واللسان الطاهر، والقلب النقي الذي لا يحمل الا الخير، والهدوء والسكينة، والعلم الغزير، وفوق كل هذا تقوى الله عز وجل، فاللهم ارفع درجاته في عليين واجعله مع خاتم النبيين وبلغه دعاءنا وحبنا وشوقنا إليه حتى نلقاه في جنتك يا أرحم الراحمين.

رحم الله الشيخ الجليل وأسكنه فسيح جناته وألهم أهلم وطلابه الصبر والسلوان.

# البليغُ المُؤَدِّب

## بقلم: أ.د. صبري فوزي أبو حسين(١)

قليل هم العلماء العاملون المؤثرون في حياتنا هذه، وزماننا الهائج هذا! من وجودُهم نور، ولسانُهم نور، وقلمُهم نور، ومُحَيَّاهم نور، علماء مؤمنون مسلمون: قلبًا وقالبًا وعقلاً ولسانًا، وسلوكًا، يجذبك جذبًا، ويأسرك أسرًا، وقد صدقوا ما عاهدوا الله عليه، وكانوا خير معلنين عن الشرع الحنيف، وموقعين خير توقيع عن أحكام الشريعة في أدق القضايا وأخطرها، فلم يكتموا ما أنزل الله تعالى، وله تأخذهم في الله لومة لائم، مهما كان منصبه أو جاهه!

إنهم علماء سادة، مجاهدون، يعلنون عن عقيدتهم ومذهبهم بشكل صريح دقيق محدد، لا مواربة فيه، ولا مداراة! ولا خلابة! لـم يشتروا بكتاب الله وعلمهم ثمنًا قليلاً، ولم يكتموا ما أنزل الله تعالى، بل جاهروا بكلمة الحق والصدق والخير في كل مجال وأمام كل إنسان مهما كان قدره، ومهما علا منصبه! ومنهم أستاذي الدكتور (محمود توفيق سعد)، أستاذ البلاغة والنقد المتفرغ بكلية الدراسات الإسلمية والعربية للبنات بالقاهرة، وعضو هيئة كبار العلماء، نحسبه كذلك، والله حسيبه، ولا نزكي على الله أحدًا.

<sup>(</sup>۱) أستاذ الأدب والنقد ووكيل كلية الدراسات الإسلامية والعربية للدراسات العليا والبحوث وخدمة البيئة، فرع جامعة الأزهر الشريف بمدينة السادات.

والذي شرفت بالتلمذة على يديه والجلوس أمامه في قاعة الدرس، والاطلاع على كتبه مبكرًا في كلية اللغة العربية بالمنوفية منذ العقد الأخير من القرن العشرين، رحمه الله!

وقد رحل عنا وفارقنا أستاذنا ووالدنا فجأة، في زمن كنا نعده درعنا وملاذنا ولساننا، وسراجنا، وكنت-شخصيًّا- أنتظر التمتع برؤيته في كل مكان: في كلية الدراسات العليا حيث يحضر بنفسه كل عام ليحاضر طلاب الدراسات العليا، وليصحح الأوراق الامتحانية، كما شرفت بزمالته في لجنة شعبة اللغة العربية للدراسات العليا بكلية العلوم الإسلامية والعربية للوافدين، وكم وجهني، وكم أرشدني، وكم فتح لي مجالات فكرية، وكنت أنتظر تعليقه على بحث لي وعدني بقراءته!

رحل أستاذي الدكتور محمود توفيق سعد يوم الخميس ٢٧فبراير ٥٢٠٢م، الموافق ٢٨من شهر شعبان سنة ٤٤٦هـ، فكتب الله له أن يموت في وقت فاصل، بين شهر رفع الأعمال، وشهر بداية أعمال جديدة.

وقد توفاه الله عن عمر بلغ أربعة وسبعين عامًا، نحسبها كلها كفاحًا وجهادًا في سبيل الحق وأهله، وقد أظهر رحيله هذا أن له من اسمه كل نصيب؛ فقد كان (محمودًا) عند جميع طلاب العربية والشريعة في أقطار المعمورة، كما كان ذا (توفيق)،في كل كتاباته وخطاباته، ونرجو له أن يكون من الذين (سعدوا) في الآخرة، وأن يسعد ذريته ويبارك فيها؛ كما (أسعدنا) في الدنيا الفاتنة بآثاره العلمية ومواقفه الحازمة، رضي الله عنه وأرضاه!

وكان يكني نفسه بكنية خاصة هي (أبو محمد الإسناوي)، نسبة إلى ابنه الأكبر، (محمد)، وإلى مكان ميلاده(إسنا).

وقد رزقني الله-تعالى- التتلمذ على يديه في الفرقة الرابعة من العام الجامعي الثاني والتسعين والثالث والتسعين من القرن المنصرم، في كلية اللغة العربية بالمنوفية، وأشهد أنه ما تخلف عن محاضرة، ولا قصر في محاضرة، ولا خرج إلى ذاتياته وذكرياته كما كان يحدث عند بعض رفاقه، وما خرج عن متطلبات المحاضرة. كنا نجلس أمامه مجلس المنصت المنبهر الشغوف المتمتع، ما كان أحد فينا ينشغل أو ينصرف عنه، كنا نكتب عنه ما يقوله عن شرح الدلائل (دلائل الإعجاز) لفظة لفظة، وتعبيرًا تعبيرًا، ونصنًا نصنًا، وبابا بابا، وكأني به طبق نظرية النظم على أسلوب عبد القاهر ذاته، وإن قلت: إننا كتبنا عنه كشكولا كاملا أو يزيد، وكل منا كتب كل ما فهمه أو يظن أنه قد فهمه، وما استطعنا أن نسجل كل خواطره! وكنا ننبهر بطريقته في التحليل، إنه لتحليل عميق، فائم على منهج التذوق، ذلك المنهج الشاكري العتيق، تحليل يبدأ من القراءة المعجمية واللغوية ثم البياني، ثم البياني، ثم البيعي، ثم الإيقاعي العجيب.

وأستاذنا تربوي في شرحه، ينتقل بنا من درجة أولى في التحليل إلى درجة ثانية، ثم إلى درجة عالية، من سطح، إلى سقف أعلى، ثم إلى مكان علوي خاص! وأنت في كل درجة معجب مندهش، تكاد تتابعه بصعوبة، لأنك أمام بحر علم هادر، ومحيط فكر ذاخر، يغمرك غمرا. شمكان أن رزقت رؤيته ومجالسته في رحاب كلية الدراسات العليا، وكلية العلوم الإسلامية للوافدين، ومؤتمر كلية اللغة العربية بأسيوط، فكان يفخر بي وزملائي أمام رفاقه، ويعلي من شأننا، كان يتعامل معنا معاملة الوالد، يسأل عن حالنا وآخر كتابتنا، وكان يسأل بقية تلامذته ممن نعرفهم، ويسألني عن ابنه (سعيد جمعة، الأستاذ والداعية والعميد المعروف) وعن

أخباره، ويوصيني بحسن الجُندية له، ويطلب مني أن أبلغه عن رغبته في الاطلاع على آخر ما كتبه.

وكان يذكرني بخير في كل مكان علمي، وكم رشحني لأعمال علمية لظنه الطيب في شخصي، فكم من خير علمي أتاني عن طريق تزكيته وحسن ذكره شخصي. ومن ثم أوجز كلمتي عنه بأنه كان خيرًا، وعاش خيرًا، لم يكن أستاذًا فقط، بل أستاذًا ووالدًا، فضلا عن أنه المؤدّب المربّي الصانع للأجيال، رباني وربى أساتذتي، وربى زملاءه، ولا أكون مبالغًا إن قلت: إنه أثر في شيوخه وأضاف إليهم وأفادهم!.

وكتب الله في سنيه الأخيرة أن تصل تربيته إلى قطاع كبير، من الأمة، وإن قلت: إنني فقدت برحيله والدي لا أكون مبالغًا، ولعل ما في من رعاية للأجيال التالية وحرصي عليهم، راجع إلى نصحه إياي بذلك. وكم قال لي قائلون: إنك من ثمار شيخك محمود توفيق سعد، وعندما نراك نتذكره! وهكذا يكون المعلم البليغ المؤدب الصانع: لا ينغلق على نفسه، ولا ينغلق على تخصصه، ولا ينغلق على شخصياته كغيره من الأساتذة المتكلسين الجامدين الذين هم كأرض جدباء لا تمسك ماء ولا تنبت كلأ، يحولون بين ملكات التلميذ والانطلاق في فضاء من الحرية والكشف، بل يحولون بين ملكات التلميذ والانطلاق أيى الجميع، ويرتفع بمن حوله. إنه نموذج إنه لينفتح على الجميع، وينطلق إلى الجميع، ويرتفع بمن حوله. إنه نموذج لما يسمى (أستاذية الاحتواء والعطاء)، وأضاف إليها بشخصه الفاعل (أستاذية البناء)!

وإن تعجب فعجب أن نرى هذا الرجل السبعيني متطورًا كل تطور، لا يترك مجالاً يوصل كلمته إلا أتقنه ووظفه خير توظيف؛ فقد عرفت منه إجادته فنون الحاسوب الرئيسة لا سيما هذا المسمى (وورد)، وأتقن التعامل معه، فكان يكتب أبحاثه وينسق كتبه بنفسه،

وكان ينشر بعض مؤلفاته على المواقع المختلفة مثل المكتبة الشاملة، وكان يحاور الشباب على موقع أهل الحديث، وموقع أهل التفسير. ومن يبحث عن اسمه أو كنيته يجد ما يدل على ذلك، ولعل صفحاته على ذلك الفضاء الرقمي الأزرق، والمسماة باسمه مجردًا من كل لقب، خير دليل على ذلك، ففيها خلاصة مقالاته وأبحاثه وفيديوهاته، وليس فيها ما عند غيره من تفاخر بصورة أو تباه بحضور!

إنها صفحة ملأى بمناشير الخير والعلم فقط! كما كان أستاذنا مند ظهرت مواقع التواصل حاضرًا فيها متابعًا شؤون أمته، منضمًّا إلى كل جماعة فيها خير وفيها فاعلية، ولا يستنكف أن يعلق على مناشير طلابه مدحا حينا وتوجيها حينا، وقد رأيت ذلك في منشورات لي، وفي منشورات للدكتور أ.د عصام فاروق، والدكتور هاني الصاعدي، وغيرهما.

وأختم مقالتي التأبينية الرثائية هذه بدعاء شعري تضرع به أحد طلاب شيخنا المحمود، وهو الشاعر الأزهري الكبير الزميل الأستاذ محمد فتحى نصار، حيث قال على صفحته الفيسية:

يا رب عبدك هذا كان يدعونا ن إلى دروبك فاستقبله ميمونا واقبله يا ربنا بمن رضيت لهم ن فردوس جنتك الفيحاء موضونا محمود توفيق سعد، أنت تسعده ن وأنت تجزيه بالإحسان مضمونا وأنت تجزيه أوفى ما جزيت به ن من عاش باسمك يا حنان مسكونا رحمه الله تعالى رحمة واسعة، وجعل عمل طلابه في ميزان حسناته، وبارك في نسله وآثاره، ونفحنا ببركاته وفيوضاته.

### شيخي كما عـرفتـه

## بقلم: أ.د/ صبحي إبراهيم المليجي(١)

شعرت بأن ظهري قد خلا، ولم يعد يستند إلى شيء، بعد أن كان يأوي إلى ركن شديد، مرتين في حياتي، أو لاهما – عندما فقدت والدي رحمه الله تعالى، وأجزل له المثوبة والعطاء، وأنا في السادسة والثلاثين، والأخرى – عندما فقدنا فضيلة الأستاذ الدكتور محمود توفيق محمد سعد، عليه من الله تعالى شآبيب الرحمة وواسع المغفرة.، وأنا في السادسة والخمسين، وقد تعمَّدت ذكر عمري في المرتين، لأدلل على جميل فضل الرجلين، وسعة عطائهما، ومدى حاجتي إليهما، فالأول أعطاني من كده وكدحه رفقا وعلما ومنهجا.

وقد حاولت ذات مرة تقبيل يد شيخي المحمود جريا على عادة طلاب العلم فأبى بشدة، ثم قال: إن الأولى بتقبيل اليد هم الآباء لما يبذلون من مال، أما العلماء فإن كان ولا بد فهم أولى بتقبيل الراس لما يبذلون من علم كلاهما يبذل، ومصدر البذل عند الأول غيره عند الثاني، فقبل يد الأول، وإذا أردت فقبل رأس الثاني. لم أحظ بشرف الاستماع إلى شيخي والتعلم منه في المرحلة الجامعية، حيث كان رحمه الله معارا إلى السعودية، ومن ثم كنت جاهلا باسمه وعلمه، إلى أن التحقت بالدراسات

<sup>(</sup>١) أستاذ البلاغة والنقد بكلية اللغة العربية فرع جامعة الأزهر الشريف بالمنوفية.

العليا بقسم البلاغة والنقد في كلية اللغة العربية بالقاهرة، وجلست مع الجالسين إلى شيخ البلاغيين- أطال الله عمره- فضيلة العلامة د. محمد أبي موسى، وكان من عادته أن يطلب منا تدوين ما ليس موجودا في الكتب مما لا بد من تدوينه، وإذا به يقول: اكتبوا عنى هذه العبارة: (خذوا العلم عن هؤلاء- ويقصد بذلك علم البلاغة وما يتصل به- وذكر عددا من الأساتذة الأماجد، كان على رأسهم: أ.د/ محمود توفيق سعد، في كلية اللغة العربية بالمنوفية، وهنا انتابتني الدهشة، إذ كنت خريج هذه الكلية، ومع ذلك لم أقابله، ولم أسمع عنه!! ولكني تابعت حديث أبي موسى، فإذا به يقول: لقد ناقشته فقط، وأعدُّه أستاذي، مما حفزني إلى الهرولة إلى كلية اللغة العربية بالمنوفية لأتشرف بلقائه، فانتظرت في إحدى طرقاتها عساه يمرُّ من أمامي، وعند مروره استوقفته فأقبل عليَّ، وتحدث السي غير ممتعض ولا سائل عمَّن وجهني إليه، ولا قائل: إنَّ وراءه شيئا خرج لأجله- كما هو واضح- بل أخذ يحدثني ويوضح لي كأنني أحد الطلاب الذين يعرفهم، وبينه وبينهم صلة قوية، وحوارات سابقة، وكان من عادته إذا حدث أحدا أن يُغمض عينيه، أو يتسارع طرفهما بطريقة لا تحدث من غيره، وكأنه يعيش معاني الكلمات التي تخرج من فيه، ويتذوق أثرها، أو لما يمتاز به من أدب وحياء، يمنعانه من التحديق، أو لسر آخر.. الله أعلم به، ومن ثمّ فإن كلماته- على قلتها-كانت قوانينَ ونظرياتٍ وحِكمًا يأخذها عنه المتلقون، وتنزل من كل واحد فيهم منزلتها النافعـــة بــــأمر الله، وإذا سألت أحدهم قال: د. محمود قال لي كذا ....

ثم قدَّر اللهُ لي أن أعين معيدًا في كلية اللغـة العربيـة بالمنوفيـة، فعايشت شيخي عن قرب، واختلطت به اختلاط الابـن بأبيـه، والطالـب بشيخه، فكان رحمه الله ذا تأثير كبير في القسم وفي الكلية، يهـرع إليـه

الطلاب، والهيئة المعاونة في مختلف الأقسام، ويحرص أساتذة القسم على استشارته في المسائل العلمية، ويقدر رأيه ويحترمه الآخرون داخل الكلية وخارجها، حضرت ذات مرة اجتماعا كان على رأسه العالم الفذ د. فتحي أبو عيسى.. عميد الكلية، والعلامة د. محمد أبو موسى، وفي كلمته أظهر عميد الكلية احترامه الشديد وتقديره الكبير للدكتور محمود توفيق، وقال: إنه خرج من عباءة قسم البلاغة والنقد، عندما كان الدكتور: أبو موسى مشرفا عليه في بداية الكلية ومهدها، ثم أحيلت الكلمة إلى الدكتور أبي موسى، فقال معقبا: الدكتور محمود توفيق لم يخرج من عباءة القسم، الدكتور محمود توفيق لم يخرج من عباءة القسم، الدكتور محمود توفيق لم يخرج من عباءة القسم،

لا أدري لماذا أشعر بأن الرجل ما زال حيًّا، كلما استمعت إلى معقد من معاقد كلامه، ودرة من درره التي تُعنى بنشرها في النياس منصية فصيح؟ ولا أفهم لماذا يهتف بي هاتف أنني إذا اتصلت به سأسمع صوته يحادثني كما جرت العادة بيننا؟ وأزعم أن هذا الشعور لا يخالجني وحدي، بل يشاركني فيه— كما هو واضح مما كُتب عن شيخي— طيب الله تراه—كثير من طلاب العلم وأهله، وهذا في ظني لا يناقض إيماننا بقضاء الله تعالى وقدره، ولا يغير الحقيقة التي نعلمها بأن الرجل قد فارقنا إلى جوار ربه، ولكن انتقاله إلى الرفيق الأعلى بغتة كان صدمة كبيرة تركت ظلالها على طلابه ومحبيه، تماما كما فعلت بأبنائه وأهل بيته، وأسأل الله تعالى أن يكون منعمًا في قبره، مرفوع الدرجة عند ربه.

منهج الشيخ في التعامل مع طلاب العلم: بعد أن اختلطت بشيخي اختلاط الولد بوالده والتلميذ الراغب في التعلم بشيخه، بدت لي بعض ملامح شخصيته في التعامل مع من حوله من الطلاب والباحثين والزملاء والعلماء.. حيث كان رحمه الله تعالى يرى أن العلاقة بين الطالب

وأستاذه يجب أن تقوم على أساسين لا يستغني أحدُهما عن الآخر، ولا يُكتفى بأولهما عن الثاني، أحدهما: الرحمة، التي هي ثمرة من ثمار العلم وضرورة من ضروراته، وهي التي تدفع الأستاذ لأن يُعنى بطلابه، ويجتهد في إيصال فكره إليهم، ولا يبخل عليهم بشيء مما أنعم الله تعالى به عليه، يقيل عثراتهم، ويأخذ بأيديهم ليحققوا ما لم يستطع تحقيقه، ويكملوا ما عجز عن القيام به، مهما كلفه ذلك من وقت وجهد.

يحكي الأستاذ الدكتور/ عبد الحافظ البقري أنه كان يذهب إلى كلية الدراسات العليا بالقاهرة، فيرى شيخي الدكتور/ محمود توفيق سعد- عضو هيئة كبار العلماء- يجلس على حصير ملتصق بالأرض، من أجل طالب التبست عليه مسألة علمية، أو أشكل عليه أمر من الأمور، وهو يحاول جاهدا أن يبسطها له، ولا يبالي بالوقت الذي يمكث فيه مع الطالب حتى ينصرف فاهما مرضيا.. هذه الرحمة كانت تدفع شيخي لأن يَعُد هولاء الطلاب كأنهم أبناؤه، ويسعي في قضاء حوائجهم حتى ولو لم يكن مشرفا عليهم، وكانت رحمته- رضي الله عنه- لا تقتصر على رعايتهم علميا، بل كانت تتسع لتشمل رعايتهم ماليا واجتماعيا، وفي هذا السياق أذكر موقفين حصلا منه معي:

الأول – في عام ٢٠٠٤م عندما كنت أتهيأ لمناقشة رسالة الدكتوراه التي كان من حظي الطيب أن يُسند إلى فضيلته الإشراف عليها، وكنت في ذلك الوقت مشتت الذهن حائر التفكير في تكاليف الطباعة ومراسم يوم المناقشة، ولم أشأ أن أفاتح في ذلك أحدا من الأهل أو الأقارب، حتى إن زوجي لم تكن على علم به، وكانت التكاليف تربو على الألف جنيه، وهو في ذلك الوقت مبلغ كبير، وقد أنعم الله تعالى على بتلك الكلفة كاملة من طريقين: أولهما – أبي رحمه الله تعالى وأمي أطال الله عمرها، حيث

أعطياني ٢٠٠ جنيه، هي ثمن محصول القطن لذلك العام، والآخر: من طريق شيخي وأستاذي ووالدي/ محمود توفيق سعد، الذي اعطاني هو الآخر ٢٠٠ جنيه، كما أعطاني والداي تماما بتمام، وقال لي حتى يرفع الحرج عنى: هذه من القسم لك!!!

الموقف الآخر – حين ألمّت بأحد أبنائي ظروف صحية، لم أجد بدا من الفضفضة إليه بها، حيث شغلته هذه الظروف إلى أن لقي ربه، فكان دائم السؤال عنه، دائم الدعاء له، دائم الوصية به، ولا أنسى عبارتككلما هاتفته: ما أخبار ولدك؟ وكيف حاله؟ أرجو أن تفعل له كذا وكذا..

رحمات الله تترى عليك شيخي وأستاذي وأبي، وأجزل لك المثوبة والعطاء لقاء ما ساعدتنا وأعنتنا، وإلى مقال ثان بأمر الله تعالى، خشية الإطالة، وإبقاءً لذكرى شيخي رحمه الله، وتذكيرا بمآثره، وتعلُّما من محامده.

## الزاهد الذي عاش يوم مات

## بقلم: أ.د/ عادل السيد الفقي(١)

بدأت معرفتي بفضيلته وأنا في الفرقة الأولى في كلية اللغة العربية بالمنوفية عام ٢٠٠٣م يوم أن وضع لنا امتحان القرآن الكريم، وقد كان فضيلته حازما حاسما في الامتحانات بقدر رقته ورحمته في قاعة الدرس والتعليم، وإن أنس لا أنسى تلك الجملة التي صدَّر بها أسئلة امتحان القرآن الكريم في ذلك العام لجميع فرق الكلية، حيث قال بالنص" أجب عن الأسئلة الآتية مع الضبط بالشكل، واعلم أن الخطأ في ضبط أي كلمة ستحسم به درجة وإذا تكرر الخطأ سيتكرر الحسم"، وتخيل وأنت طالب في الفرقة الأولى تقرأ هذا الحزم والحسم في مطلع أول ورقة أسئلة تقع بين يديك في هذه الكلية، وقد كان لهذا أثره في نتيجة امتحان القرآن الكريم لجميع الشعب بجميع الفرق هذا العام، حيث لم تتعدّ نتيجة الامتحان ٥%، وكنـت بفضل الله ممن حصل على ممتاز في هذا الامتحان، وقد كان هذا من طبع أستاذنا في الامتحانات (الحزم والحسم والشدة) وكان عندما يمر بلجنة الامتحان كان يوصبي المراقبين قائلا: (شدوا عليهم الوثاق و لا يلتفت منهم أحد، و لا يكلم أحد أحدا، وقد كانت هذه سمة من سماته في أي اختبار ات أو امتحانات.

<sup>(</sup>۱) أستاذ البلاغة والنقد ورئيس قسم البلاغة بكلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات فرع جامعة الأزهر الشريف بمدينة السادات.

وعلى قدر هذا الحزم والحسم والشدة في مجال الامتحانات كان رحيما رفيقا هينا لينا مع طلاب العلم في مجال التعليم خادما لطلاب العلم الصادقين محبا لهم، خافضا جناحه لكل من يلتمس فيه رائحة العلم، وقد سأله بعض الزملاء يوما عن كتاب ما، فلم يكن الكتاب عند الشيخ ولكنه أخذ رقم هاتف هذا الباحث وبحث بنفسه عن هذا الكتاب وقام بطباعته وتواصل مع الباحث هاتفيا وأخبره أن الكتاب موجود الآن بين يديه وأعطاه له راضيا مرضيا، ناهيك عن تذليل كل العقبات العلمية والإدارية لجميع طلاب العلم، ويحكى عنه الأستاذ سلطان وهبة صاحب مكتبة وهبة التي اختصت بطباعة كتب الشيخ، أنه ذهب إليه قبل أن يُسلم روحــه لمــولاه بشهر ونصف ليعطيه حقه في أرباح مؤلفاته التي تم بيعها من خلال مكتبة وهبة فرفض الشيخ أن يأخذ جنيها واحدا وقال له بالنص: (أنا لا آكل بعلمي) هذه المبالغ أعِد بها طباعة الكتب ووزِّعها على طلاب العلم، وهو القائل: "من طلب الدنيا بالعلم كان أحمق ممن يطلبها بمزمار، ومن طلب الدنيا بمزمار إنما طلب حقيرا بحقير، فكان المطلوب (الدنيا) والمطلوب به (المزمار) سواء، ومن طلب الدنيا بالعلم فقد طلب حقيرا بعظيم، ولا يفعلها إلا مأفون " فأى نموذج من العلماء هذا؟!

وقد كان كريما جدا مع طلاب الذين يقصدونه سواء في قسمه أو في بيته لدرجة تجعلك تضعه فوق حاتم الطائي في الجود والكرم، ويصدق عليه قول الشاعر: فما جازه جود ولا حل دونه \*ولكن يسير الجود حيث يسير، وكان مربيا قبل أن يكون معلما، يتعلم منه طلاب العلم من لحظه قبل لفظه، ومن صمته قبل نطقه، لصمته دلالات وللفظه إشارات وهكذا أهل العلم الصادقين الذين يرددون دائما (اللهم علمنا ما ينفعا وانفعنا بماعلمتنا وزدنا علما).

وكان مصدرا للطاقة والتحفيز لطلابه يناديهم بأحب الأسماء ويدعو لهم ويشد على أيديهم، ومن خائصه مع طلابه ومحبيه أنه كان ينادي الواحد منهم واصفا إياه بصفة من جنس اسمه، فمتلا صالح يقول له أيها الصالح....وعصام يناديه بالعصام، ومما يذكر في هذا محادثة على الواتس بيني وبين فضيلته، كنت قد أرسلت بيان حالة لسيادته من كليتنا فرد علي قائلا: (وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته سيدنا العادل رضي الله عنك، أحسن الله تعالى إليك وإلى من حولك من الأهل والأصحاب وكل من رأت عينك من المسلمين، دمت جوادا بالحسني والله أسأل أن يجزيك عني جزاء حسنا. محمود توفيق محمد سعد) ومثل هذه الرسائل والكلمات تدل على مدى تواضعه وأدبه وكرمه وإحسانه إلى طلابه وهو من هو (عضو هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف)

وقد كنت في غاية السعادة عندما علمت من المسؤولين في منصة فصيح الإلكترونية المعنية بنشر التراث العربي التي كان الشيخ يشرح فيها كتاب المطول لسعد الدين التفتازاني أنه رشحني لشرح كتاب (شرح عقود الجمان للسيوطي) لأن الشهادة من مثل أستاذنا لشخصي الضعيف تعلو على كل الشهادات والأوسمة والتقديرات، وقد أعانني الله تعالى على أداء المهمة ببركة الشيخ ودفعه وتشجيعه لي كطالب من طلابه، وقد كان هذا شأنه مع جميع طلاب العلم.

وكان من وصاياه أيضا لطلاب العلم أن طالب العلم عليه أن يقرأ أي كتاب وهو ماسك بقلمه يعلق عليه ويصنع عليه الحواشي، ثم يحول هذه التعليقات والحواشي إلى كتاب حول الكتاب المقروء، وإذا قرأ طالب العلم ولم يفعل هذا تبخر ما يقرأه ولم يعد له أثر، وقد طبق أستاذنا هذا في بعض مؤلفاته، من ذلك ما فعله وهو يقرأ كتاب (شرح أحاديث من صحيح مسلم

دراسة في سمت الكلام الأول) لشيخه د. محمد أبو موسى حيث ألف حوله كتابا سماه: (الكلمة نور: محاورات منهجية في كتاب شرح أحاديث من صحيح مسلم لشيخنا محمد أبي موسى)، وصنع مثل هذا أيضا في كتاب: (علم البديع عند الشيخ محمد محمد أبو موسى)

وقد كان ذا منهج فريد في التأليف ويكفيه في هذا ما صنعه في الدر اسات البينية التي جمع فيها بين علم البلاغة وأصول الفقه، ويكفي فيه شهادة شيخه أبي موسى الذي قال لي أنا شخصيا لما سألته عنه (هو أنجب تلامذتي وهو أفضل مني ويكتب كتابات لا أستطيع كتابتها)

كل هذا العطاء الهادر وهذا الخلق النادر كان مخفيا عن كثير من الناس وعن كثير من طلاب العلم، وما ذلك إلا لأنه كاللؤلؤ المكنون الذي يفضل أن يختبئ في قاع البحار ولا يقع عليه إلا الغواصون الماهرون، في الوقت الذي يظهر فيه على السطح كل ناعق ولاعق، وما إن نعاه الناعي في يوم الثامن والعشرين من شهر شعبان ١٤٤٦هـــالموافق ٢٠٢٥/٢/٢٧م حتى ذاع صيته وضجت كل وسائل الإعلام وصفحات التواصل الاجتماعي بخبر وفاته، ويكفيه نعى الإمام الطيب له حيث قال عقب وفاته: (كان نقى الضمير، عف اللسان، لا يقول إلا خيرا، وقد تميز بهمة الشباب، وحكمة الشيوخ، ولم يطلب أمرا من أمور الدنيا، فقد عاش منكبا على طلب العلم ونشره) فرحمة الله ورضوانه على هذه الروح الزكية التي فضلت العيش بعيدا عن الأضواء، لكن شاءت إرادة الله أن يحيا ذكره عقب وفاته ليعيش بالذكر الحسن والسيرة العطرة يوم نعاه الناعون، رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه فسيح جناته وألهم أهله وذويه وطلابه خير الجزاء وجعل علمه وعمله وإخلاصه في موازين حسناته يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضرا.

## ما للبلاغة ثكلى ؟!! إلى أستاذي الدكتور محمود توفيق سعد

#### شعر: محمد فتحي نصار

على أيِّ دَرْب تَسْتقيمُ المراكبُ وقد غادَرَتُ وجْهَ السماءِ الكواكبُ ؟! وأجْهشِت الأفلاكُ حُزنـــاً، ودَهْشـــةً وباتَتْ على الآفاق تبكي السحائبُ وأظنمت الأيسام صرن لياليا وأقْعَتْ على حَسرِ الرّمسال المواهب تَحَيَّرت الآناءُ، لم تَدْر وجْهَهاً ولم تدر من نحو السماء تصاحب !! وما مِن دليل يُرشِدُ الركبَ هــادياً على القُصدِ، والريحُ العقيمُ تُشـــاغِبُ وتُذْرُوا وجوه العابرين ، . تشابهت فلا وَجْــهُ إلا شَـوّهَتْهُ التّجارِبُ! ووَجْهُك لم يُشْبِه وجوهاً تشققت جَفَافاً وجافاها القَبِ ولُ المُجانبُ وأنت صديقى، رَغْمَ بُعد ورفعة كما الشمسُ لم يُجعَلُ لها الدهرَ حاجبُ

كما البدرُ ،من بين الغيوم، يُضيءُ لي

وقلبي على رغمي إلى الضوع هارب

عرفتُك أستاذا، تُعلّم خافقي

مواقِعَ دَقّاتٍ هَـواهُنَّ ذائب

تعلمُ قلبى؛ كيف يكتبُ نبضَكهُ

حديثاً بليغَ الشدو،.. كيفَ يُحاربُ ؟

وكيف يُغَنّي جُرحَه خَفْق جُملةٍ

يُزْمَرْمُ فيها سحرُها، ويُصاخِبُ!!

تُراقص شيطان المجاز، وتَرْتَقي

ذُرا أبويه، وهنو حيران ،حاقب

إذا أزْعَجِتْهُ لَهْجتى لم يَردْ على

رُكوب فيرار طاردَتْهُ النوائيبُ

وكيف يُحيل الدمع ريَّ قصيدةٍ

ترقُّ، ولو جارت عليها المخالب !!

وتَشْربُ أنهارَ الخيال، مَشوقةً

تُجاذبها الأحالمُ، والطينُ لازبُ

على وجهها، من طول ما أجَّ شوقُها

نُدوبٌ، وفي القلب الرقيق لَواغِبُ !!

\* \* \*\*\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

تُعَلِّمُنَّي ماذا، وتَبرينِي بما ؟

وتُوتِرِّني قَوْسًا بها الموتُ واصبِ !!

إذا أنت أغلقت اتّصالك لم أجد ،

على ليل حَيْراتي شُعاعاً يُداعبُ

ولم تدر صفْحـاتُ الكتاب حروفَها

وتلك ، على بُعْدِ الدليلِ ، مصائبُ!

وإن عُدتُ ،يوماً، أطلبُ العلمَ مثقَلاً

بجَهْلى، وأشكو،عنده، ما أغالب

وأساله عن حيرتي وضلالتي

ورَوعة أفْكار ،عليَّ، تَواتَب

فكيف سَتَرُويني بكأس هداية

وأنت بعيدٌ والدروبُ سنباسب ؟!!

ودوني أحجارً، وغيب، ووحشة

ورَهْبة موت ،عندها الوجه شاحب !!

وصدمة نأي تحتها القلب حائر المالب حائر الماس

وخَرسنة عجز ،دونها القول هارب وإحساس ماخوذ ،يريد تفلتا

وآمالُهُ ضاقت ،عليها، المذاهبُ !!

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

أنا أنت قد مات الذي كان طالبا

وأصبحَ مَطْلُوباً، فكيف يُغالبُ ؟!

فيا هذه الآهُ العميقة: خفَّفي

مَواجعَ نفس عذَّبَتْها النَّوادبُ

وطارت بها غربان أرض مَخوفة

وَودْيانُها بعد الرَّحيل خَرائب

مَضَت عن مغانيها زهور حياتِها

إلى سَفَر ما عادَ من فيه ذاهب

ترحَّل أهلُ الحيِّ، ..لاحيَّ.. لا صديَّ

وخَبَّتْ بأشواق الغريب النَّجائب

وفاضت على البحر الطويل عيونها

وهل راحلٌ ناج من الهول ،..آيب

وأمسى خلاءً كل قلب مُعَلَّق

على ذكريات بيَّتَتْها اللواهب

فماذا سيشكو الصَّبُّ ،.. شكواهُ محنةً

وصمت أغانيه لمعناه خالب

وسلْواهُ قَبْضُ الجَمر، عَودَةُ خائب

تُمزِّقُ لهُ من جانبَيْ إِلنَّواهِ بُ

ويدعوه تَذكارُ الحديث لحَتْفِهِ

فيَمْحو بدَمْع العَين ما هو كاتب

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

أبا أبها الأستاذُ بعدك أفلستْ

بلاغةُ قرْن الشَّمس. من ذا أعاتبُ ؟!

وذي لُغَةُ الأيام، ليس لها فَمّ

يُحدِّثُ عنها، والنوادي صَواخِبُ

فمَن يقرأ الأسفار، أسفر حاجب ومنها حَواجب ؟!

ويحمل عنها العبء أثقل ظهرها

وشدَّتْ على عيني مناها العصائب ؟!!

أثا الشاعرُ المشغوف بالليل والهوى

وبالقَمر الفتان، والشعر غالب تراودني الأيام عن طُهر أحرُفي

أهمُّ بها ،..لولاكَ لم ينجُ حاطب !!

تلوحُ له وجْهاً، وقلباً مُعلِّماً

ومُصْحَفَ قرآنِ رُؤاهُ أطايب !

وأنت ضميرُ الكافِ .. بُرهانُ طالب

إذا ما تَهَجَّى العلمَ،.. أنت المخاطبُ!

\* \* \*\*\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

وحاطب ليل لم ترل أنت عينه

تخلَّيتَ عنه، واحتوتْه الأجادب !

فكيف تراه، والأفاعي حصاده

ورفقته، عند النداع، الثعالب ؟

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

ومن خَلْفِه تَعْوي الدنابُ ،تريدهُ

وكل نواحيه، عليه تذاءب !!

وراكب بحر يملل الخوف كيسك وراكب بحر يملل الخوف كيسك ورورقه الأمواج، وهي تواقب !!

وإن سكنَ الموج الغريقُ ،فأرضُهُ من الموج الغريق ،فأرضُه من الخطا وطَحالب وللمنطب والمنطب المنطب الم

تناثر عنه ضوؤه، فهو غارب وكيف تُراه يسكن اللغة التي

غدَت أمُّها ثَكلى، وغاب المراقب وكيف تُراهُ حدين يُسْقَى حروفَهُ

ظوامئ قد شابت رؤاها الشوائب ؟! فيا أيها الأستاذُ: كيف تركت مَن ْ

سَواقيهِ مِن بَعد الرَّحيلِ رَواسِبُ

جفاف معانيها يشُق سُطورَها

ولهفتها الحَرَّى غَريمٌ مُطالبُ وخِفَّةُ نهر النيل نحوك راغِبا

أراها على الشطين خَجُلَى تثاءبُ أراني هنا، والركبُ عَجِلانُ نأيُـهُ

وأحزان تساريخي علي تكالب على مَقْعَد العلم الذي كان مَعلَما

هنالسكَ، والآمسالُ زُهسرٌ كَواعسبُ

## يُعَلِّمُني المحمودُ، والروحُ لهم تَمُتُ أسائلها ما شئتُ، وهْمَ تَجاوَبُ!

يصاحبُها التوفيق، والسعدُ حلَّقا على رأسِها، لم تَمْتَهِنها الرغائب على رأسِها، لم تَمْتَهِنها الرغائب عرفتُكَ محمودَ الخلائق زاكياً فقولُكَ صِدِّيتِقٌ، وفعلُكَ صائبُ

حديثُكَ يَجْري في القلوب جَداوِلاً

وصمتُكَ مَوْصولُ الحقائق جاذبُ ابنَهُ التوفيقُ يَعْرِفُكَ ابنَهُ

\* \* \*\*\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

إلى حيثُما ناديتَهُ، فَهُو آيبُ وجدُّكَ سعدٌ، والجدودُ عَصواثِرٌ

ووعدك حَق، والوعدو كواذب ودارك بُشرى الخير، خُلد، وجَنَّة

بقاءً، وأوهام الحياة ذواهِب والمحياة في المراه الحياة والمراه المراه المراع المراه المراع المراه ال

ولا تَتَحَدَّى مُقْلتَيْها المغاربُ المغاربُ الرثيك، أم آتيك كالعهد سائلاً

وأدعوكَ، إذْ تُغوِي خُطايَ المساربُ ولستَ بمَيْتٍ، إنَّما الميتُ من توى

ومِلءُ يَدَيْهِ، في الحساب، المعايب

إذا ما أتسى نهس المتحامد صسدّة

عن النهر سدُّ عابسُ الوجهِ غاضبُ

رثَيْتُكَ، .. لا أرثي سوى شوق طالب

يقولُ، وحُزنُ الحرفِ في الوزون ناشبُ

ولـــولا يقـــينّ؛ أنَّ لله حكمــــةً

لما كان يَدْري كيفَ تُلْقَى المصاعبُ!

وسلْوَى بنيكَ ،اليومَ، أنَّكَ فسائز "

بما أنت راج، والكريمُ مُحاسِبُ

بلاغتُكَ الحسناءُ يعرفُ قَدرَها

ونيتُكَ الطُّهْرَى روتْها العَواقبُ

عرفت طريق النور،.. صفه لعاشيق

إذا كان ينجو باسمك اليوم صاحب

مُجَّد فتحي نصار

#### رثاء الدكتور محمود توفيق سعد

#### شعر: إيثارالبنا

"سالتْ دموعُ العينِ وهي جُمــودُ

حين ارتقى للحقِّ ذا" محمودً"

مات الإمام، فكل ركن خاشع المسع المسع المسع المسع المسع المسع المسلم المس

وبه تزلزل في الديار سدود

يا منبع الإحسان أنت مصونةً

للعلم بل للفضل أنت شهود

علَّمت أجيالًا وكانت نبضةً

في قلب علم بالهدى معقود

ركن لذا اشتد الزمان تقره

وإذا دعساك المستغيث يجسود

ما كنت إلا للهدى نورًا بدا

فيك التقى، والوجة منك سعود

يا فارسَ التفسيرِ، بل يا آيـةً

في الحفظِ والتدقيق أنت شهود

يا عالم الأزمان كنت منارةً

ترنسو إليك قلوبنا وتذود

كم طالب حفظت له أنفاسه

دربَ النجاةِ، وبالعطا مرفودُ

يا طيبَ سيرةِ مَن أتاك بمهجةٍ

يجد ألسكينة والحديث ودود

فقدوكَ، فانطفأت مصابيح الدُّنا

والناسُ حيْسرى .. عقلُهم مفقودُ

يا من على علم عكفت تنسُّكًا

في كل المعقود في المعقود

ما خِفِتَ في الله الملام، ولم تكن ْ

ممن يهادن إن بدا التهديد

مستبصر، لا يبتغي إلا العُللا

ما خابَ من بكَ يستنيرُ، يجودُ

صوَّبتَ أخطاءَ العقول بحكمةٍ

فكأنَّ فيك تحقق المقصودُ

حكم، وحِلم، واحتساب خاشع

وسكينة، والمكرمات بنود

ما ضاق قلبُك بالورى يومًا، ولا

نطق اللسان بغيبة محقود

يا من نشرت الحلم بين أحبّة

فسكنت فيهم، والبيان يجود

قد عشت زهدًا في الحياة، كأنما

رغدُ الزمان عليك وهو جمودُ

منكَ البشارةُ للقلوب، ومنك ما

بُنيت به الأرواح وهي سجود أ

يا حامل القرآن، يا من رتّلت ،

أنفاسئك الآيات، وهي خلود

ممدود كفِّك، لا تُرى إلا على

حاجاتِ قوم، والحياة جهود

قد كنت ملء الحلم، بل ميزانه

لا يُرتجى في الدهر مثلُك عودُ

تبكيكَ أرضُ العلم وهي حزينةً

والدرس بعدك خافت مركود

تبكيك أفئدة المجالس حسرة

وسوالهم عنك الأسي موجود

ذهبَ الذي كنا نُعدُّ وجودَهُ

صنو الكمال، وطيبًه محمود

فإذا ذكرت، تسابقت القلامنا

قصر الرثاء فما يقول الجود؟!

ما للبيان سواك إنْ هم الورى

أن يستبينوا، والمقالُ شهودُ

تبكيك مكتبة الدروس كأنها

فقدت بإطفاء السراج وقود

غابَ الفقيهُ، وغابَ فيه وقارئا

وبقيتَ في الأرواح، وهــي شـــهودُ

نامَ الجليلُ وقد تركت رسالةً

بسالعلم تزدهسرُ السدروبُ.. تُعسودُ

لا يعرفُ الكبرُ الذي في نفسه

بل في التواضع سررُهُ الموجود

يرقى، وينزلُ من علاه مقاملهُ

متواضعًا خلق الكريم يجود

وإذا اجتمعنا حولَهُ في مجلس

خروا له، والبر فيه شهود

يمضي لأيتام، وفيهم قلبه أ

ويداهٔ دار ، والندى ممدود أ

فالشيخُ محمودٌ بنى في عمره

صرحَ الفضائل، وهـو فيـه عمـودُ

أبكيكَ لا يبقى لدمعى صفحةً

فالحزن في جفن المحبِّ وقودُ

أبكيك والأيام تنظر حسرتي

والدهرُ من فرطِ الردى مشهودُ

أبكيكَ والعينُ التي قد أنعشت ْ

تبكيك دمعًا، والحنينُ ورودُ

أبكيك صوتًا كان يُحيي سيرنا

فيه المهابة والبيان عهود

أبكيك علمًا كان يحرسُ أمّـةً

فلقد زوى الغرس العظيم حدود

أبكيك بحرًا لا يُقاسُ بمثله

سارت بك الأفهام وهي جنود

أبكيك صبرًا، كيف تغفلُ لـوعتى

والوجدُ من حزني عليك قصودُ

أبكيك حبًّا لا يُحدُّ بقامةٍ

أبكيك، والفجر، الليالي السود

كان البليغ إذا تلعثم ناطق "

نادى به: هذا لديَّ شهودُ

قد كان ميزانَ البيان ومرشدًا

وبه ارتقى فينا البيانُ وفودُ واليومَ من بعد الفقيه تحطمت في الفقياد ال

تك السروجُ وضاعَ فيها الجودُ قهرٌ على قسم البلاغة، سُلّبتْ

قد كان جمعًا للعلوم مباركًا

وبه ازدهی فینا النهی مجهود

ما ضرَّهُ إنْ غاب جسمًا بيننا

فالعقل حيٌّ، ذكره معقود أ

نمْ يا أبا الإصلاح نسومَ مكرم

فالدذكر حاضر بيننا موجود

ألله فارحم شيخنا وتقبّل الـ

عبد الرشدد، ففضله مشهود

واسق الغريبَ من الرحيق منعَّمًا

فالخيرُ منه، وسعيَّهُ محمودُ

واجعلْ له في الخالدينَ منازلا فهو الأديب، وسيره مرصود وأطلْ عليهِ من السلام برحمة تشفي الفواد، وتستريح قيود يا ربُّ فاجعلْ قبره روض الهدى واغفر له، فالعفو لا مردودً"

إيثار\_البنا

#### توصيات المؤتمر

الحمد لله رب العالمين، الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين وخاتمهم أجمعين، أما بعد:

فبعد أن اجتمع أكثر من أربعين باحثًا وباحثة في الموتمر العلمي الدولي الثاني لكلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بمدينة السادات بجامعة الأزهر، والمعنون بر (البحث العلمي في الدراسات الإسلامية والعربية بين مشكلات الواقع وآفاق التطوير)، والذي انعقد في يومي ۲۸، ۲۹/ ٤/ ۲۰۲۵، خلص المجتمعون إلى إقرار التوصيات الآتية:

- تعليم الطلاب والباحثين كيفية إنتاج العلم بدلا من استهلاكه فقط.
- يجب أن تتضمن البرامج العلمية للجامعات ما يضمن إتقان الخريجين لمتابعة البحث العلمي في تخصصه، وتدريس مناهجه، وتوظيف معلوماته مهنيًا.
- تقسيم أصحاب الشهادات والدرجات العلمية إلى: (معلمين) و(باحثين).
- الحرية في البحث العلمي لا تعني السطو على الثوابت الدينية والافتراء على الأدلة القطعية، فما هو قطعى الثبوت والدلالة، لا

يصح فيه الاستفتاء، ولا يقبل الرأي والرأي الآخر. والأزهر الشريف هو المؤسسة الرسمية المسئولة عن الحفاظ على الهوية والعلوم الإسلامية والعربية، وبناء الاجتهاد الفقهي المعاصر، وفقًا للدستور المصري، ومن ثم يرفض المؤتمر كل شذوذ علمى أو إعلامي يسطو على الثوابت.

- ضرورة دعم الباحثين لإنتاج البحوث العلمية التي تخدم المجتمع، وفتح الباب أمام الباحثين من خارج الجامعة ممن لديهم قدرة ويتسلحون بملكات تمكنهم من إنتاج بحث علمي يخدم قضايا المجتمع ومشكلاته.
- ضرورة التواصل بين الهيئات الأكاديمية العلمية، ومؤسسات الدولة الرسمية المختلفة، للتعرف على القضايا التي تحتاج علاجًا أو تحسينًا، لعمل دراسات علمية حولها.
- يرى المؤتمر أن للاجتهاد المتصل بعلوم الإسلام أصولا ينبغي أن تراعَى، من أهمها أن الاجتهاد البحثي ينبغي أن يكون داخل المؤسسات العلمية للأزهر، بعيدًا عن الإعلم؛ حتى ينضج ويستوى علميًّا، فيخرج في شكل مفيد للبلاد والعباد.
- يوصنى بوجوب التعاون بين الجامعات العربية والإسلامية؛ لتكوين رؤية موحدة للأولويات البحثية في المجالين: التقني والإنساني، والتخطيط لمشروعات علمية بشكل دوري، بما يخدم

المجتمع العربي، ويُوحد الجهود في مواجهة التحديات الداخلية والخارجية.

- زیادة المخصص المالي لدعم المؤتمرات العلمیة والنشر العلمي
  فی تخصصات الدراسات الإسلامیة والعربیة والإنسانیة.
- ينبغي تطوير الخطة العلمية البحثية للجامعات، ومخاطبة الأقسام العلمية في الكليات لتقديم خطة عامة لمعالجة قضايا البحث العلمي ومشكلاته في تخصصات الدراسات الإسلامية والعربية والإنسانية، بما يتوافق مع خطط التنمية المستدامة ويُعَزِّزها.
- يوصى بصياغة دستور لعملية البحث العلمي، مستمد من الضوابط الشرعية والسوابق البحثية والتجارب العقلية، ويكون بمثابة سياسة تعليمية مُراعًى فيها ثقافة المكان والزمان وأنواع البحوث المختلفة وأغراضها، ويُتَحاكم إليه في وضع المعايير اللازمة والمناهج المناسبة لكل علم ولطبيعة كل بحث... وغير ذلك من عناصر العملية البحثية.
  - وضع معجم للمصطلحات المعرفية المتعلقة بالبحث العلمي.
- الاهتمام بالتخطيط العلمي في مجال البحوث، ووضع هندسة تصميم المناهج، والخطوات المتدرجة للبحوث الجادة، وتوجيه الباحثين وتعليمهم كيفية القيام بمهماتهم على خير وجه .

- ينبغي إيجاد وسائل تواصل بين الأساتذة الكبار والأجيال القادمة،
  في كل تخصص علمي.
- تفعيل مبدأ الثواب والعقاب والتقييم العادل في مجال البحث العلمي، ومتابعة التقارير، وإعطاء كل ذي حق حقه دون ميث أو حييف؛ حذرًا من المجاملات في غير محلها، والعقوبة لغير مُقَصِّ لأغراض شخصية، أو تساوقا مع عُرْف خاطئ.
- ضرورة تدريس مناهج البحث العلمي تدريسًا نظريًّا وعمليًّا، في جميع الفرق الجامعية وما بعدها من مراحل علمية .
- ضرورة تحديث المناهج الجامعية وتطويرها بصورة تكفل للطالب دراسة علومه التخصصية، وغير التخصصية؛ لتتسع دائرة معارفه، وتتكون لديه ذهنية علمية واسعة تشمل العلوم البينية والمستقلة، ولمواكبة مستجدات العصر، ومواجهة تحدياته التكنولوجية الخطيرة.
- يؤكد المؤتمر على أهمية وضع رؤية بحثية واضحة المعالم لجميع المشتغلين بالبحث العلمي في الدراسات الإسلمية والعربية.
- يُوصي المؤتمر بأن يتجه البحث الجامعي سواء على المستوى العلمي أو التطبيق ي إلى معالجة المشكلات الاجتماعية والانسانية المُلحَة.

- فرز الرسائل العلمية الجامعية التي نوقشت، والكتب التي حققت، ومراجعتها وإصدارها إليكترونية وورقية - كاملة أو مختصرة -بدلا من حبسها على أرفف المكتبات بالكليات.
- إنشاء مراكز بحثية وتخصصات علمية مستحدثة في الدراسات البينية.
- عقد دورات تدريبية وورش عمل للتوعية بأخلاقيات البحث العلمي في ضوء تحديات تطبيقات الذكاء الاصطناعي.
- إصدار وثيقة أزهرية تفصيلية تحدد أخلاقيات الباحث في التعامل مع مسائل العلم، لا سيما المختلف فيها، وكذلك في التعامل مع الأفكار العلمية وأصحابها بصورة تكفل تطبيقيا لا تنظيريا فقط عدم التعصب أو التجريح، بل قبول الحق وعرضه بطريقة تليق بالعلم والحق؛ ليكون ذلك أدعى للقبول، مع صدور معاقبة قانونية لكل من يخالف هذه الأخلاقيات والقرارات.
- التوصية بعقد ندوات دورية لمنسوبي الدراسات الإسلامية والعربية والإنسانية؛ لمناقشة قضايا البحث العلمي ومواكبة التطورات والمتغيرات.
- ضرورة تجديد مصادر البحث العلمي بإضافة مصادر غير
  تقليدية، مع ضرورة تنقية الأخبار والمرويات التاريخية، الواردة

- في كتب التراجم والطبقات بوصفها مصادر مهمة جداً لتطوير البحث العلمي التراثي.
- ضرورة توثيق النصوص العلمية والاطمئنان إلى صحتها، قبل استنباط الأحكام منها، ولا سيما في العصور التي شاع فيها الوضع والنحل.
- من المآخذ والسلبيات في الأبحاث العلمية المعاصرة: نشر بحوث ومقالات مكررة المنهج والنتائج، ونشر العديد من البحوث والمقالات المتعجلة والمتسرعة في إحصاءاتها واستنباطاتها، ووجود العديد من البحوث والمقالات التي اتسمت بالنقد الانطباعي، وكثرة الأبحاث المسروقة بطرق مختلفة في حجمها وطريقة سطوها!
- تعود ظاهرة الغموض أو الإبهام في الخطاب الحداثي المعاصر لعوامل عديدة، أبرزها طغيان التفلسف اللغوي، وهيمنة التقعر الاصطلاحي، والتأثر بالكتابات النقدية الأجنبية، دون نقد علمي لشبهاتها، والتأثر السلبي بالترجمات المضطربة، وغياب العقل الشارح، والمفسر.
- ينبغي استحداث ضوابط عملية في التوثيق العلمي من المصادر الرقمية، وذلك بسبب ما لوحظ من محدودية المنهج الوصفي التقليدي في استيعاب التطورات التقنية، لا سيما في مجال الفقه

المقارن للقضايا الاقتصادية الإلكترونية المعاصرة؛ فالبحث العلمي في حقل الفقه المقارن اليوم على مفترق طرق: إما أن يظل حبيس النظريات التقليدية، وإما أن يتبنى جرأة منهجية تليق بتعقيدات العصر الرقمى.

- من الخطايا المعرفية والعلمية الموجودة في باحثي هذا الزمان: تزوير المعرفة وتحريفها، ولبس الحق بالباطل، والإعراض عن الحق بعد تبينه، وإنكار الحق بعد العلم به، والإعراض عن استعمال أدوات التحصيل الحقيقية...وغير ذلك!
- ضرورة دعم المخرجات الطلابية للجامعات بشكل فعال ومستمر وقوي، وذلك من خلال تبني الكفاءات العلمية المتميزة من الطلبة والباحثين، وعقد دورات تنموية لهم، وتوظيفهم في مهمات تناسب كفاءاتهم في الداخل والخارج، وتوفير فرص عمل مناسبة تضمن استمرار عملهم البحثي والإفادة منه.
- استثمار الطاقات البشرية العلمية في جامعة الأزهر في عقد دورات تدريبية بعد انتهاء الدراسة الأساسية للطلاب الوافدين الناطقين بغير اللغة العربية؛ وأن تكون هذه الدورات خاصة في مجال التواصل الشفهي والكتابي باللغة العربية، مع تحصينهم من الأفكار المغلوطة والشبهات المثارة.

■ ينبغي تمهيد المناهج العلمية المقدمة إلى الطلاب الوافدين من العرب وغيرهم، وتذليلها، ومراعاة الفروق النفسية والعقلية والاجتماعية لدى كل طائفة منهم: تأليفا وتدريسا، بما يكفل تحقيق أهداف كل مقرر علمي.

هذا والله الموفق والهادي إلى سواء السبيل، وإليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه. وله وحده الحمد في الأولى والآخرة.

# فهرس الجزء الثالث

| الصفحة               | الموضوع                                                   | ۴  |  |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|----|--|
| القسم الأول: الوثائق |                                                           |    |  |
| 1744                 | الوثيقة الأولى                                            | -1 |  |
|                      | وثيقة الأزهر في التجديد في الفكر والعلوم                  | '  |  |
| 1787                 | الوثيقة الثانية                                           | -7 |  |
|                      | كَيْفَ نَسْتَخْرِجُ مَوضُوعَاتٍ لِلبُحُوثِ العِلْمِيَّة ؟ |    |  |
|                      | أ.د/ مُحمَّد مُحمَّد أبو مُوسَى                           |    |  |
|                      | الوثيقة الثالثة                                           |    |  |
| 1 W A W              | في أصول البحث العلمي                                      |    |  |
| 1704                 | للعلامة الأستاذ الدكتور: السيـد رزق الطـويل               | –٣ |  |
|                      | اختيار أ.د/ عوض إسماعيل                                   |    |  |
| 1770                 | الوثيقة الرابعة                                           |    |  |
|                      | ملاحظات في تحقيـق التـراث العربي                          |    |  |
|                      | للعلامة الأستاذ الدكتور؛ السيـد رزق الطويل                |    |  |
|                      | اختيار أ.د/ عوض إسماعيل                                   |    |  |
| 1777                 | الوثيقة الخامسة                                           | -£ |  |
|                      | أَيْسِنَ الخَللُ ؟ بِقلم محمود توفيقَ محمّد سعد           |    |  |

| 1749  | الوثيقة السادسة                                          |     |
|-------|----------------------------------------------------------|-----|
|       | فريضة علاقة الباحث البلاغي بأسفار البلاغيين والمفسّرين   | -0  |
|       | i.د. محمود توفيق محم <i>د سعد</i>                        |     |
| 17.61 | <u>الوثيقة السابعة</u>                                   |     |
|       | أركان فريضة البحث العلمي البلاغي في بيان الوحي           | į   |
|       | في البحوث الجامعية لنيل درجة علمية                       | -,  |
|       | أ.د. محمود توفيق محمد سعد                                |     |
| ١٦٨٦  | الوثيقة الثامنة                                          |     |
|       | في شأن تطوير برنامج الدراسات العليا في جامعة الأزهر      | -٧  |
|       | بقلم أ.د. محمود توفيق محمد سعد                           |     |
|       | الوثيقة التاسعة                                          |     |
| 17+1  | أوضاع الدراسات العليا في الكليات الأصيلة في جامعة الأزهر | -А  |
|       | أ.د. محمد كاظم حسن الظواهري                              |     |
| 14+4  | <u>الوثيقة العاشرة</u>                                   |     |
|       | العلوم الإنسانية في عصر العولمة                          | –٩  |
|       | أ.د. محمد كاظم حسن الظواهري                              |     |
| 1717  | الوثيقة الحادية عشرة                                     |     |
|       | مقترح: نظام الساعات المعتمدة في الدراسات العليا          | _1. |
|       | في الكليات الأصلية في جامعة الأزهر                       | ,   |
|       | أ.د. محمد كاظم حسن الظواهري                              |     |

| القسم الثاني: الشهادات وجلسة تأبين العلامة محمود توفيق سعد |                                                                                       |      |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 1414                                                       | محمود <u>توفيق في سطور</u><br>بقلم: أ.د/ محمد كاظم الظواهري                           | -11  |
| 1749                                                       | <u>ترك فراغا لا يُملأ</u><br>بقلم: أ. د/ سلامة جمعة داود                              | -17  |
| 1740                                                       | <u>كان فريدًا في كل شيء</u><br>بقلم أ.د/ سعيد أحمد جمعة                               | -17  |
| 1447                                                       | <u>البليغ المؤدب</u><br>بقلم: أ.د/ صبري أبو حسين                                      | -1 £ |
| 1754                                                       | <u>شيخي كما عرفتُه</u><br>بقلم أ.د/ صبحي إبراهيم المليجي                              | -10  |
| 1484                                                       | <u>الزاهد الذي عاش يوم مات</u><br>بقلم أ.د/ عادل السيد الفقي                          | -17  |
| 1404                                                       | ما للبلاغة تُكْلَى ؟ ٢٩<br>إلى أستاذي الدكتور محمود توفيق سعد<br>شعر : محمد فتحي نصار | -17  |
| 177.                                                       | رثاء الدكتور محمود توفيق رحمه الله تعالى<br>شعر: إيثار البنا                          | -14  |
| 1777                                                       | توصيات المؤتمر                                                                        | -19  |