



# جامعة الأزهر كلية اللغة العربية بأسيوط الجلة العلمية

تَجليات نجد في مسرح شوقي الشعري العربي مجنون ليلى
انموذجاً دراسة وصفية تحليلية وفق المنهج الأسلوبي
Manifestations Of Najd in Shawqi's Arabic
Poetic Theatre: Majnun Layla as a Model: A
Descriptive and Analytic Study According to
the Stylistic Approach

## إعداد

# يحيى علي يحيى آل مقرح القحطاني

باحث دكتوراه في جامعة الملك خالد بأبها

(العدد الرابع والأربعون)

(الإصدار الرابع-نوفمبر)

(الجزء الأول (١٤٤٧ه /٢٠٢٥م)

الترقيم الدولي للمجلة (9083 -2536 (ISSN) رقم الإيداع بدار الكتب المصرية: ٢٠٢٥/٦٢٧١





# تجليات نجد في مسرح شوقي الشعري العربي مجنون ليلى أنموذجاً دراسة وصفية تحليلية وفق المنهج الأسلوبي

# يميى علي يميى آل مقرح القمطاني

باحث دكتوراه في جامعة الملك خالد بأبها

البريد الإلكتروني : YLNR73@gmail.com

#### اللخص:

هذه الدراسة تبحث في حضور نجد في مسرح شوقي الشعري العربي، من خلال المكان والزمان والشخصيات، والحوار، والسرد، واللغة والثقافة... وهذا الحضور يذكّر بمكانة هذا الإقليم في الأدب العربي، بدأ بالشعر الجاهلي ثم عصر صدر الإسلام ثم العصر الأموي، حتى بدأ أفوله في العصر العباسي وما بعده؛ وعودته للظهور مرة أخرى في العصر الحديث على لسان شوقي، يمثل يقظة تدعو أبناء هذا الإقليم لاستلهام مجد الأجداد والعودة الفكرية لمواصلة الشعر والأدب، ولكن بقضايا هذا العصر.

**الكلمات المفتاهية:** أحمد شوقي، تجليات نجد، مسرح شوقي الشعري، مجنون ليلي، يحيى على آل مقرح، الشعر المسرحي، نجد في مسرح شوقي.

# Manifestations Of Najd in Shawqi's Arabic Poetic Theatre: Majnun Layla as a Model: A Descriptive and Analytic Study According to the Stylistic Approach

Yahya Ali Yahya Al-Muqrih Al-Qahtani PhD researcher at King Khalid University in Abha

Email: YLNR73@gmail.com

#### **Abstract:**

This study examines the presence of Najd in Shawqi's Arabic poetic theater, through place, time, characters, dialogue, narration, language, and culture... This presence recalls the significance of this region in Arabic literature, starting from pre-Islamic poetry, then the early Islamic era, followed by the Umayyad era, until its decline in the Abbasid era and beyond; and its reappearance again in the modern era through Shawqi's voice, representing an awakening that calls on the people of this region to draw inspiration from the glory of their ancestors and to intellectually return to continue poetry and literature, but addressing the issues of this era.

**Keywords**: Ahmed Shawqi, Manifestations of Najd, Shawqi's poetic theater, Majnun Layla, Yahya Ali Al-Muqrih, theatrical poetry, Najd in Shawqi's theater.

#### مقدمة:

المسرح فن أدبي طارئ على الأدب العربي، حيث وصل إلى البلاد العربية في منتصف القرن التاسع عشر الميلادي، بعد عودة البعثات العلمية والتبشيرية إلى الشام، ثم مصر، ثم بقية الوطن العربي.

وقد كان شوقى ضمن هذه البعثات التي ارتحلت سنة ١٨٨٦م إلى أورويا للعلم والأدب، فدرس في جامعتي " منبلييه" و"باريس" في فرنسا، ومكث بهما أربع سنوات، وقد ألفي شوقي (شكسبير) ملكا متوجاً على عرش الشعر العالمي، فغبطه شوقي على هذه المكانة العالمية المرموقة، وعقد العزم على تتبع خطواته الفنية، فوجده قد تخصص في المسرح الشعري، فسلك الطريق ذاته متشبهًا به رغم المصاعب والمشاق، فهذا فنٌ غير معروف في الأدب العربي؛ ولكن عبقرية شوقى وشغفه سوف يذللان الصعاب ويصنعان المجد، فكتب شوقى ست مسرحيات، فيها " تناص " مباشر أو غير مباشر مع مسرحيات شكسبير... و يعنينا هنا مسرحية (مجنون ليلي)، فبعد أن قرأ شوقى مسرحية ( روميو وجولييت ) وجد أن شكسبير ختم هذه الملهاة بنهاية " دراماتيكيـة" حيث انتحر "روميـو" وتبعتـه "جولييت"، ليعلنـا دفن العداوات وانتصـار الحب، فذاع صيت هذه المسرجية وصنعت من "جولييت" أيقونة للعشق والغرام في أوروبا والعالم؛ فأعجبتُ هذه النهاية شوقي، وفتحت أمامه فكرة أدبية عظيمة، ليكرر الفكرة في الأدب العربي، نعم قرر شوقي- الابن لرجل كردي وأم تركية -أن يُقلّب في كتب التراث العربي لعله يجد لهذه المسرحية الغرامية مكافئا، فوجد في كتب الأدب عدداً من القصص الغرامية تؤرخ للأدب العذري، وتتقاطع في قيمها ومبادئها مع مسرحية (روميو وجولييت)، فكتب مسرحية (مجنون ليلي)، وقد تشابهت المعالجة الدرامية مع معالجة شكسبير لمسرحيته، فلم يكن شوقي مقلداً، بل كان رائداً أصيلاً للمسرح الشعرى العربي تتلمذ على طريقته الكثير من الشعراء.

### أهداف البحث:

- إبراز بنية عناصر المسرحية التي جعلها شوقي عماداً لمسرحه الشعري (المكان، الزمان، الشخصيات، الأحداث، القيم والمبادئ، المتن الحكائي).
  - دراسة أسباب اعتماد شوقي على البيئة النجدية في تقديم مسرحه الشعري. والبحث سيجيب عن الأسئلة التالية:
- . ما الذي دفع شوقي المصري الجنسية شعوبي العرق أن يصنع من أبناء نجد عناصر لمسرحه الغرامي؟
- . ماذا وجد شوقي في بنات العرب الأقحاح ليصنع منهن أيقونات للغزل العذري العربي؟
- \* أهمية البحث، هذا البحث لم يطرق من هذه الزاوية، ولذا ستجد فيه المكتبات والجامعات والدارسون ما يفيدها في هذا المجال.
  - \* حدود البحث الزمانية والمكانية والموضوعية:

الحدود المكانية: بيئة نجد مجملة وفي مسرحية ليلي والمجنون مفصلة •

**الحدود الزمانية**: من العصر الجاهلي حتى نهاية عصر بني أمية مروراً برؤية العصر الحديث لنجد.

المدود الموضوعية: عناصر مسرحية مجنون ليلي لدى شوقي.

ومن فرضيات هذا البحث: أن شوقي يرى أن (الحكي) كما قال ياكبسون هو العمود الفقري لأي مسرحية أو رواية أو قصة وقد كَثُر الحكي في ثقافة العرب.

ثانياً: أراد شوقي أن يفاخر بالعرب الأمم الأخرى وبالذات الإنجليز.

ثالثاً: رأى شوقي أن سبب نجاح شكسبير هو عنايته بقيم أمته العليا فعزم على أن يحذو حذوه، فيبرز هذه القيم.

#### الدراسات السابقة:

هذا البحث بكر في بابه لم يلفت انتباه الباحثين والنقاد؛ إلا أن شوقيا ومسرحه قد حظي بالكثير من الدراسات السابقة، وسوف نذكر هنا عدداً من عناوين هذه الدراسات التي طرقت مسرح شوقي بوجه عام، ومسرحية "مجنون ليلى"، بوجه خاص، والتي شكلت علامة بارزة وأهمية كبرى في مسيرته المسرحية كرائد للمسرح الشعري العربى، أثرى المكتبة العربية.

1. "أحمد شوقي: دراسة تحليلية في مسرحه الشعري" للدكتور محمد مندور: تعد هذه الدراسة من أهم المراجع النقدية التي حللت أعمال شوقي المسرحية، حيث يتعمق مندور في بنية المسرحيات، شخصياتها، لغتها الشعرية، وتأثر شوقي بالمسرح الغربي. من المؤكد أن "مجنون ليلى" تحظى بتحليل مفصل في سياق هذا العمل.

## ٢ . "التيار الدرامي في مسرح شوقي" للدكتور على الراعي:

وفيها يتناول الراعي الجانب الدرامي في مسرح شوقي، وكيف بنى شوقي أحداثه وصراعاته. من المرجح أن يقدم تحليلًا نقديًا لكيفية تطور الحبكة الدرامية في مسرحياته مثل "مجنون ليلى" و"عنترة".

### ٣ . "مسرح شوقى بين الأصالة والمعاصرة" للدكتور لويس عوض:

في هذه الدراسة يركز عوض على مدى توفيق شوقي في الدمج بين التراث العربي الأصيل، والتقنيات المسرحية الحديثة التي تأثر بها من الغرب. يمكن أن يلقي الضوء على كيفية تجلي هذه الثنائية في مسرحيتين ك"مجنون ليلى" (التي تعتمد على قصة تراثية) و"عنترة" (التي تمثل شخصية عربية بطولية).

٤ ـ "دراسات في المسرح العربي الحديث" للدكتور إبراهيم حمادة:

يقدم حمادة رؤى نقدية متعددة للمسرح العربي الحديث، ومن الطبعي أن يتضمن ذلك تحليلًا لأعمال شوقي الرائدة. يمكن أن تجد فيه فصولاً مخصصة أو إشارات مهمة لمسرحيتي "مجنون ليلي" و "عنترة".

٥ ـ " الصراع في مسرح أحمد شوقى" للدكتورة نوال السعداوى:

مع أن نوال السعداوي معروفة بأعمالها النسوية، إلا أن لها دراسات أدبية، ويمكن أن تكون قد تناولت الصراعات النفسية والاجتماعية في مسرح شوقي، خصوصًا في مسرحيات مثل "مجنون ليلى" التي تتناول صراع العشق، و"عنترة" التي تركز على صراع البطولة والهوية.

٦. "شعرية المسرح عند أحمد شوقى" للدكتور السيد إمام:

تتناول هذه الدراسة الجانب الشعري واللغوي في مسرح شوقي، وكيف استخدم شوقي الشعر لخدمة البناء الدرامي. ستقدم بالتأكيد تحليلًا عميقًا للغة المستخدمة في "مجنون ليلي" و"عنترة" وتأثيرها على المشاهد أو القارئ.

٧ . "أحمد شوقى رائد المسرح الشعري" للدكتور فاروق خورشيد:

تتناول هذه الدراسة ريادة شوقي في المسرح الشعري، وتركز على جهوده في تأسيس هذا النوع الأدبي في الأدب العربي. من المرجح أن يتطرق إلى دور مسرحيتي "مجنون ليلى" و"عنترة" في ترسيخ هذه الريادة.

وقد اعتمد هذا البحث على عدد من المصادر والمراجع ومنها:

- مسرحية مجنون ليلى، للشاعر أحمد شوقي، الناشر، مؤسسة هنداوي، 2011، القاهرة جمهورية مصر العربية.
- معجم البلدان، ياقوت الحموي، الناشر، دار صادر، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 1995
  - . ديوان امرئ القيس بن حجر، دار الأرقم بن أبى الأرقم، بيروت، لبنان.
  - . لسان العرب لابن منظور الأنصاري، دار صادر، بيروت، لبنان، 1414هـ

والبحث يتكون من مقدمة وتمهيد وثلاثة مباحث جاءت على النحو الآتى:

- المبحث الأول: الإطار النظري للبحث .
- المبحث الثاني: تجليات نجد في مسرح شوقى الشعري العربي.
- المبحث الثالث: تحليل مسرحية "مجنون ليلى" وفق المنهج الأسلوبي.

#### التمهيد: غراس نجد

الغرباء والبعداء الذين يقرؤون أشعار شعراء نجد أو يستمعون لها من العصر الجاهلي حتى اليوم خاصة في وصفهم لنجد ومفاليه و مصائفه ومرابعه ووصفهم لعراره وخزاماه ونفله وظباه وفتياته الممتلئات رقة وأنوثة وعذوية... فإنهم يطربون لرقة تلك الأشعار وعذويتها وحسن تلك المناظر ويهاء تلك المطالع، حتى ليخيل إلى هؤلاء المستمعين سهول (الرافيرا) أو (سفوح الأنديز)، أومروج الأطلسي... بينما الحقيقة أن صحاري نجد قاسية على أبنائها شديدة الحرارة والجفاف في الصيف قارصت في الشتاء، العيش فيها ضرب من المغامرة وهذه الحقيقة السطحية بينما حقيقة الحقيقة أن نجدا قد تخلت عن المشاهد المادية والنبت والكلأ والماء النمير والهواء العليل لغيرها وتخصصت في إنبات الأبطال الذين صنعتهم في مصانعها وعلمتهم في معاهد قسوتها، وصقلتهم بلفيح سمومها وزمهرير شتائها، فالذي يسبر أغوار هذه الجرداء الغبراء يجد أنها قد أنبتت الأبطال الذين يتنافسون مع أنفسهم، فلا يشبههم إلا هم فهي مزرعة للأبطال والقادة والحكماء والشجعان والأذكياء أصحاب الفطنة والكياسة والدهاة أصحاب الذكاء والحيلة عبر العصور، حتى إن الحسد ليلجم أعداءهم من كثرة الفرسان الشجعان الأبطال الذين أنجبتهم هذه الصحراء فلا يجد أحدهم له ندا من أمم الأرض إلا من بني جلدته، بل إن هذه الصحراء خالية من المظاهر المادية لكنها مليئة بالمظاهر المعنوية والقيم الإنسانية العالمية، فالكرم قد فاز به حاتم طي، والقيادة في أبناء باهلة، والرئاسة في بني ماء السماء، وفي غسان، وفي بني وائل، والشعر في كندة، والفروسية في بكر وتغلب، والحب في بني عذرة، والشجاعة في مراد، والتضحية في الأزد، والدهاة في ثقيف، والشدة في بني تميم، والاستبسال في بني حنيفة، والصدق في كل هؤلاء. فهؤلاء هم نبت الصحراء وغراسها نعم صحراء نجد، وهم يحملون هذه القيم الإنسانية العظيمة منذ جاهليتهم حتى تفنى هذه البسيطة، وهي حضارة روحية عظيمة كأنها قادمة من السماء، فخلت

آثارهم من الماديات التي فنيت شعوب الأرض وهم عبيد لها، وهذه القيم والمبادئ هي دروس تلقوها من صحرائهم التي علمتهم هذه القيم النبيلة، فلها أن تفتخر على كل الدنى ولا يجاريها مكان سوى الحجاز.

# المبحث الأول: الإطار النظري لحة عن بيئة نجد في الأدب والجغرافيا والتاريخ.

سنبحث عن معنى نجد اللغوي في لسان العرب، فهي بمعنى "الارتفاع والعلو، وهو المعنى الأساسي، فكل ما ارتفع من الأرض فهو نجد، ومنه يقال نَجَدَ الشيء: ارتفع، وتجمع نجد على: نجود ونجاد، ويطلق أيضا على الطريق الواضح، ويطلق النجد على الطريق الواضح البين، كذلك تطلق على الشجاعة والكرم، حيث يستخدم للرجل الشجاع الكريم، ومن معانيه الإعانة والنصرة فيقال: رجل نجيد، ومن معانيها الأرض المرتفعة "(۱)

وصف نجد عند الجغرافيين؛ إقليم نجد اليوم بالتأكيد ليس هو نجد في العصور المتقدمة، فنجد الذي عاصمته الحجر أكبر بكثير من نجد الذي عاصمته الرياض؛ فهو يمتد شرقا حتى البحرين (الإحساء اليوم) ثم يمتد شمالا حتى حائل اليوم ثم ينحني غرباً حتى الحرة\*(۱) والتي يبدأ منها إقليم الحجاز، ثم ينحرف جنوبا على نرى جبال السروات فتقع الطائف على شماله وما سال إلى الشرق من جبال السروات فهو نجد و ما انحدر إلى الأغوار غربا فهو من تهامة حتى سراة تهامة قحطان، ثم ينحرف شرقاً حتى يصل إلى نقطة البداية على أطراف الإحساء؛ قال ياقوت الحموي في معجم البلدان في وصف حدود نجد" الأرض في ارتفاع من الجبل معترضا بين يديك يرد طرفك عما وراءه، يقال: اعل هاتيك النجاد وهذاك النجاد بوجه، وقال: ليس بالتشديد الارتفاع، وقال الأصمعي: هي نجود عدّة، منها: نجد برق واد باليمامة ونجد

<sup>(</sup>١) ابن منظور. جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الأنصاري المصري الإفريقي: لسان العرب، الجزء الثالث، صفحة 445،ط،3، دار صادر، بيروت، لبنان، 1414هـ.

<sup>(</sup>٢) الحرة: أرض ذات حجارة سوداء يصعب السير فيها وجمعها حرار وهي تفصل بين إقليمي نجد والحجاز.

خال ونجد عفر ونجد كبكب ونجد مريع، ويقال: فلان من أهل نجد، وفي لغة هذيل والحجاز: من أهل النّجد، قال أبو ذؤيب:

في عانية بجنوب السِيِّ مَسْربها غَورٌ وَمَصدرُها عَن مائِها نُجُدُ (١)

قال: وكل ما ارتفع عن تهامة فهو نجد، فهي ترعى بنجد وتشرب بتهامة، وقال الأصمعي: سمعت الأعراب تقول: إذا خلّفت عجلزًا مصعدًا فقد أنجدت، وعجلز فوق القريتين، قال: وما ارتفع عن بطن الرمّة، والرمة وادٍ معلوم ذكر في موضعه، فهو نجد إلى ثنايا ذات عرق، قال: وسمعت الباهلي يقول: كل ما وراء الخندق الذي خندقه كسرى، وقد ذكر في موضعه، فهو نجد إلى أن تميل إلى الحرّة فإذا ملت إليها فأنت بالحجاز، وقيل: نجد إذا جاوزت "عنيبا" إلى أن تجاوز "فيد" وما يليها، وقيل: نجد هو اسم للأرض العريضة التي أعلاها تهامة واليمن وأسفلها العراق والشام.

قال السكري: حد نجد ذات عرق من ناحية الحجاز كما تدور الجبال معها إلى جبال المدينة، وما وراء ذات عرق من الجبال إلى تهامة فهو حجاز كله، فإذا انقطعت الجبال من نحو تهامة فما وراءها إلى البحر فهو الغور، والغور وتهامة واحد، ويقال إن نجدا كلها من عمل اليمامة، وقال عمارة بن عقيل: ما سال من ذات عرق مقبلا فهو نجد إلى أن يقطعه العراق، وحد نجد أسافل الحجاز وهودج وغيره، وما سال من ذات عرق موليا إلى المغرب فهو الحجاز إلى أن يقطعه تهامة، وحجاز يحجز أي يقطع بين تهامة وبين نجد، والذي قرأته في كتاب جزيرة العرب الذي رواه ابن دريد عن عبد الرحمن عن عمه: وما ارتفع عن بطن الرمة يخفف ويثقل فهو

<sup>(</sup>١) فراج. عبد الستار أحمد: ديوان الهذليين، الجزء 1،دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية، ص12٠



نجد، والرمة فضاء يدفع فيه أودية كثيرة، وتقول العرب عن لسان الرمة: كلَّ بَنيَّ فَإِنَّهُ يُحْسيني إِلَّا الجَريبَ فَإِنَّهُ يرْويني.

والجريب: وادٍ عظيم يصب في الرُمّة، قال: وكان موضع مملكة حجر الكندي بنجد ما بين طمية وهي هضبة بنجد إلى حمى "ضرية" إلى "دارة جلجل" من العقيق إلى بطن نخلة الشامية إلى حزنة إلى اللقط إلى أفيح إلى عماية إلى عمايتين إلى بطن الجريب إلى ملحوب إلى مليحيب، فما ارتفع من بطن الرمة فهو نجد إلى ثنايا ذات عرق، وعرق هو الجبل المشرف على ذات عرق، وقال العتبي: حدثنا الرياشي عن الأصمعي قال: العرب تقول إذا خلّفت عجلزا مصعدا حتى تنحدر إلى ثنايا ذات عرق فإذا فعلت ذلك فقد أتهمت إلى البحر، وإذا عرضت لك الحرار وأنت تنجد فتلك الحجاز، تقول: احتجزنا الحجاز، فإذا تصوّبت من ثنايا العرج فقد استقبلت الأراك والمرج وشجر تهامة، فإذا تجاوزت بلاد فزارة فأنت بالجناب إلى أرض كلب(۱)، ولم يذكر الشعراء موضعا أكثر مما ذكروا نجدا وتشوقوا إليها من الأعراب المتضمرة، وسأورد منه ههنا بعض ما يحضرني، قال الصمة القشيرى:

قفا ودعا نجداً ومن حل بالحمى وقل لنجد عندنا أن يودعا بنفسي تلك الأرض ما أطيب الربا وما أحسن المصطاف والمتربعا (٢)

فإذا كان رأس نجد في اليمن وأسفلها في العراق فإن شرقها في الإحساء وغربها في الحرة ،

\*أشهر معالم نجد التي ذكرها الشعراء في العصر الجاهلي: إقليم نجد إقليم كبير جدًا سنذكر أشهر أقاليمها قديماً وما قاله الشعراء الجاهليون فيها؛ ومن أشهر

<sup>(</sup>١) لسان العرب، المرجع السابق، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) الصمة بن عبد الله القشيري: ديوان، تحقيق عبد العزيز محمد الفيصل، النادي الأدبي الأدبي الرياض 1981 ص78 م

مناطقها اليمامة وحجرها، والقصيم وعيونها وحائل وجبليها والعالية وتثليث وهضابها وسوف نرتبها ترتيبا معجميا.

\*تثلیث: هي اليوم محافظة من كبرى محافظات منطقة عسير، وبقع في الجنوب الغربي لنجد، وسميت على واديها الذي تبدأ مصابه من جبل شيبة في بلاد سنحان وينساب شرقا حتى يلتقي مع وادي بيشة ثم ينساب حتى ينتهي في رمال وادي الدواسر، وقد قال عنه الهمداني " تثليث وادٍ في نجد على بعد يومين من جُرش وثلاث مراحل من نجران إلى ناحية الشمال " وتسكنه قبائل من قحطان منها زبيد ومذحج (عبيدة)؛ وتثليث موطن الفارس الشجاع عمرو بن معد يكرب الزبيدي، حيث يقول:

بتثليث ما ناحيت بعدي الأحامسا(١)

أعباس لو كانت شيار جيادنا

وقال كعب بن زهير:

كما جلّت العظم العصى المقدما(٢)

وتثليث مندج جلت لنا الناس

\* رماح: وهي: محافظة إلى الشمال الشرقي من الرياض، قال ياقوت الحموي: "
سميت بهذا الاسم لالتقاء الأشجار بها" وقيل سميت بهذا الاسم لأن رمالها تشكلت
بفعل الريح على هيئة رماح، وعرفت بكثرة الرياض والفياض، ومن أشهر رياضها
(التنهات، خريم، نساح)، وقد رعتها الظباء منذ القدم، لأنها تجد في فياضها مراعِ
وفيرة ومياه متجمعة، وقد قصدها الصيادون من أطراف الجزيرة لهذا السبب حيث
يقول الشنفرة الأزدى:

وأرعسن ذا أنيساب بسه يتقسى

وأغوض محفوف على رماحه

<sup>(</sup>٢) كعب بن زهير: الديوان، دار الأضواء، بيروت، لبنان، ص88٠



<sup>(</sup>١) الأصفهاني. أبو الفرج: الأغاني، دار صادر، بيروت، لبنان، ص323٠

ويسوم برماح كرمح ابن مقبل أجاذبه صعب القياد ملحما وقال ذو الرمّة:

وفي الأظعان مثل مها رماح عليه الشمس فالدرع الظلالا(١) وقال جرير:

يُكَلِّفُنْ يَجتَ زِعنَ عَلَى رُماحِ (٢)

\*حائل، وهي الآن منطقة من كبرى المناطق في المملكة العربية السعودية، وتقع في الطرف الشمالي لنجد، عُرفت بجبليها (أجا وسلمى) هذه المنطقة غنية بالتراث بسبب الحضارات التي تعاقبت عليها، ولكن يهمنا ما قاله عنها الشعراء الجاهليون؛ حيث يقول امرؤ القيس:

أَبَت أَجَاً أَن تُسلِمَ اليوم جارَها فَمَن شاءَ فَليَنهَض لَها مِن مُقاتِلِ تبيت لبوم جارَها وأسرتها غبا بالطراف حائل وأسرتها غبا بالطراف حائل وقال طرفة بن العبد:

لِخَوْلَــةَ أَطْــلالٌ بِبُرِقَــةِ ثَهْمَــدِ بِروضــة دعمــي فأكنـاف حائــل

تَلُوحُ كِبَاقِي الْوَشْمِ فَي ظَاهِر اليَدِ ظَلْتَ بِهِا أَبِكِي وَأَبِكِي إِلْيَ الْغَدُ (٣)

<sup>(</sup>١) ذو الرمة. ديوان شعر، تحقيق، عبد القدوس أبو صالح، الدار، دار الفكر، بيروت، لبنان، الجزء الأول، ص253٠

<sup>(</sup>٢) أبو عبيدة، معمر بن المثنى، الخصومات الشعرية، تحقيق أبو الفضل إبراهيم تحت عنوان النقائض بين جرير والفرزدق، دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية، الجزء الأول، ص 197٠٠

<sup>(</sup>٣) طرفة بن العبد: ديوان شعر، تحقيق، علي صبح، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ص٠٥٠

ومن الشخصيات التي خُلدت في حائل حاتم طيء، الشاعر الكريم الذي خلّد ذكره وجعل الكرم قيمة عربية خالصة، فقد أمر عبده أن يوقد النيران على رؤوس الجبال ليهتدي لها المدلج ووعده بالعتق إن جلب له ضيفاً؛ حيث يقول:

أَوقِد فَإِنَّ اللَيلَ لَيلٌ قَرُ وَالرَيحَ يا موقِدُ ريحٌ صِرُ عَلَّ اللَيلَ لَيلٌ قَرُ اللَيلِ اللَّهِ مَن يَمُرُ اللَّهِ اللَّهِ مَن يَمُرُ اللَّهِ عَلَى يَمُرُ اللَّهِ عَلَى يَمُرُ اللَّهُ مَن يَمُرُ اللَّهُ عَلَى يَمُرُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى الللْمُ عَلَى الللْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّمُ عَلَى الللْمُ عَلَى الللْمُ عَلَى اللْمُ عَلَى الللْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُ عَلَى الللْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِّمُ عَل

"عالية نجد. ينقسم نجد إلى إقليمين العالية والسافلة فالعالية هي ما والى الحجاز، وسميت بالعالية؛ لأنها أعلى مكان في نجد، فمن اتجه من الحجاز أو الجنوب إلى الشرق باتجاه اليمامة فهو حادر ومن جاء من اليمامة باتجاه الحجاز فهو مصعد، وفيه عدد من المحافظات الكبيرة تبدأ بالدوادمي والقويعية، وعفيف، والخرمة، ورنية وتربة وبيشة ومهد الذهب، والحناكية والحائط، ومن معالمها البارزة (جبل حضن) وهو جبل شمال محافظة تربة، معترض من الشمال إلى الجنوب، ويطلق عليه أيضا ضلع (البقوم)، نسبة إلى القبيلة التي تسكن تلك المحافظات، وقد قبل من رأى حضناً فقد أنجد، فقد قال الشاعر المتلمس:

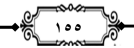
إن العلاف ومن باللوم من حضن لما رؤوا أنه دين خلابيس(١)

وقال جرير:

يرمسى به حضن لكاد يرول

لو أن جمعهم غداة مجاشعن

<sup>(</sup>٢) المتلمس الشعر: ديوان شعر، تحقيق، علي صبح، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ص125.



<sup>(</sup>١) حاتم الطائي: ديوان شعر، تحقيق، محمد عبد المنعم خفاجي، الجزء الأول، دار صادر، بيروت، لبنان، ص95٠

\*عيون الجواء (القصيم) هذا الإقليم من أشهر أقاليم نجد حضوراً في الشعر الجاهلي وهو إقليم يقع شمال اليمامة وجنوب حائل، ومن معالمه الشهيرة (أبانان) جبلان مثل السنامين؛ أبان الأحمر وأبان الأسمر يقعان بالقرب من النبهانية؛ قال عنه امرؤ القيس:

كبير أناس في بجاد مزمل(١)

كان أبان في أفانين وبله

فَلَستُ بتاركِ ذِكرى سُلَيمى

طَـوالَ الـدَهر مـا إبتَلَـت لَهـاتي

وَتَشْسِبِيبِي بِأُخْسِ بَنْسِي عِدانِ وَمَا تَبَسَ عِدانِ وَمَا تَبَسَ الْخَوالِدُ مِن أَبانِ

وعيون الجواء وقعت فيها معارك داحس والغبراء بين قبيلتي عبس وذبيان.

قال عنترة:

وقال زهير:

يا دارَ عَبلَةَ بِالجَواءِ تَكَلَّمي وَعَمي صَباحاً دارَ عَبلَةَ وَإِسلَمي (٢)

\*اليمامة وحجرها؛ وهو إقليم وسط نجد وعاصمته الحجر قديماً وحديثا (الرياض) وهي أهم أقاليم نجد، ولها وادٍ شهير بوادي حنيفة نسبة إلى القبيلة التي تسكن على ضفافه.

ومن الشخصيات الشهيرة في نجد (زرقاء اليمامة) وهي امرأة حادة البصر ترى على مسافة أيام حيث رأت جبل (رأس كلب) مرتفعاً على غير عادته فأخبرت قومها (طسم وجديس) بأنه جيش قام لغزوهم فسخروا منها فقدم الجيش وأبادهم جميعاً

<sup>(</sup>١) امرؤ القيس، ديوان شعر، تحقيق، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهر، مصر، ص86

<sup>(</sup>٢) عنترة بن شداد، ديوان شعر، تحقيق، محمد سعيد مولوي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ص 245٠

ولذلك سمو بالعرب البائدة، وقد قال الأعشى في ذكر قصتها:

إذا نظرت نظرة ليست بكاذبة إذ يرفع الأل رأس الكلب فارتفع

وقال عمرو بن كلثوم في معلقته يصف جبل اليمامة أو جبل العارض الذي يسمى اليوم بجبل طويق:

فَأَعرَضَ تِ اليَمامَ فَ وَإِسْ مَخَرَّت كَأُس يافٍ بِأَيدي مُص لِتينا(١)

<sup>(</sup>۱) عمرو بن كلثوم الشاعر، ديوان شعر، شرح المعلقات السبع، للزوزني، دار الكتب العلمة، بيروت، لبنان، ص153

# • المجنون بين الحقيقة والأسطورة:

أطل علينا العصر الحديث للأدب بكتّاب لهم وزنهم في عالم الأدب والنقد فكلماتهم مسموعة، وآراؤهم راجحة فهم أول من قرأ كتب التراث قراءة نقدية وفقا للمنهاج النقدية الحداثية القادمة من الغرب، وعلى رأس هؤلاء طه حسين ومحمد مندور، فالأول شكك في قصة (مجنون ليلي) واعتبرها أسطورة من الأساطير، بينما الثانى قبل نواتها وأنكر الهالة التي رافقتها والنهاية الدرامية التي انتهت عليها فكان أقرب منه إلى الموافقة بين الآراء المختلفة حول هذه القضية، ويرأى هذين العلمين اعتبر الكثير من الباحثين أن قصة مجنون ليلى أسطورة من صنع الرواة المتأخرين في العصر العباسي؛ وعند البحث والتقصي عن أصل التشكيك نجد أنه من صنع أبي الفرج الأصفهاني صاحب الأغاني، فلما جاء إلى قصة مجنون ليلى كان هدفه جمع التراث صحيحه وسقيمه، وقد أدرك أن بعض المرويات حول هذه القصة أسطورية (مثل حديث المجنون مع الطير والوحوش ) فشكك فيها، فمن هنا بدأ الشك في هذه القضية وإنتقل الشك إلى أصلها ونواتها؛ والرأى الحصيف أن نعود إلى جامعي التراث من الكتاب والنقاد الكبار المعاصرين للمجنون لنرى مقولاتهم ونسمع آراءهم، ولنبدأ بشيخهم جميعاً أبى عمرو بن العلاء التميمي، عالم اللغة وأحد القراء السبعة (ت. سنة ١٥٤ هـ) حيث قال : " أدركت زمانا وما يذكر فيه الحب إلا ومجنون ليلي مضرب المثل فيه " <sup>(١)</sup>.

أبو عمرو الشيباني (ت ٢٠٦ هـ) عالم لغوي عاصر الأصمعي، كان ينقل أشعار قيس بن الملوح العامري ويستشهد بها في النحو ولم يورد ما يفيد التشكيك في هذه القصة.

<sup>(</sup>١) أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، دار صادر، بيروت، لبنان، الجزء الثاني، ص555٠

الأصمعي عالم لغوي معروف وناقد فذ (ت ٢١٦ هـ) كان ينقل أخبار مجنون ليلى باسمه حيث قال هو قيس بن الملوح العامري وكان يروي أشعاره في الأصمعيات ومما قال في هذه القضية "كان المجنون لا يهيم إلا بليلى، وليلى لا تهيم إلا بالمجنون، وكذب من قال إنها هامت بغيره " (۱).

من هذه الآراء المتقدمة الحصيفة فإن الحقيقة التي لا لبس فيها أن قيس بن الملوح العامري وحبيبته ليلى بنت مهدي العامري حقيقة تاريخية لا لبس فيها، وأما حديث قيس مع الطير والوحوش فهذا من لغة الشعراء، الشعر له لغته الخاصة" انزياحية "كما قال ياوس، يجب أن نقبلها كما نقبلها في بقية الأشعار والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الأغاني، المصدر السابق، ص553.



# المبحث الثاني تجليات نجد في مسرح شوقي الشعر.

#### • الشخصيات:

ليست المسرحية مجرد سرد لقصة الحب التقليدية، بل هي تأمل عميق في طبيعة الحب كقوة قدرية طاغية تُهزم أمامها الأعراف الاجتماعية والقبلية وتصوير للصراع بين العاطفة الفردية والواجب الجماعي، والجدول التالي يثبت أن شخصيات مسرحية (مجنون ليلى)؛ شخصيات حقيقية، تنتمي إلى قبائل بدوية في نجد وهو من دلالات تجلى نجد.

| النفسي                                       | الثقافي | الاجتماعي              | المادي                           | أبعادها<br>الشخصية        |
|----------------------------------------------|---------|------------------------|----------------------------------|---------------------------|
| أصيب بالجنون في                              | شاعر    | أعزب                   | شاب<br>هزیل البدن،<br>طویل الشعر | قيس بن<br>الملوح العامري  |
| أصيبت بالهم بسبب<br>تزويجها من غير<br>عشيقها | شاعرة   | تزوجت<br>من ورد الثقفي | فتاة<br>جميلة ذكية               | ليلى بنت<br>مهدي العامرية |

| مقهور من<br>تشبیب قیس<br>بابنته،<br>وحزین علی<br>حالها | شيخ مطاع ف <i>ي</i><br>قومه | متزوج من أم<br>ليلى | شیخ کبیر | مهدي العامري |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------|----------|--------------|
| يشعر                                                   | _                           | تزوج بليلى          | رجل ثري  | ورد بن محمد  |

| بالغيرة من  |   | على غير رغبة |          | الثقفي       |
|-------------|---|--------------|----------|--------------|
| تشبيب قيس   |   | منها         |          |              |
| ينقــــل    |   |              |          |              |
| الأخبار بين | - | _            | رجل قميء | ثابت العامري |
| الناس(١)    |   |              |          |              |

هذه أسماء بدوية تنتمي إلى قبيلة بني عامر بن صعصعة من قبيلة هوازن العدنانية، التي كانت تسكن في جنوب إقليم اليمامة فيما يعرف اليوم بمدينة (ليلى) وقد سميت على اسم الفتاة، وجبل التوباد يقع في أطرافها الغربية ذلك الجبل الذي ارتبط بهذه القصة العذرية الغرامية التي تحولت إلى قصة عالمية بسبب صراع الحب (قيمة إنسانية) مع التقاليد الاجتماعية المترابطة التي تسود عند العرب، حيث إن الفتاة التي شبب بها محبوبها من العار أن يخضع أهلها لرغبات من شبب بها وأفشى حبه لها وتحدث به بين الناس، حتى لا يقال إنه قد سلب شرفها وشرف قبيلتها؛ وهذا الصراع حوله أحمد شوقي إلى صراع صاعد انتهى بموت البطلين قيس وليلى بسبب هذا العشق الذي أوصلهما للجنون ثم الموت في سبيل معارضة هذه وليلى بسبب هذا العشق الذي أوصلهما للجنون ثم الموت في سبيل معارضة هذه القيم الاجتماعية، على طريقة شكسبير في نهاية روميو وجولييت الدرامية حيث القيم الاجتماعية، على طريقة شكسبير في نهاية روميو وجولييت الدرامية حيث تحولت الملهاة إلى مأساة في سبيل الحب، وقيس وليلى وإن لم ينتصرا على تقاليد المجتمع إلا إنهما لم ينهزما أمامها بل قاوماها حتى الموت في سبيل ذلك العشق .

بينما مهدي وثابت يمثلان قيم. المجتمع ويعملان على ترسيخها وسيادتها في وجه العشق الذي أضر بالأسرة والقبيلة؛ مع ما تحمل مهدي من الضغوط النفسية القاهرة بسبب انتشار اسم ابنته حتى أصبح اسمها حديث السمار، وصارت على لسان كل سائر وطائر، مما حمله على تزويجها لرجل من ثقيف اسمه ورد وقد

<sup>(</sup>١) شوقي. أحمد: مسرحية مجنون ليلي، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص134.



أطمعه جمالها ونسبها فهو قد كبرت سنه وبدوره أغراهم بماله وهذه الزيجة لم تدم طويلا حيث ماتت ليلى بسبب ما قاسته من ضغوط نفسية داخلية وصراعات داخلية كتمتها خوف العار يلحق بأهلها فأثرت عليها ولما علم المجنون بموتها هام على وجهه يبحث عن قبرها حتى وجد ميتاً على مقربة من قبرها.

وقد نجح شوقي أيما نجاح في مَسْرحة هذه القصة، حيث أخرجها من بطون كتب التراث وجعلها على عتبة المسرح ليعرفها الصغير والكبير والعربي والعجمي، فصنع بهذا الصنيع مجداً لا يمحي، وأحدث ذكراً لا ينسى، ونشر قصص العرب وأخبارهم ونافس بها الأمم الأخرى، فالمسرح هو أبو الفنون، حيث تكفل بهذا الذكر الذائع الجميل.

- الزمان، هذه القصة وقعت في عصر بني أمية وهي إحدى قصص الغزل العذري البدوي الذي انتشر في عصر بني أمية في وجه الغزل الفاحش الذي بدأ يتفشى في حواضر العرب، وقد لقي هذا النوع من الغزل قبولاً عند العلماء والأدباء والكتاب فأذاعوه بين الناس حتى ينسى الناس أشعار عمر بن أبي ربيعة وغيره من شعراء الحاضرة .
- الكان؛ ذكرت المسرحية بادية نجد إجمالا، وفصلت القول في جبل التوياد الذي نشأت هذه القصة على أطرافه حيث يقول شوقي في أحد مقاطع هذه المسرحية مقطوعة تتحدث عن نشأة هذا العشق:

جبل التوباد حياك الحيا فيك ناغينا الهوى في مهده وعلى سفحك عشنا زمنا وحدودنا الشمس في مغربها هذه الربوة كانت ملعبا

وسحقى الله صبانا ورعكى ورضعناه فكنت المرضعا ورضينا غضم الأهلي معا ويكرنا فسبقنا المطلعا لشبابينا وكانت مرتعا

وانثنينا فمحونا الأربعا تحفظ السريح ولا الرمسل وعسى لسم تسزد عسن أمسس إلا إصبعا وتهسون الأرض إلا موضاً

كم بنينا من حصرها أربعًا وخططنا في نقى الرمل فلم للم ترل ليلى بعيني طفلة قد يهون العمر إلا ساعة

• الثقافة السائدة: الخيمة السوداء المغزولة من سدف الصوف، وقطعان الإبل والغنم، ومورد الماء، وركوب الخيل، واعتمام العمائم، وتقلد السيوف، وحمل كنانة السهام، وموقد النار، والأثافي، والقدور، والكحل في العيون، واللثام على الفم، وحمل قرب الماء، كل هذه ثقافة بدوية مادية صحبت البدو في الجاهلية إلى اليوم، ولم يغفلها شوقي في مسرحيته، كما إنه لم يغفل الثقافة المعنوية التي اتصف بها البدو وبالذات في نجد منها سرعة النجدة، وحماية الحمى، وإكرام الضيف، وفصاحة القول، والفروسية، والشجاعة، والشهامة والمروءة، وقرض الشعر، والصيد والنهب والسلب؛ كل هذه الثقافة طبعت ابن الصحراء، وعبرت عنها مسرحية شوقي الذي لم تطأ قدماه نجد، ولكنه وجد في هذه الثقافة بطرفيها المادي والمعنوي ما ينافس به أمم الأرض حين يحين تنافس القيم والمبادئ وتناطحها من أجل الهيمنة والاستعمار.

<sup>(</sup>١) مسرحية مجنون ليلى، المصدر السابق، ص 101وما بعدها.



#### البحث الثالث:

# تطيل مسرحية مجنون ليلى وفق المنهج الأسلوبي •

#### • ملخص المسرحية •

## " (مجنون ليلي):

مسرحية "مجنون ليلى" هي عمل شعري وتراجيدي شهير للشاعر المصري أحمد شوقي، تستند إلى الحكاية العربية القديمة المعروفة عن قيس بن الملوح وليلى العامرية. تدور أحداث المسرحية في العصر الأموي، وتصوّر قصة حب مستحيلة تنتهى بمأساة.

تبدأ المسرحية بتقديم قيس، الشاعر الشاب الذي يقع في حب ابنة عمه ليلى منذ الصغر. تتطور علاقتهما البريئة إلى حب عميق وشغف جارف، ويُعرف قيس بحبه الجنوني لليلى، الذي يتجلى في أشعاره التي ينشدها في كل مكان. هذا الحب الصريح وغير التقليدي يثير استياء مجتمعهم المحافظ.

عندما يتقدم قيس لخطبة ليلى من والدها، يُرفض طلبه. الأسباب تتنوع بين العادات القبلية التي ترفض زواج الفتاة من شخص يتغنى بها علناً ويعتبر مجنوناً، وبين رغبة الأهل في تزويج ليلى من رجل أكثر ثراءً ونفوذاً، وهو ورد الثقفي.

يُجبر والد ليلى على تزويجها من ورد، مما يصيب قيس بصدمة نفسية عميقة. هذا الرفض والزواج القسري يدفعان قيسًا إلى الجنون الحقيقي، ويهيم على وجهه في الصحراء، رافضاً الواقع ومتعلقاً بذكرى ليلى. تتفاقم حالته وتزداد معاناته، فيصبح يُعرف بـ"مجنون ليلى".

في المقابل، تعيش ليلى حياتها الزوجية وهي تعاني من الشقاء والحزن العميقين. رغم زواجها من ورد، إلا أن قلبها يظل معلقاً بقيس، وتعيش في صراع داخلي بين وفائها لزوجها وحبها لقيس. تتدهور صحتها النفسية والجسدية نتيجة هذا الصراع والألم.

تتخلل المسرحية العديد من المواقف التي تبرز عمق حب قيس وليلى، مثل محاولات أصدقاء قيس وعائلته لإنقاذه من جنونه، وزيارات ليلى السرية لقيس في الصحراء. يتبادلان الأشعار والرسائل التي تعبر عن ألم الفراق وعمق العشق.

تصل الأحداث إلى ذروتها عندما تتوفى ليلى متأثرة بمرضها وحزنها. عندما يعلم قيس بوفاتها، ينهار تمامًا. وبعد فترة وجيزة، يُعثر عليه ميتاً في الصحراء، بالقرب من قبر ليلى، ليكونا بذلك قد اجتمعا في الموت بعد أن فرّقهما القدر في الحياة.

المسرحية تُعد تحفة أدبية تعكس ببراعة الصراع بين الحب النقي وقيود المجتمع والتقاليد، وتُخلد قصة حب خالدة أصبحت رمزًا للعشق العذري والتضحية.

# • المستوى الصوتي:

عند تحليل المستوى الصوتي لمسرحية "مجنون ليلى" لأحمد شوقي، فإننا لا نتحدث عن الأداء المسرحي الفعلي (التنغيم، النبرات، الأصوات التي يصدرها الممثلون)، بل نركز على الجوانب الصوتية المتأصلة في النص الشعري نفسه، وكيف تسهم هذه الجوانب في بناء المعنى، وخلق الجو العام، وإبراز الحالة النفسية للشخصيات. وحيال ذلك يمكننا أن نلاحظ عدة مستويات:

# ١. الإيقاع (الوزن والقافية):

مسرحية "مجنون ليلى" هي مسرحية شعرية، وهذا يعني أن الوزن العروضي والقافية يلعبان دورًا محوريًا في المستوى الصوتى.

\* الوزن العروضي: شوقي استخدم بحورًا شعرية متنوعة منها المتقارب، مثل قوله

أحب الحسين، ولكنما لساني عليه وقلبي معه

ثم حضر بحر الرجز في مثل قوله: اطرح النار يا فتى ... أنت غادٍ على خطر ثم الوافر في مثل قوله: لقد مر عراف اليمامة بالحمى... فما راعنا إلا زيارته صبحا

ثم عاد المتقارب في قوله: تأمل منازل سخط الجموع... وجهلك ماذا عليهم جلب ثم الطويل في مثل قوله: أرى بين ألفاظه ظل ليلى... وألمح بين القوافي الخيالا بعضها يتسم بالإيقاع السريع والخفيف ليعبر عن حالات الشوق، الجنون، أو الحوارات الخفيفة، ويعضها الآخر يكون أبطأ وأكثر رصانة ليعكس الحزن، التأمل، أو الفراق. الإيقاع المنتظم للوزن ليخلق نوعًا من الموسيقا الداخلية التي تضفي جمالية على النص وتسهل حفظه وتذكره، كما تعمق الإحساس بالحالة الشعرية.

# ٢. التكرار الصوتي والمروف

يلعب توظيف الحروف وتكرارها دورًا مهمًا في إبراز المعاني:

\* الجناس والتكرار اللفظي: شوقي يستخدم الجناس (تطابق لفظين واختلاف معناهما) والتكرار اللفظي للكلمات أو العبارات لخلق تأثيرات صوتية ومعنوية. مثلاً، تكرار اسم "ليلى" في حديث قيس، أو تكرار ألفاظ مثل "الجنون"، "الحب"، "الصحراء" يرسخ المعاني المحورية للمسرحية. هذا التكرار لا يؤثر على الأذن فحسب، بل يثبت المعنى في الذهن، ويوحى بحالة الهوس التي يعيشها قيس.

\* الأصوات المهموسة والمجهورة: يمكن ملاحظة استخدام شوقي للأصوات المهموسة (مثل: س، ش، ف، هـ) التي توحي بالهمس، الحزن، الخفاء، أو الضعف، خاصة في مشاهد ليلى التي تعاني بصمت. وعلى النقيض، قد يستخدم الأصوات المجهورة (مثل: ج، د، ق، ب) التي توحي بالقوة، الغضب، أو العنفوان، خاصة في حوارات قيس العنيفة أو تعبيراته عن الألم.

## ٣. الماكاة الصوتية والتصوير الصوتى:

على الرغم من أنها ليست واضحة بشكل مباشر في كل مكان، إلا أن اللغة الشعرية لشوقى قد تتضمن محاكاة للأصوات أو تصويرًا لها:

\* أصوات الطبيعة: في وصف الصحراء، قد يستخدم شوقي ألفاظًا توحي بصوت الرياح، حفيف الأشجار، أو حتى صمت الصحراء المهيب. هذه الألفاظ تخلق جوًا صوتيًّا يحيط بقيس في وحدته.

\* أصوات الألم والعذاب: الكلمات المستخدمة لوصف معاناة قيس أو ليلى قد تحمل في تركيبتها الصوتية إيحاءً بالأنين، الصراخ الداخلي، أو التنهدات في مثل قول قيس:

ويحى أقيس واحد ...أم نحن قيسان؟

وقوله أيضاً:

ما للسانى لا يطول...ما له لا يقصر؟

وقول ليلى:

هزالي ومن كان الهزال كساني

ترانسي إذن مهزولة قيس؟ حبذا

## ٤. التناغم الصوتي (Harmonic Features)

يشير إلى الانسجام أو التنافر في الأصوات. شوقي، بصفته رائدًا للمسرح الشعرى، كان يعى أهمية هذا الجانب:

\* انسجام الأصوات: في مشاهد الحب والوصال (في بدايات العلاقة)، قد يستخدم شوقي ألفاظًا ذات أصوات متناغمة ومريحة للأذن، لتعكس حالة الهدوء والسعادة.

\* تنافر الأصوات: في مشاهد (هزالي، الغضب، أو الجنون)، قد يتعمد شوقي استخدام ألفاظ ذات أصوات متنافرة أو قاسية، لتعكس الاضطراب الداخلي أو الخارجي.

## ه. الصمت:

على الرغم من أنه ليس صوباً، إلا أن الصمت في المسرحية الشعرية يمكن أن يكون له تأثير صوبي كبير. الفواصل بين الأبيات، أو عدم وجود حوار في لحظات معينة، قد يخلق إحساساً بالصمت الذي يعمق من مشاعر الحزن، اليأس، أو العزلة، خاصة في مشاهد قيس وهو يهيم في الصحراء. الصمت هنا يعكس الفراغ الداخلي الذي يعيشه البطل.

باختصار، يمثل المستوى الصوتي في مسرحية "مجنون ليلى" عنصرًا حيويًا لا يقل أهمية عن المعنى الظاهر. فهو يسهم في تشكيل الجو العام، التعبير عن المشاعر العميقة للشخصيات، ويعزز من التأثير الدرامي والنفسي للنص، محولاً الكلمات إلى سيمفونية من العواطف والأحاسيس.

## • الستوى الصرفي •

المستوى الصرفي هو أحد مستويات التحليل اللغوي التي تعنى بدراسة بنية الكلمة وتحولاتها، والأوزان التي تتخذها الكلمات في سياقها. تُعد مسرحية "مجنون ليلى" لأحمد شوقي من عيون الشعر العربي الحديث، وتحليلها صرفيًا يكشف عن ثراء لغوي ودقة في استخدام الألفاظ.

في هذه المسرحية، يبرز شوقي براعة فائقة في توظيف الأبنية الصرفية المختلفة، مما يخدم المعاني العميقة والعواطف الجياشة التي تتناولها القصة. يمكننا ملاحظة عدة جوانب صرفية بارزة:

## ١. الأفعال وتنوعها:

تُستخدم الأفعال بأنماطها المختلفة (ماض، مضارع، أمر) لتعبر عن الأحداث

### المتسلسلة والمشاعر المتغيرة:

\* الماضي: يُكثر شوقي من استخدام الفعل الماضي لسرد الأحداث التي وقعت، مثل: "قضى"، "عاد"، "قال"، "بكى". هذه الأفعال تسهم في بناء السرد القصصي للمسرجية.

| أثره في مجرى السرد.            | الفعلالماضي    | الجملة                       |
|--------------------------------|----------------|------------------------------|
| طال الليل حتى هاج الشعر فيه.   | فعلان ثلاثيان. | سجا الليل حتى هاج لي         |
|                                |                | الشعر                        |
| لجت سماء الفيافي بعزله الشعري. | ثلاث <i>ي</i>  | ملأت سماء البيد عشقاً و      |
|                                |                | أرضها                        |
| يحضر الهوى إذا اقتربت من حي    | رباعي          | ألمّ على أبيات ليلى بي الهوى |
| ليلى.                          |                |                              |
| وجدت نفس تسوقني لجوارها.       | ثلاثي          | وباتت خيامي خطوة من          |
|                                |                | خيامها                       |

\* المضارع: يُستخدم الفعل المضارع للتعبير عن الاستمرارية، التجدد، أو التعبير عن الاستمرارية، التجدد، أو التعبير عن المشاعر الحاضرة والمتجددة، مثل: "يبكي"، "يعشق"، "يعاني"، "يرنو". هذه الأفعال تُضفى حيوية على الحوارات وتصف حالة العشاق.

| دلالته                    | الفعلالمضارع | الجملة                    |
|---------------------------|--------------|---------------------------|
| الثبات على إخفاء النوايا  | مضارع مرفوع  | يرى عليّ التشيع أو يسمعه  |
| يدل على ثبات ليلى على     | مضارع مرفوع  | لیلی علی دین قیس فحیث مال |
| مذهبها                    |              | تميل                      |
| يدل على شدة الضبط وقوة    | مضارع مرفوع  | يحكمها وإل شديد المراس    |
| المتابعة                  |              |                           |
| الفعل ينفي فساد الود بسبب | مضارع مرفوع  | اختلاف الرأي لا يفسد للود |

| الجزء الأول | للعام ٢٠٢٥م    | العدد الرابع والأربعون |
|-------------|----------------|------------------------|
| 0387 737    | _ , ، , ، حـــ |                        |

| المذهب | قضية |
|--------|------|

نوفمبر ٢٠٢٥م

\* الأمر: يأتي فعل الأمر في سياقات التوجيه، التمني، أو النداء العاطفي، مثل: "قف"، "اسمع"، "يا ليلى هبي". يبرز فعل الأمر قوة الشخصيات في لحظات معينة أو يشد الانتباه إلى مطلب معين.

| دلالته                    | فعلالأمر         | الجملة                 |
|---------------------------|------------------|------------------------|
| يطلب الفعل توجيه الانتباه | فعل أمر مبني على | أعرني سمعك يا ابن ذريح |
|                           | السكون           |                        |
| دعوة إلى التأمل في الحالة | فعل أمر مبني على | تأمل تری البید یا ابن  |
| البدوية البائسة.          | السكون           | ذريح                   |

# ٢. الأسماء واشتقاقاتها

تُعتبر الأسماء المشتقة من أهم العناصر الصرفية في المسرحية، حيث تُستخدم بكثرة للدلالة على الصفات، الأحوال، الفاعلين، والمفعولين، مما يثري النص ويزيد من عمق الدلالة:

\* أسماء الفاعل: مثل "عاشق"، "مجنون"، "هائم"، "تائح". تُستخدم هذه الأسماء لوصف شخصية قيس أو غيرها من الشخصيات، وتُبرز الصفات الثابتة أو الغالبة عليهم.

\* أسماء المفعول: مثل "محبوب"، "مأسور"، "مقهور". تُظهر هذه الأسماء أثر الأفعال على الأشخاص أو الأشياء.

| دلالته                 | اسم المفعول ووزنه    | الجملة             |
|------------------------|----------------------|--------------------|
| للدلالة على ذويهما قبل | مفتعل من الفعل أنتظر | فإن ركابهما منتظر. |
| الموت                  |                      |                    |
| الذي أودع فيه قبر      | المودعي من الفعل     | هنا رمقي في الثرى  |
| ليلى                   | ودِعى.               | المودعي            |

\* صيغ المبالغة: مثل "فعّال"، "مِفْعال"، "فَعول". على الرغم من عدم شيوعها بنفس قدر الأسماء الأخرى، إلا أنها قد تُستخدم أحيانًا لزيادة قوة الوصف أو المبالغة في التعبير عن الصفة.

| נצצتها            | صيغ المبالغة ووزنها | الجملة           |
|-------------------|---------------------|------------------|
| مكاثرة الحديث     | فعيل                | وقل للصديق طوينا |
|                   |                     | الحديث.          |
| كنا نكثر الضحك في | فعول من الفعل ضحك   | ضحوك العشيات     |
| العشىي.           |                     | طلق البكر        |

\* أسماء الزمان والمكان: قد تظهر أسماء الزمان والمكان (مثل "موقع"، "موعد") لتحديد سياق الأحداث، ولكن بشكل أقل بروزًا من الأسماء المشتقة الأخرى.

| دلالته               | الاسمالمشتق        | الجملة                  |
|----------------------|--------------------|-------------------------|
| الإنتشار في كل مكان  | اسىم زمان، مَفْعِل | فتى ذكره على مشرق الشمس |
|                      |                    | والمغرب                 |
| مكانته وذكره المنتشر | اسم مكان ، مفعل    | لا جاهلاً موضعه         |

### ٣. المصادر بأنواعها:

تُستخدم المصادر بشكل مكثف لتعبر عن الأحداث المجردة، العواطف، أو الأفعال دون ربطها بزمن أو فاعل معين. هذا يمنح النص بلاغة وتركيزًا على جوهر الحدث أو الشعور:

\* المصدر الصريح: مثل "عشق"، "حزن"، "فراق"، "لقاء"، "صبر". تُعد هذه المصادر أساسية في بناء المعاني العاطفية والفكرية للمسرحية.

\* المصدر الميمي: نادر الاستخدام في الشعر الكلاسيكي بالقدر الذي نجده في النثر، لكن قد يظهر أحيانًا.



\* اسم المرة واسم الهيئة: يستخدمان لبيان عدد مرات الفعل أو هيئته، مثل "تظرة" (اسم مرة) أو "مِشْية" (اسم هيئة). هذه التراكيب تُضفي دقة في وصف الحركات أو الأحداث.

#### ٤. صيغ الجموع:

يُلاحظ تنوع في استخدام صيغ الجموع (جمع المذكر السالم، جمع المؤنث السالم، وجمع التكسير) لإثراء الوصف والتعبير عن الكثرة أو التنوع:

- \* "مجانين" (جمع تكسير لمجنون)
  - \* "ليالى" (جمع تكسير لليلة)
  - \* "دموع" (جمع تكسير لدمع)
  - ٥. أوزان الشعر وتأثيرها الصرفى

لا يمكن فصل التحليل الصرفي عن الجانب الوزني في الشعر، فالاختيار الدقيق للكلمات يتناسب مع الأوزان العروضية. يلتزم شوقي بالبحور الشعرية التقليدية (مثل الكامل، البسيط، الطويل)، وهذا الالتزام يفرض قيودًا على اختيار الألفاظ من حيث عدد الحروف وحركاتها وسكناتها، مما ينعكس على البنية الصرفية للكلمة. فالكلمات المختارة يجب أن تتماشى مع التفعيلات، وهذا يدفع الشاعر أحيانًا إلى تفضيل صيغ صرفية معينة على أخرى.

#### الخلاصة:

يُظهر التحليل الصرفي لمسرحية "مجنون ليلى" أن أحمد شوقي لم يكن مجرد ناظم للكلمات، بل كان فنانًا يمتلك وعيًا عميقًا بالبنى الصرفية للغة العربية. لقد وظف هذه البنى بمهارة فائقة لخدمة الأبعاد النفسية والدرامية للمسرحية، مما أسهم في بناء عالم شعري متكامل يعبر عن عمق العاطفة وجمال اللغة. هذا التوظيف الدقيق للمستوى الصرفي هو أحد أسرار جمال المسرحية وخلودها في الذاكرة الأدبية العربية.

## المستوى النحوي:

عند تحليل المستوى النحوي لمسرحية "مجنون ليلى"، نجد أنها تمثل نموذجًا رفيعًا في استخدام اللغة العربية الفصحى، مع مراعاة خصائص الشعر المسرحي. إليك أبرز النقاط التي يمكن تناولها في هذا التحليل:

# ١. غلبة الأسلوب الخبري والإنشائي:

تتنوع الجمل بين الخبرية والإنشائية بشكل متوازن، وهو ما يخدم طبيعة الحوار المسرحي:

\* الجمل الخبرية: تصف الأحداث والمشاعر وتورد الحقائق، مثل وصف قيس لحالته، أو وصف المتحدثين لحال ليلي.

| وصفها              | نوعها | الجملة                     |
|--------------------|-------|----------------------------|
| تصف حالة قيس مع    | خبرية | السهد عذبني وذي سنة        |
| السهر.             |       |                            |
| ترمز إلى عادات أهل | خبرية | ومن سنة البيد نفض الأكف من |
| الصحراء مع العشاق. |       | العاشقين                   |

\* الجمل الإنشائية: بكثرة، خاصة في مواضع التعبير عن المشاعر القوية.

| أثرها               | نوعها            | الجملة               |
|---------------------|------------------|----------------------|
| قيس يستغيث الله بعد | إنشائية، دعاء ثم | ربِ إلى أين انتهت بي |
| الضلال              | استفهام          | السرى؟               |
| قیس یترجی أنه وصل   | إنشائية ( ترج )  | عساي في الشام لعلي   |
| الشام.              |                  | جزته.                |

\* الاستفهام: يُستخدم بكثرة للتعبير عن الحيرة، الدهشة، الإنكار، أو لطلب المعرفة، مما يعكس الصراع الداخلي والخارجي للشخصيات.

| عدد الرابع والأربعون للعام ٢٠٢٥م |
|----------------------------------|
|----------------------------------|

| ، نوفمبر ۲۰۲۵ | الجزء الأول |
|---------------|-------------|
|---------------|-------------|

| استخداماته                              | أساليب الاستفهام                    |
|-----------------------------------------|-------------------------------------|
| استفهام إنكاري تعجبي يتمنى مداواة ليلى. | وليلى ابنة الشيخ أما من حاسب لها    |
|                                         | يحسب؟                               |
| استفهام تعجبي من حالة قيس               | لقد ضل الطريق أما تراه يصفق باليمين |
|                                         | ويالشمال؟                           |

\* التمني والرجاء: يتجلّيان في أمنيات قيس المستمرة بالوصال أو في رجائه للناس بأن يفهموا حاله.

| المعنى الذي أوصله     | نوعه | الترجي والتمني   |
|-----------------------|------|------------------|
| دلالة على فقد قيس     | ترج  | عسى اليوم نحر؟   |
| اعقله                 |      |                  |
| يتمنى منازل أن يكف    | تمن  | ليته لـم يتخللـه |
| قيس عن "شعر " المجون. |      | المجون.          |

\* النداء: يُستخدم بكثرة لمناجاة ليلى، أو لمخاطبة الذات، أو لمناجاة الطبيعة، مما يبرز حالة الشوق واللهفة.

| أثره                | نوع المنادي وأداته | جملة النداء    |
|---------------------|--------------------|----------------|
| ينادي عينيه بالبكاء | عينا قيس، الهمزة   | أعيني هذا مكان |
| على قبر ليلى        |                    | البكاء         |

\* التعجب: يُستخدم للتعبير عن الدهشة من الحب أو من تصرفات الآخرين.

| دلالتها                                  | جملة التعجب.                    |
|------------------------------------------|---------------------------------|
| تعجب قيس ودهش من حديث ورد عن تقبيل ليلى. | تلك لعمري قبلة الحمى بلاء وسقم! |

## ٢. استخدام التراكيب اللغوية المعقدة والبسيطة:

يُلاحظ تمازج بين الجمل ذات التراكيب البسيطة والواضحة، والجمل الأكثر تعقيدًا التي تحتوي على روابط وعطف وتوابع:

\* الجمل الفعلية والإسمية: تتناوب الجمل الفعلية التي تدل على الحركة والتحول، والجمل الاسمية التي تدل على الثبوت والوصف، مما يضيف ديناميكية وثباتًا في آن واحد للنص.

| دلالتها             | نوعها              | الجملة                          |
|---------------------|--------------------|---------------------------------|
| الضحك بعد الاستماع. | (أضحك) فعلية       | ما الذي أضحك مني الظبيات        |
| تدل على الثبات على  | ثـــــلاث جمـــــل | العامرية.                       |
| المذهب              | اسمية              | ألأني أنا شيعي وليلى أموية.     |
| تفيد بقاء الود.     | اختلاف إسمية       | اختلاف الرأي لا يفسد للود قضية. |

\* الجمل الشرطية: تُستخدم بكثرة للتعبير عن الافتراضات، أو النتائج المترتبة على أفعال معينة، مما يعمق الفكرة ويضيف بُعدًا فلسفيًا أحيانًا.

| أثرها                              | الجملة الشرطية        |
|------------------------------------|-----------------------|
| (جن شوقها) جواب للشرط؛ يخبر عن عشق | إذا طاف قلبي حولها جن |
| ليلى لقيس                          | شوقها                 |

\* التقديم والتأخير: يُستخدم لغايات بلاغية ونحوية، كالتأكيد على عنصر معين أو لإحداث إيقاع خاص.

| الغاية البلاغية أو  | التقديم والتأخير | الجملة              |
|---------------------|------------------|---------------------|
| النحوية             |                  |                     |
| الوزن والقافية      | تقدم المفعول     | روی شـــعره البــدو |
|                     |                  | والحاضرون           |
| المبتدأ نكرة، الوزن | تقدم الخبر       | كل ما سر قيس فعند   |
| والقافية            |                  | لیلی جمیل           |

| نوفمبر ۲۰۲۵م | الجزء الأول | العدد الرابع والأربعون للعام ٢٠٢٥م |
|--------------|-------------|------------------------------------|
| توقمبر ۱۰۱۵م | الجرع الاون | العدد الرابع والاربعون للعام ١٠١٥م |

| الخبر شبه جمله | تقدم الخبر | مغنيكم معبد والغرض. |
|----------------|------------|---------------------|
| يجوز تقدمه     |            |                     |

# ٣. الثراء الصرفي والنحوي:

تُظهر المسرحية غنى كبيرًا في استخدام المشتقات وأنواع الكلمات:

| دلالته                            | نوعالمشتق    | الجمل           |
|-----------------------------------|--------------|-----------------|
|                                   | ووزنه        |                 |
| جعلت ليلى القبلة الأولى للبادية   | اسم فاعل ،   | وللحضر القبلة   |
| والثانية للحاضرة، أي تفضل البادية | فاعلة        | الثانية.        |
| على الحاضرة.                      |              |                 |
| مكان مسيل الدمع على قبر ليلى.     | اسم مكان،    | هذا مسيلك يا    |
|                                   | مَفْعِل      | أدمع .          |
| رثاء لمحاسن ليلى مثل فمها         | ص_يغة        | هنا فم ليلي     |
| العذب الضحوك                      | مبالغة، فعول | الضحوك          |
| قبر ليلى صار مفزع لقيس.           | اسم مكان،    | بلى قد بلغت إلى |
|                                   | مفعل         | مفزع.           |
| الناس تنتظر تجاور قبري قيس        | اسم مفعول،   | فان ركابهما     |
| وليلى.                            | مفتعل        | منتظر.          |

\* الأفعال: استخدام واسع للأفعال بتصريفاتها المختلفة (الماضي، المضارع، الأمر) وتنوع في الأبواب الصرفية، مما يعكس حالات التحول والثبات.

\* الأسماء: كثر استخدام الأسماء الدالة على المشاعر، الأماكن، الأشخاص، والأوصاف، مع تنوع في صيغ الجموع والمفرد.

### تجليات نجد في مسرح شوقي الشعري العربي مجنون ليلى أنموذجاً دراسة وصفية تحليلية وفق المنهج الأسلوبي

| آثره في المعني     | نوعالاسم      | الجمل الأسمية          |
|--------------------|---------------|------------------------|
| فيها السمر، والشعر | جمع تكسير     | ما البيد إلا الليل.    |
| والحب.             |               |                        |
| نوع في الجموع      | جمع تكسير،    | روی شـــعره البــدو    |
|                    | جمع مذكر      | والحاضرون.             |
| يصف حاله، وما      | نكرة على وزن  | دمي اليوم مهدور لليلي  |
| وصل إليه.          | مفعول         | وأهلها.                |
| استدعى فتنة مقتل   | مفرد ممنوع من | نحن كعثمان وليلى بيننا |
| عثمان              | الصرف         | كالمصحف                |

\* الحروف: استخدام دقيق لحروف الجر والعطف والتشبيه والنواسخ، مما يربط الجمل ببعضها ويضفى عليها معانى دقيقة.

| نوعه           | الحرف       | الجملة                         |
|----------------|-------------|--------------------------------|
| استفهام، تشبیه | أ، ك        | أترى أموت كما حييت مشرداً      |
| نداء، جر       | یا، ب       | يا ظبي بَكّ من افتداك بماله.   |
| نفي            | ¥           | وأبيت وحدي لا الوحوش أوانس.    |
| عطف، جسر،      | و، على، قد، | وأهلا على الرحب لقد شرف وادينا |
| تحقيق          |             |                                |

<sup>\*</sup> الضمائر: استخدام مكثف للضمائر بأنواعها (المتصلة والمنفصلة) مما يربط بين أجزاء النص ويحدد مرجعيات الشخصيات.

| نوعه         | الضمير     | الجملة                           |
|--------------|------------|----------------------------------|
| مستتر، متصل، | أنا، ه، ت، | وإحسده حسداً ما علمت *أقيس       |
| منفصل        | ه، أنا     | الشقي به أم أنا                  |
| متصلان       | و، ك       | اذهبوا عودوا إلى آبائكم *واذكروا |
|              |            | قيسا بخير                        |

## ٤. الانسجام النحوى مع الوزن والقافية:

على الرغم من كونها مسرحية شعرية، إلا أن شوقي يحافظ على سلامة البناء النحوي دون تكسير أو تقديم وتأخير مخل، مع مراعاة الوزن والقافية. يُظهر هذا قدرة الشاعر على:

\* المرونة النحوية: حيث يتمكن من صياغة الجمل بطريقة تتناسب مع البحر الشعري والقافية دون الإخلال بالقواعد النحوية. أنظر لهذا الحوار الذي حافظ على قافية الراء الساكنة "ليلى: ويح عينى ما أرى قيس؟

قيس: ليلي

ليلى: خذ الحذر

قيس: رب فجر سألته ...هل تنفستِ في السحرْ

ورياح حسبتها ... ذيلك العطرُ

وغزال جفونه... سرقت عينك الحور

# ه. دور النحو في تعميق الدلالة:

لا يقتصر المستوى النحوي في المسرحية على مجرد صحة البناء، بل يتعداه إلى خدمة الدلالة وتعميقها:

\* التوكيد: يستخدم التوكيد اللفظي، بالإضافة إلى أساليب القصر، لتثبيت الفكرة في ذهن المتلقي وإبراز أهمية المعنى، قال شوقي على لسان قيس وليلى والمهدي.

### تجليات نجد في مسرح شوقي الشعري العربي مجنون ليلى أنموذجاً دراسة وصفية تحليلية وفق المنهج الأسلوبي

"ليلى: قيس ابن عمي عندنا ... يا مرحبا يا مرحبا ممدي: أمض يا قيس أمض لا تكسُ ليلى ... كل حين فضيحة وشنارا قيس أمض لا تكسُ ليلى ... كل حين فضيحة وشنارا قيس : الحذار الحذار من غضب الله و من سخطه الحذار الحذار " (١) \* التنكير والتعريف: لهما دلالات مقصودة؛ فالتنكير قد يفيد التهويل أو التقليل، بينما التعريف يفيد التخصيص أو الشمول.

| الجمل النكرة               | الجمل المعرفة                      |
|----------------------------|------------------------------------|
| سلام ملك الحب.             | شعر قيس عبقري خالد.                |
| فتى ذكره على مشرق الشمس    | كل فتى من عامرحين يلقى الناس       |
| والمغرب.                   | محني الجبين                        |
| وشاة بلا قلب يداوونني بها. | أعيني هذا مكان البكاءوهذا مسيلك يا |
|                            | أدمعي                              |
| عسى اليوم نحر.             | وليلى الخيال الذي أتبع.            |
| ولا يطلع إنسان على سري ولا | نحن في الدنيا وإن لم تربا.         |
| سرك.                       |                                    |

\* الجمل الاسمية للتعبير عن الثبات: مثل "أنا مجنون ليلى"، تعكس ثبات حالة الجنون أو الحب، مثل قول شوقي على لسان (منازل) يحث قومه على التأني " بني عامر لا تضيعوا الحلوم... فإنّ الأناة بكم أجمل وأين عقلي غاب عني ... اليوم أو عقلي معي؟ الشعر لى مذ قلته... من شفتي لم يسمع



<sup>(</sup>١)المرجع السابق 34

من ذا الذي أوحى به ... لذا الغلام المدعى"(١)

\* الجمل الفعلية للتعبير عن التغير: مثل "تغيرت حالي"، تعكس التحول الذي طرأ على الشخصية. مثل قول شوقى على لسان قيس في الفصل الثالث:"

أرى حي ليلى في السلاح ولا أرى... سلاحاً كهجر العامرية ماضياً وقال ابن عوف يصف حال قيس:

زياد أدركه أدرك... إني أرى الداء عاده لقد تضاءل قيس ... واصفر مثل الجرادة"(٢)

باختصار، يقدم تحليل المستوى النحوي لمسرحية "مجنون ليلى" صورة واضحة عن مدى تمكن أحمد شوقى من أدوات اللغة، وكيف وظفها ببراعة لخدمة النص.

## • المستوى الدلالي:

• يتسم المستوى الدلالي في مسرحية "مجنون ليلى"، بعمق وتعددية تعكس أبعاد القصة التراثية للحب العذري، مع إضافة رؤى شوقي الفنية والدرامية. إليك تحليل لأبرز الجوانب الدلالية:

## • ١. دلالة الحب العذرى:

• \* الرمزية الأساسية: المسرحية تجسد قمة الحب العذري الذي يسمو على الجسد ويترفع عن الملذات المادية. قيس وليلى يمثلان العاشقين اللذين يفضلان العذاب والفراق على التنازل عن نقاء حبهما. يقول شوقي على لسان ليلى وهي تحفظ شرف زوجها ورد"



<sup>(</sup>١)المرجع السابق ص25

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق 105

### تجليات نجد في مسرح شوقي الشعري العربي مجنون ليلى أنموذجاً دراسة وصفية تحليلية وفق المنهج الأسلوبي

لم أعص آمري ولكن صوتا في الضمير نهاني وورد يا قيس؟ وردٌ ما حفلت به ... لقد ذُهلت فلم تجعل له شانا "(١)

\* الصراع بين الحب والتقاليد: تتجلى دلالة الحب في صراعه المرير مع الأعراف القبلية والتقاليد الاجتماعية الصارمة التي تحول دون زواجهما. هذا الصراع يعكس قوة الحب المطلقة التي تتحدى كل القيود، قال شوقي على لسان مهدي " ... وكيف طال بابنتى تشبيه

صوت من القبيلة: كله إلى سيوفنا تؤدبه... قد وجدناه وكنا نرقبه

المهدي: لا دم قيس دمنا لا نقربه... يكفيه منّا أنا نخيبه ... ونصرف الأمير أنا يطلبه"(٢)

\* الفناء في المحبوب: تصل دلالة الحب إلى أوجها في فناء قيس (مجنون) في ليلى، حيث يصبح وجوده مرهونًا بها، ويفقد عقله وحياته تدريجيًا بعد فراقها وموتها. هذا الفناء يعبر عن أعلى درجات العشق والتضحية، حيث يذكر شوقي أن قيس يفيق من غشوته إذا سمع اسم ليلى: "ليلى تردد في سمعي وفي خلدي... كما تردد في الأيك الأغاريد "(")

### • ٢. دلالة الجنون:

• \* الجنون كحالة عشق: جنون قيس ليس مرضًا عقليًا بالمعنى التقليدي، بل هو "جنون الحب" أو "الجنون المقدس". إنه حالة من الهيام الشديد والاندماج الروحي مع المحبوبة، مما يجعله ينفصل عن الواقع المادي وينغمس في عالم خاص



<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص106

<sup>(</sup>٢) المرجع السبق ص67

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص45

به يقول شوقي على لسان قيس، حينما أفاق من أنشودة الحداء" ليلى منادٍ دعا ليلى فخف له... نشوان في جنبات الصدر عربيد:

ليلى انظروا البيد هل مادت بأهلها ليلسى نداءً بليلسى رن فسي أذنسي هسل المنسادون أهلوهسا واخوتهسا

وهل ترنم في المزمار داوود سحر لعمري له في السمع ترديد أم المنادون عشاق معاميد"

رفض المجتمع للجنون: المجتمع المحيط بقيس يرى جنونه على أنه عيب وعار، ويرفض تقبله أو فهم طبيعة حبه. هذا يعكس الصدام بين الفرد المتفرد بقيمه والمجتمع الذي يحاول قمعه. يقول شوقي على لسان (منازل) – وهو ابن عم لها آخر يحرض بني عامر على قيس – " إذن ما لكم لا تثوروا ما لكم لا تغضبون؟

يطاً الحي وأنتم تنظرون!
رقة القلب وأخشى أن يلين
ومن الحي بليلى يخرجون"(١)

هو ذا قيس مع الوالي أتى وأبو لي أتى وأبو ليلسى المرو أدرى لسه بعد حين يعبث القوم بكم

\* الجنون كطريق للتحرر: يمكن تأويل جنون قيس كشكل من أشكال التحرر من قيود المجتمع وتقاليده الجافة. في جنونه يجد قيس مساحة للتعبير عن نفسه بحرية مطلقة من خلال شعره، الذي يصبح الوسيلة الوحيدة لتواصله مع العالم ومع ليلي.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص45.

### تجليات نجد في مسرح شوقي الشعرى العربي مجنون ليلي أنموذجاً دراسة وصفية تحليلية وفق المنهج الأسلوبي

حيث يقول شوقى على لسان قيس: " (قيس وهو ينكت الأرض بعود).

ويحـــي أقـــيس واحـــد
وأينــا الشــاعر
أم الـــذي بــي وبــه
أم أنــا مجنــون علـــة

أم نحـــن قيســان هنــا؟
هــــذا الأمــوي أم أنــا؟
مــن عبــث السـحر بنــا؟
حــب لياــي قــد جنــي" (١)

## • ٣. دلالة الشعر واللغة:

\* الشعر كمعبر عن الحب: الشعر هو الأداة الرئيسية التي يعبر بها قيس عن حبه لليلى. فقصائده ليست مجرد أبيات، بل هي دلالات عميقة على عذاباته، وشوقه، وفنائه في حبها. الشعر يرفع الحب إلى مستوى أعلى من الوجود، في هذا المقطع يعبر شوقي عن حوار دار بين قيس وقرينه " الأموي" حيث يقول: "الأموى: أنا من قيس عامر وحدائه

قيس: أنت وجداني؟ استعذت بربي منك

الأموى: لا تستعذ به جل شأنه!

هكذا شاء كل شاعر قوم... عبقريّ اللسان نحن لسانه

قيس : يا عجباً أصبح بالجن لساني يعمر!

. . .

يا ليت شعري كيف لا يخرج منه الشرر؟"(١)

الصراع في المسرحية، بدأ بتعلق قيس بليلى، وتردده على دارها يسأل عن حاجات سؤال الأبله من أجل أن يراها؛ حيث يقول شوقى على لسانه:

<sup>(</sup>٢) أحمد شوقي، مسرحية مجنون ليلى، المصدر السابق، ص98٠



<sup>(</sup>١) المصرد السابق ص94.

بالروح ليلى قضت لي حاجة عرضت مضت لأبياتها ترتاد لي قبساً كم جيئت ليلي بأسباب ملفقة

ما ضرها لو قضت للقلب حاجات والناريا روح قيس ملء أبياتي ما كان أكثر أسبابي وعلاتي

ولما اشتد به التعلق وشاع خبر مرضه بالحب، حتى عرفه القريب والبعيد، حتى ولما اشتد به التعلق وشاع خبر مرضه بالحب، حتى عرفه القريب والبعيد، حتى وصل الخبر إلى ابن عوف الوالي الأموي الذي تشفع عند والد ليلى ليزوجها قيساً؛ حيث ظل بأبيها (مهدي)، يراجعه في قبول قيس زوجا لليلى، فأرجع مهدي القرار إلى ابنته، التي تعرف الرأي الحقيقي لوالدها، وتعرف القيد الاجتماعي الذي يمنع زواج العثاق، حيث قال شوقى على لسانها:

الجزء الأول

إنه منى القلب أو منتهى شغله ولكن أترضى حجابي يندال ويمشي أبني فيغض الجبين ينداري لأجلي فضول الشيوخ يمينا أقيت الأمرين من فضمت به في شعاب الحجاز

وتمشي الظنون على سدله وينظر في الأرض من ذله وينظر في الأرض من ذله ويقتلني الغم من أجله حماقة قيس ومن جهله وفي ميلة

وبين تعلق قيس وليلى احتدم الصراع احتداماً صاعداً، حينما اصطدم هذا التعلق بالصراع مع عادات المجتمع وثقافته، وانتهى هذا الصراع بزواج ليلى من ورد الثقفي ثم موتها، فلحق بها قيس، حيث مات على قبرها، ودفن بجانبها، لتظل هذه السردية أيقونة عذرية عربية في الحب والغرام.

### الخاتمة

ناقش هذا البحث الحدود الجغرافية لإقليم نجد، وبحث ورود معالمه في الشعر القديم، ثم تعمق البحث في دراسة مسرحية شوقي الشعرية العربية، حيث اعتمد على متن حكائي من بيئة نجد؛ وشوقي الرجل الحضري الذي عاش في كنف الملكية المصرية وله جذور تركية، هذه الجذور هذه الأعراق المتباعدة أسهمت في صناعة عبقرية شوقي، وأسهمت في نزوعه نحو الأدب ونحو الجذر العربي الأكبر الذي نشأ فيه جل شعراء المعلقات العشر، يجد منه مادة ثرية يصوغ منها مسرحية تمثل على خشبة المسرح، وتبرز ما لدى العرب من القيم الإنسانية النبيلة التي لن ينافسهم فيها أحد، وشوقي وهو يستلهم هذه القيم يضع الشذرات الأولى في المسرح العربي، فيها أحد، وشوقي وهو يستلهم هذه القيم يضع الشذرات الأولى في المسرح العربي، فازدهر المسرح وعرفت قيم العرب، وصاغ شوقي لحناً موسيقيًا جميلاً عزفه كل العرب على مسرح شوقي الشعري العربي. وقد زخرت الدراسة بالنتائج التالية:

1-اهتمام شوقي بالأدب العربي القديم (الكلاسيكي) جعله يعيد قراءته ويخرجه في قالب جديد من قوالب العصر (المسرح)، وهو ما تميز به شوقي عن أقرانه من أدباء عصر النهضة.

- 2- إقليم نجد يعد عمق العربية الشعرية، فجل شعراء المعلقات من هذا الإقليم.
- 3- مسرحية مجنون ليلى، ليست فقط اللبنة الأولى في المسرح الشعري العربي، ولكنها واسطة العقد في هذا الفن.
- 4- لقد فتح شوقي باباً للشعراء الغنائيين ليكتبوا مسرحيات شعرية تستمد مادتها الأولية من التراث ·

وقد خرجت الدراسة بالتوصيات التالية:

1-الابتعاث للدراسة في الغرب في (الدراسات الأدبية) ليست ترفاً، بل ضرورة لتلاقح الأفكار، فلو أن شوقي لم يطلع على مسرح شكسبير عن قرب، لما رأينا مسرحية مجنون ليلي.

- 2- لقد أبدع علماؤنا الأوائل في جمع التراث ليكون مادة أصيلة ننطلق بها نحو أدب الحاضر والمستقبل.
- 3- إقليم نجد هو الخزان الأدبي والثقافي للباحثين من العصر الجاهلي إلى اليوم.
- 4- الحضارة العربية حضارة معنوية غير مادية يجب أن نبني على هذا السور حتى يطاول الثقافات المادية الأخرى ·
- 5-القومية العربية ليست ضد الإسلام ولا بديل عنه، ومحاربتنا لها سابقاً خطأ استراتيجيا، بل يجب أن نعيدها ونضع نجد عاصمة حقيقة لهذه العودة.

### المصادر والمراجع

- ١- أحمد شوقي: مسرحية مجنون ليلي، دار المعارف، القاهرة، مصر ٠
- ۲- امرؤ القيس: ديوان شعر، تحقيق، محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف،
   القاهر، مصر.
- حاتم الطائي: ديوان شعر، تحقيق، محمد عبد المنعم خفاجي، الجزء الأول،
   دار صادر، بيروت، لبنان ٠
- ٤- ذو الرمة. ديوان شعر، تحقيق، عبد القدوس أبو صالح، الدار، دار الفكر،
   بيروت، لبنان، الجزء الأول.
  - ٥- الزوزني: شرح المعلقات السبع، دار الكتب العلمة، بيروت، لبنان ٠
- الصمة بن عبد الله القشيري: ديوان، تحقيق عبد العزيز محمد الفيصل،
   النادي الأدبي الرياض 1981
- ٧- أبو زيد الهلالي، سيرة بني هلال، عبد الرحمن الأبنودي، دار الكتاب، القاهرة، جمهورية مصر العربية .
- ٨- طرفة بن العبد: ديوان شعر، تحقيق، علي صبح، دار الكتاب العربي، بيروت لينان .
- ٩- عبد الستار أحمد فراج: ديوان الهذليين، الجزء 1،دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية .
- 1. أبو عبيدة، معمر بن المثنى، الخصومات الشعرية، تحقيق أبو الفضل إبراهيم تحت عنوان النقائض بين جرير والفرزدق، دار المعارف، القاهرة، جمهورية مصر العربية، الجزء الأول.
- 1۱- عنترة بن شداد: ديوان شعر، تحقيق، محمد سعيد مولوي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان ٠
  - ١٢- أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، دار صادر، بيروت، لبنان ٠



- كعب بن زهير: الديوان، دار الأضواء، بيروت، لبنان ٠
- المتلمس: ديوان شعر، تحقيق، علي صبح، دار الكتاب العربي، بيروت، -12 لبنان ٠
- ابن منظور: لسان العرب، الجزء الثالث، ط، ٣، دار صادر، بيروت، -10 لبنان، ۱٤۱٤ ه.
- ياقوت الحموي: معجم البلدان، الرياض، المملكة العربية السعودية. الجزء، 5 -17