

## (دراسة أثرية فنيه جديدة لمصحف أثرى محفوظ بمتحف رشيد الوطنى القرن (١١هـ/١١م)

اعداد السيد أحمد أحمد بشير قسم الأثار كلية الآداب جامعة طنطا إشراف أ.د/ رأفت عبد الرازق أبو العينين أستاذ الآثار الاسلامية كلية الآداب - جامعة طنطا

#### المستخلص:

تتناول الدراسة مصحف أثرى ينشر لأول مرة وهذا المصحف من مقتنيات متحف رشيد الوطنى والمصحف يعود الى القرن (١١هـ/١٧ م) حيث عثر عليه بجامع دمقسيس (المعلق) و المصحف به عدد من العناصر التي تميزه مثل الجلدة وما بها من زخارف كذلك استخدام التذهيب في كامل المصحف وأهتمام الخطاط بالخط وختمه بكتابه أسمه وأسم أستاذه كذلك تناسق الالوان التي أستخدمها الخطاط في عمل الزخارف مثل اللون الأحمر واللون الازرق واللون الأخضر.

الكلمات المفتاحية: رشيد ، مصحف، ورق ، تذهيب ، ألوان ، خط



# A new archaeological and artistic study of an ancient Quran preserved in the Rash id National Museum.

by

Alsayed ahmed ahmed besher
Department of Archaeology, Faculty of Arts, Tanta University
Under the supervision of

Prof. Dr. Raafat Abdel Razek Abu Al-Ainin
Professor of Islamic Archaeology
Faculty of Arts - Tanta University

#### **Abstract:**

The study deals with an ancient Qur'an published for the first time. This Qur'an is part of the collection of the Rashid National Museum The Qur'an dates back to the 11th century AH/17th century AD, wh en it was found in the Damascus Mosque (the Hanging). The Qur'an has a number of elements that distinguish it, such as the cover a nd its decorations, as well as the use of gilding Throughout the enti re Qur'an, the calligrapher's interest in the script and his sealing of the Qur'an by writing his name and the name of his teacher, as well as the harmony of the colors that the calligrapher used in making the decorations, such as the red, blue, and green colors.

**Keywords**: Rashid, Holy Quran, gilding, colors, calligraphy.



## منهج الدراسة:

أتبعت الدراسة منهجين المنهج الأول الدراسة الوصفية للعناصر الأثرية موضع الدراسة والمنهج الثاني الدراسة التحليلية للعناصر الأثرية والفنية موضع الدراسة

إشكالية الدراسة:

تُعتبر إشكالية الدراسة هنا أن المصحف ينشر لأول مرة وذلك على الرغم من أنه يتمتع بعدد من العناصر المهمه التي يتميز بها من فنون الكتاب حيث تتجلى بهذا المصحف الذي يعود الى القرن الحادي عشر الهجري السابع عشر الميلادي من عناصر تذهيب و إتقان لفنون الخط والتجليد

#### المقدمة:

لقد مرت مراحل كتابة المصحف بعدد من المراحل المختلفة والتي تميزت كل واحدة من تلك المراحل بعدد من المراحل حتى وصل الى شكله النهائي الذي نعرفه الأن وذلك من أستخدام مواد مختلفة في صناعته حتى صدر المصحف المطبوع.

وقد جاء أول أستخدام لمصطلح مخطوط سنه 1.07 هـ 1096 م كنتيجة لأكتشاف المطبعة وذلك لظهور كتب لم تكتب بخط اليد 1096 ، وكان أول مصحف مطبوع بالخط العربي كان في مدينة همبر ج بألمانيا سنة 1110 هـ 1100 م

لقد أظهر العالم الأسلامي طابع كل السمات الثقافية والتنوع الثرى للثقافات العديدة التي دخلت في تكوين المجتمع الإسلامي ، ولقد أستلهم التاريخ والثقافة الإسلامية تعاليم القرآن بنزعته التوحيدية من أجل رسالة مقدمة والى حضارة تميزت بأنفتاح عقلياً تجاه الثقافات الغربية وتماسكت الحضارة الإسلامية بواسطة لغتها المشتركة وإيمانها المشترك <sup>3</sup>.

ولماللك الخطارة (إسلامية بواللك المناب المسلاحة وإيمائه المسلاحة وإيمائه المسلاحة وإيمائه المسلاحة ويتجلى ذلك في الكتاب حيث لم يكن ميداناً لفن واحد بل لفنون عرفت بأسم فنون الكتاب فبدأت بفن الخط وتتبع ذلك التذهيب وتلوين الفواصل وتزيين الصفحات وكذلك التجليد وتلك التوجهات في فنون الخط والزخارف في العصر الإسلامي حيث كان للخطاطين مراكز ممتازة لا تبالغ إذا قلنا أنها تسامي الى درجة الملوك والأمراء إذا نزل هؤلاء الى ميدان الخطاطين ينافسونهم في صنعتهم لا سعياً وراء الكسب المادي ولكن رغبة في الحصول على الفخر الأدبي فكانوا يكتبوا بأيديهم نسخاً من القرآن الكريم يقدمونها الى البقاع المقدسة أولا توجد أمة في التاريخ لعب الخط الجميل في حياتها دوراً هاماً مثل الأمة الإسلامية فأينما أدرت عينيك في الأثار الإسلامية فسوف تجد الكلمات المكتوبة بالخط والزخرفة البديعة أولات والصحيح أن أول ما نزل من القرآن قوله تعالى (أقرأ بأسم ربك الذي خلق) وبعدها أخذ القرآن ينزل على الرسول بمكة منذ البعث الى أن هاجر الى المدينة ، والمتفق عليه أن المدنى من سور القرآن ثمان و عشرون سورة وما بعد ذلك فهو مكي وما حولها ولذلك فأكثر القرآن

نزل بمكة قبل الهجرة <sup>7</sup>. تدوين القرآن الكريم:

وقد كانت كتابة القرآن في زمن النبي ﷺ تخضع للتدقيق على مرحلتين: المرحلة الأولى: وقت الكتابة قال زيد بن ثابت (كنت أكتب الوحى عند رسول الله ﷺ فأن كان فيه سقط أقامه ثم أخرج به الى الناس)

ل فرنسوا ديرويش: المدخل الى علم الكتاب المخطوط بالحرف العربي ،ترجمة أيمن فؤاد سيد، مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي ،لندن ٢٠٦١هـ/٥٠٠٠م، ص ٤٤

<sup>ً</sup> محمد طاهر بن عبد القادر الكردى المكي : تاريخ القرآن وغرائب رسمه وحكمه ،جدة ١٣٦٥هـ ، ص١٦٠

توماس جولد شتاين: المقدمات التاريخية للعلم الحديث ، ترجمة أحمد حسان ، سلسلة عالم المعرفة ٢٠٠٣م ، ص١١٣

<sup>·</sup> يحيى وهيب الجبورى : الخطـوالكتابـة في الحضارة العربية ،الطبعة ١، دار الغرب الإسلامي ، بيروت ١٩٩٤ م ،ص٣٥١

<sup>°</sup> محجدعبد العزيز مرزوق :الإسلام والفنون الجميلة ، مطبعة دار الكتب المصرية ، القاهرة ١٩٤٤ م ، ص ١٠

<sup>ً</sup> أحمد شوقى الفنجرى : الإسلام والفنون ، الطبعة ١ ، دار الأمين ، القاهرة ١٩٩٨ م،ص ٢١٩

ابراهیم الأبیاری : تاریخ القرآن ، الطبعة ۳ ، دار الکتاب المصری القاهرة ۱۹۹۱ م ،ص ۷۰



المرحلة الثانية :قال زيد بن ثابت (كنا عند رسول الله الله الله القرآن من الرقاع (معنى نؤلف نرتب) ، وبعد أتساع الدولة الإسلامية في خلافة عمر بن الخطاب أحتاج الناس من يعلمهم القرآن فأرسل عمر القرآ الى الأمصار ولكنه لم ينسخ القرآن وتم النسخ في المصاحف في عهد عثمان حيث أرسل الى كل افق بمصحف مما نسخ أ.

## الدراسة الوصفية:

رقم السجل: ٣٦٢

مكان الحفظ: متحف رشيد الوطني

مكان العثور: مسجد دمقسيس الأثرى برشيد

التاريخ:١٠٨٠هـ/٦٦٩م

النشر: ينشر لأول مرة

يمثل هذا المخطوط المصحف الشريف وهذا المصحف أحد المخطوطات المحفوظة بمتحف رشيد الوطني 2 حيث يمثل جزء مهم من معروضاته لما يمثله هذا المصحف من جمال ورونق حيث تتجلا فيه فنون الكتاب من تجليد وأسلوب للخط وتذهيب وزخارف تنوع في الأحبار والألوان وكذلك من حيث الوقفية والخاتمة.

وقد جاء ذلك المخطوط موزع في عدد ٣٠١ ورقة جائت أبعاده ٢٧سم للعرض و ٣٩٠٠سم للطول وحاله المخطوط جيدة من حيث الحفظ مع وجود جفاف في أطراف بعض الأوراق مما تسبب ضعف الورق.

وقد أستخدم الخطاط المداد الاسود في كتابة النص القرآني مع إستخدام التذهيب في عمل الزخارف والفواصل كذلك أستخدم المداد الابيض على أرضية مذهبة لكتابة عناوين السور والمداد الأزرق والأحمر والأخضر في عمل الزخارف.

وقد وزع النص على عدد ١٣ سطراً كتابياً وقد أستخدم الخط النسخ في كتابة النص القرآني أما الوقفية فقد إسخدمت الواقفة الخط الرقعة في كتابتها مع أستخدام الخط الثلث في كتابة عناوين السور.

#### جلدة المصحف:

يغلف المصحف غلاف مستطيل الشكل لونه أسود تبلغ ابعاده 77سم للعرض و 9.9سم للطول يحمل هذا الغلاف عدد من الزخارف التى أستخدم الخطاط فيها التذهيب في تنفيذ الزخارف وتمثل تلك الزخارف أشكالا زخرفيه هندسية لعدد من المستطيلات المتداخلة تختلف فيما بينها من حيث العرض فمنها ما يمثل أضلاعه خطوط بالقلم وأخرى و عددهم 7 اعرض تصل الى عرض 1 سم .

وفى الزواية يوجد شكل زخرفى يتكون من عدد أربعة نقاط يخرج منها ثلاث أشكال زخرفية أخرى وفى منتصف الضلع يوجد شكلان فى كل جهة واحد يمثلان عدد ثلاث نقاط اثنان فى القاعدة يعلو هما نقطة واحدة يخرج منهما ثلاث أشكال زخرفية ايضا .

وفى المنتصف يوجد شكل زخرفى هندسى يمثل مستطيل وهذا الشكل يمثل عدد أثنان مستطيل بحجم خط القلم بداخل هذا الشكل الزخرفى عدد من الأشكال الزخرفية التى تمثل أشكال زخرفيه نباتية تمثل تلك الزخارف أشكال لسنابل القمح التى جائت بشكل صفوف مائله مكونه فيما بينها شكل يشبه أشكال الشبابيك المستخدمه فى المنازل وتكون تلك الزخارف أشكال زخرفيه هندسية مربعة الشكل يوجد بداخلها نقاط لوحة رقم (١)

<sup>ً</sup> غانم قدورى الحمد : المصاحف المخطوطة تعريف بها وبيان قيمتها التاريخية والعلمية والفنية مجلة معهد الإمام الشاطبي العدد ١٢ . ١٤٣٢، هـ، ص ١٩:٢١

أ متحف رشيد الوطنى: يشغل متحف رشيد منزل عرب كلى الأثرى حيث يمثل نموذج من نماذج العمارة فى مدينة رشيد ويوجد عد من المعروضات فى المتحف تمثل نماذج من التحف المنقولة والفنون الصغرة.



لسان جلدة المصحف:

يأخذ لسان جلدة المصحف الشكل السفينى المنتشر بين ألسنه المخطوطات يحمل اللسان أشكال زخرفية هندسية تحيط به وفى الأطراف أستخدم أشكال زخرفية هندسية مثل الموجودة على سطح الجلدة تتكون أيضا من عدد ثلاث نقاط يخرج منها أشكال زخرفية يوجد فى طرف اللسان شكل زخرفى يشبه اللسان من حيث الشكل حيث يشبة الشكل السفينى يحمل هذا الشكل عدد من الزخارف النباتية التى تمثل أشكالاً لسنابل القمح بشكل مائل مكونه بداخلها أشكالاً زخرفية هندسية مربعة الشكل يوجد بداخلها نقاط دائرية أستخدم التذهيب فى تنفيذها .

يبطن تلك الجلدة من الداخل ورق الإبيرو الذي يحمل عدد من الزخارف المتقنة التي تتكون من أشكال زخرفية تتكون من وحدات في داخل شكل مستطيل حيث نفذت بأتقان شديد تشبه أستخدام الخاتم لوحة رقم (٢).

المصحف من الداخل:

يتصدر المصحف من الداخل وقفية بأسم السيدة فلك نور تتكون من عدد سبعة أسطر أستخدمت الواقفة الخط الرقعة مع أستخدام المداد الأسود في الكتابة ويظهر على الورقة التي كتبت عليها الوقفية التدعيم الذي تم عن طريق الترميم وتقرأ تلك الوقفية كالتالي:

- أنه لما كان في يوم الأثنين المبارك الموافق ٢٩رمضان ١٣١٢ (هجري) قد أوقفت وسبلت وحيست
- هذا المصحف الشريف الست المصونه والجوهرة المكنونة الست فلك نور معتوقة المرحوم السيد
- على أفندى البكرى نقيب الأشراف بمصر كان وزوجة المرحوم ولده السيد عبد الباقى البكرى
- نقيب الأشراف بمصر إيضا كان وقفاً صحيحاً شرعياً وحبساً صريحاً مرعياً على كل من بقرأ فيه من
- المسلمين وجعلت مقره بزاوية السادة البكرية الكائنة بقرافة الأمام الشافعي تجاه مسجده
- الشريف لا يغير ولا يبدل ولا يباع ولا يوهب ولا يرهن فمن بدله بعدما سمعه فأنما أثمه
  - على الذين يبدلونه إن الله سميع عليم تحريراً في تاريخه أعلاه فلك نور

وقد ذكرت الواقفة في تلك الوقفية التاريخ وقد حددته باليوم الموافق الأثنين الموافق ٢٩ من رمضان ١٣١٢ هـ مع اغفال كتابة أنه تاريخ هجرى ولكن كتبت اليوم والشهر والسنة فقط لوحة رقم (٣).

كذلك حددت الواقفة انها كانت جارية وأعتقها سيدها السيد على أفندى البكرى ثم تزوجت من أبنة السيد عبد الباقى البكرى وهم من الساده الأشراف وقد عرفتهم بأن كل منهم نقيباً للسادة الأشراف مصر وقامت بتحديد المكان الموقوف عليه وهو زاوية السادة البكرية مع تحديد مكانها بأنها مقابله لمسجد الأمام الشافعي .

لا نقابة السادة الأشراف: نقيب الأشراف كان منصبًا حكوميًا في مختلف الإمبراطوريات الإسلامية يدل على رأس نسل النبي محدي ص (كان نسل محمد يُعرفون باسم الأشراف وعلى مدار التاريخ الإسلامي نظم الأشراف أنفسهم في مجموعات كبيرة في جميع أنحاء الأراضي الإسلامية المختلفة وقد تم ذلك لضمان مكانهم الخاص في المجتمع الإسلامي وبالتالي الحفاظ على امتياز اتهم الاجتماعية والسياسية. للمزيد أنظر https://ar.wikipedia.org/wiki

الأمام الشاقعي: أبو عبد الله مجد بن إدريس الشافعي المُطلبي القُرشي 150) هـ 204 - هـ767 / م820 - م (هو ثالث الأئمة الأمام الشاقعي عند أهل السنة والجماعة، وصاحب المذهب الشافعي في الفقه الإسلامي، ومؤسس علم أصول الفقه، وهو أيضاً إمام في علم القوسير وعلم الحديث، وقد عمل قاضياً فعرف بالعدل والذكاء. وإضافة إلى العلوم الدينية، كان الشافعي فصيحاً شاعراً، ورامياً ماهراً، ورحالاً مسافراً. أكثر العلماء من الثناء عليه، حتى قال فيه الإمام أحمد» :كان الشافعي كالشمس للدنيا، وكالعافية للناس «للمزيد انظر https://ar.wikipedia.org/wiki



#### صفحتى البداية:

تحمل صفحتى البداية (سر اللوح) عدد من العناصر الزخرفية من عناصر زخرفية معمارية وعناصر زخرفية نباتية وعناصر زخرفية هندسية تكون فيما بينها لوحة فنية تسر العين حينا رؤيتها شكل رقم  $(\Upsilon)$  لوحة رقم  $(\Upsilon)$ .

العناصر الزخرفية المعمارية:

تتمثل تلك العناصر في شكل خورنق زخرفي يتكون من عقد مفصص وعلى جانبيه نصفين لعقدين على اليمين واليسار تتكون تلك العقود من عدد من الأجزاء التي أستخدم الفنان فيها عدد من الألوان والتذهيب فقد أستخدم التذهيب في ثلاث أجزاء وكذلك أستخدم الألوان الأحمر والأسود و الأبيض بالأضافة أستخدام اللون الأزرق في عمل أشكال تشبه تلك الأشكال الدراوي أو العرائس التي تعلو المساجد تلو تلك الأشكال عدد من العناصر الزخرفية التي أستخدم الفنان الألوان الأحمر والأزرق شكل رقم (٢٠٣) لوحة رقم (٤).

العناصر الزخرفية الهندسية:

تتمثل تلك العناصر في عدد من الأشكال الزخرفية التي تتكون من أطار يحيط بالعناصر الزخرفية المعمارية وهذا الأطار يتكون من ثلاث أجزاء أستخدم الفنان في كل جزء لون مختلف فقد أستخدم التذهيب في الشكل الأول من الداخل ثم قام بأستخدام اللون الأحمر (البطيخي) في الشكل الثاني وفي الشكل الأخير من الخارج فقد أستخدم اللون الأزرق السماوي كما قام بعمل نقاط من داخل تلك الأشكال باللون الأسود لوحة رقم (٣٠٢).

ثم قام بتقسيم الصفحة الى عدد من الأشكال الهندسية المستطيلة وقام بعمل شكل زخرفى هندسى مستطيل الشكل الهندسي عن طريق التذهيب سواء بشكل أطار عريض حوالي ٣مم يحيط بهم مستطيلان بعرض خط القلم .

وقد قسم تلك الأشكال على النحو التالى ففى المنتصف قام بعمل شكل مستطيل قام بكتابة سورة فاتحة الكتاب وقد قام بكتابتها فى عدد ستة أسطر وعلى جانبى ذلك الشكل الزخرفى يوجد شكلان مستطيلان بشكل رأسى قام بتنفيذ عدد من الزخارف بداخلة سواء زخارف نباتية او أشكال زخرفية زجزاجية قام بتنفيذها بالمداد الأبيض على أرضية مذهبة وفى أعلى وأسفل الشكل يوجد شكلان زخرفيان مستطيلان بشكل أفقى وقد قام بكتابة أسم السورة ومكان نزولها بالمداد الأبيض على أرضية مذهبة فى الأعلى أما فى الأسفل فقد قام بكتابة عدد أياتها بنفس الشكل . لوحة رقم (٤).

الزخارف النباتية:

لقد استغلت الزخارف النباتية الحايز الأكبر في تنفيذ الزخارف في صفحتى البداية فقد جائت الزخارف النباتية متعددة الشكل ففي الجزء الأعلى في باطن الخورنق الزخرفي قام الفنان بعمل جامات زخرفية قام بتنفيذ شكل زخرفي نباتي يتكون من زهرة عباد الشمس (دوار الشمس) بمركز دائري مذهب يحيط به بتلات الزهرة بالمداد الأبيض مع عمل الجزء المتصل بالمركز باللون الأحمر وقد قام بتنفيذ أفرع نباتية وعد من الأوراق المتدلية التي قام بتنفيذها بالتذهيب مع عمل الأجزاء المنكسرة ياللون الأحمر وكذلك الأطراف نفذها باللون الأحمر يحيط بتلك الجامات أرضية زرقاء اللون قام بتنفيذ عدد من الأشكال الزخرفية النباتية عليها تتكون من اشكال زخرفية النباتية عليها تتكون من مركز وعدد خمسة أشكال زخرفية نباتية لأفرع نباتية يخرج منها أشكال لأزهار تتكون من مركز وعدد خمسة بتلات وقد قام بتنفيذ تلك الأزهار بألوان متعددة من اللون الأحمر البطيخي مع مركز مذهب والجزء المتطل بالمركز باللون الأحمر وأزهار أخرى قام بتنفيذها بشكل مركز دائري مذهب يحيط به عدد خمس بتلات باللون السماوي مع جزء متصل باللون الأزرق شكل رقم (١٠٢) لوحة رقم (٤)



كذلك قام بتنفيذ أشكال زخرفية لأنصاف مراوح نخيلية قام بتنفيذها عن طريق التذهيب وقد قلم بعمل فرع نباتى يخرج من تلك الأشكال وقام بتنفيذ الجزء الواصل بين المراوح والفرع النباتى بالللون الأحمر.

وقد قام بتنفيذ شكل زخرفى لفرع نباتى فى الجزء الممتد من حرف السين بالبسمله وقد قام بتنفيذ ذلك الفرع بشكل فرع نباتى باللون الأخضر يخرج منه عدد من الاوراق والأزهار ثلاثيه البتلات وقد قام بتنفيذ تلك الأزهار عن طريق اللون الأحمر ، كذلك قام بعمل أنصاف مراوح نخيلية عن طريق تنفيذها بالتذهيب وذلك بنهاية الاسطر الكتابية.

أما عن هوامش الصفحة فهى تحمل عدد من الزخارف النباتية التى قام الفنان بتنفيذها عن طريق رسم الزخارف النباتية بالتذهيب فقط دون أستخدام الألوان وقوام تلك الزخارف أفرع نباتية لنبات القمح تتكون من عدد من سنابل القمح التى تخرج من ساق نباتى وعدد من الاوراق التى تخرج من الساق وينتهى الساق بسنبلة القمح نفسها كذلك قام الفنان بتنفيذ عناقيد العنب التى تتدلى وقام بعمل أوراق لنبات العنب تخرج من عناقيد العنب.

الوقف :

جاء الوقف في هذا المخطوط (المصحف) بشكلان الشكل الأول جاء في بدايته وهي من كتابه الواقفه السيدة فلك نور بأسم زوجها وأبيه وهما من السادة الأشراف كما سبق وقد حددت الواقفه مكان وتاريخ الوقف وعلى من أوقف المصحف.

أما الصورة الثانية التي جائت عليها الوقفية فهي جائت بداخل المخطوط (المصحف) وقد جائت بصورة جمله (وقف لله تعالى)

وذلك في الهامش العلوى للصفحة لوحة رقم (٦).

لأطار:

جاء الأطار بصورة شكل مستطيل أحاط بالمتن وقد قام الفنان بتنفيذ ذلك الأطار بأستخدام التذهيب وذلك في عمل أطار مذهب أحاط بالمتن وأيضا قام بعمل أطار حوله بأستخدام الألوان سواء اللون الأحمر أو اللون الأسود.

عناوين السور:

جائت عناوين السور على شكل هندسى مستطيل قام الفنان بعمل تذهيب للأرضية الخاصة بالعنوان الخاص بالسورة وقام بكتابة أسم السورة بأستخدام اللون المداد الأبيض مع كتابة أسم السورة قام بكتابة مكان النزول سواء كانت مكية أو مدنية وكذلك قام بكتابة عدد الأيات الخاصة بكل سورة لوحة رقم (١٠،٩،٦).

الفو اصل :

جائت الفواصل فى هذا المصحف بعدد من الأشكال الزخرفية التى قام الفنان فيها بدمج الألوان مع التذهيب فى عمل الفواصل ففى صفحتا البداية قام الفنان بعمل الفاصلة بشكل زخرة ولكن أوراق تلك الزهرة ليست بلون واحد ولكنه دمج التذهيب مع الالوان فى الأوراق فجائت بشكل متبادل.

الشكل الثانى جاء على شكل زهرة أيضا ولكنها تظهر بوضح ولكنى قام بعمل لأرضية للزهرة ، وفى شكل ثالث قام بتنفيذ الفاصلة على شكل زهرة ولكنها ذات مركز دائرى متعدد الألوان مع أستخدام التذهيب فى عمل البتلات ، وفى صورة أخرى جائت فى معظم المخطوط جائت على شكل هندسى دائرى قام الفنان بتقسيمه الى عدد من الأجزاء وعلى محيط الدائرة قام بعمل نقاط متعددة الألوان من اللون الأحمر واللون الأسود لوحة رقم (١٠،٥،٢٥٠٤).

الهوامش:

حملت الهوامش عدد من العناصر الهامة من علامات للأجزاء وتعقيبية فقد جائت علامات الأجزاء على شكل جامه زخرفية تتكون من شكل زخرفي نباتي في الوسط لز هرة عباد الشمس محورة حيث جائت الأوراق مائلة مع أستخدام التذهيب في عمل المركز الدائري الذي كتب فية



علامات الأجزاء ومواضع السجدات ويوجد أعلى وأسفل تلك الزهرة زخارف نباتية نفذت بأستخدام اللون الأزرق فقط.

كذلك قام الخطاط بكتابة الكلمات التعقيبية أسفل الصفحات وذلك بأستخدام نفس لون المداد المستخدم في كتابة المتن و هو اللون الأسود لوحة رقم (٦،٥).

علامات التشكيل والأعجام:

جائت علامات التشكيل والأعجام في المصحف بنفس لون المداد الذي أستخدم في تنفيذ المتن في كامل المصحف و هو لون المداد الأسود أما علامات السجود فقد قام الخطاط بعمل جامه خاصة بها في الهامش لوحة رقم (٧) شكل رقم (١)

خاتمة المخطوط:

جائت خاتمة المخطوط على شكل أسم السور فقد قام بتنفيذ مستطيل مذهب قام بكتابه سطر كتابي بالمداد الأبيض يقرأ:

هذا دعاء كلام الله القديم سبحانه و تعالى

ثم قام الخطاط بكتابة عدد خمسة أسطر حدد فيها أسمه وأسم أستاذه مع كتابه مجموعة من الأدعية وقد ختمها بكتابه التاريخ وتقرأ تلك الخاتمة:

- يذوب الكف منى في التراب ويبقى الخط بعدى في الكتاب ، وكان
- الفراغ من هذا المصحف الشريف بعون الله الملك اللطيف، على يد
  - كاتبه الفقير الحقير، المعترف بالعجز والتقصير، حسن حلمي
  - المعروف بالمرصفاي ومن تلاميذ مجد أفندي مؤنس زاده ، وكان

الأنتهاء يوم الجمعة ست عشر رجب سنة ألف ومائتان أربع وتسعون لوحة رقم (١٠)

#### الدراسة التحليلية:

تشتمل تلك الدراسة على العناصر التي تكون منها المصحف من حامل و هو الورق ومحمول م ن خطوتذهيب والوان.

#### خط النسخ:

هو خط المصاحف بأمتياز وذلك لخصائصه الجمالية التي غالباً ما تتمثل في سهوله ادائه وسهولة القراءة به ،وقد بلغ هذا الخط ذروه كماله ونضجه خلال القرن الثالث عشر الهجرى التاسع عشر الميلادي حيث تميز بدقة حروفه .

وقد عرف الخط النسخ منذ القرن الثاني الهجري السابع الميلادي هو والخط الكوفي حيث أستخدم الخط الكوفى في الكتابات على الأحجار والنقود والمصاحف بينما الخط النسخ أستخدم في ماعدا ذلك لي

وسمى بخط البديع في بدء الأمر قبل أن يسمى نسخاً وقد وضع قواعده الوزير ابن مقله و هو من وضع قواعده وقد سمى نسخاً لأستخدامه في نسخ القرآن الكريم

وقد قام الخطاط بأستخدام خط النسخ في كتابة المتن من أيات القر آن الكريم وذلك في كامل أجز ا ء المصحف كذلك أستخدم الخط النسخ في كتابة الوقفية وعمل حرد المتن في نهاية المصحف ح يث عرف الخطاط عن نفسه و هو حسن حلمي وكذلك عرف عن أستاذه محجد مؤنس زاده لوحة رقم (۲،۵،۶)

#### خط الرقعة:

الرقعة بضم الراء هي التي يرقع بها الثوب وجمعها رقاع ، وهي القطعة من الورق التي يكتب عليها ، ويطلق عليه الخط الذي حروفه صغيرة ودقيقة ومستقيمة ، والهدف منه أنجاز الكتابة سر يعا و لاسيما في مجال التجارة'.

ا إدهام محهد حنيش : كتابة المصحف الشريف عند الخطاطين العثمانيين ، مجلة البحوث والدراسات القرآنية ، العدد السابع السنة

ذكى محد حسن : في الفنون الإسلامية ، مطبعة الأعتماد مصر بدون تاريخ ص٠٤



و هو أسهل الخطوط قرأة وكتابة وأول من وضع قواعده هو ممتاز بك مستشار السلطان عبد الح ميد حوالى عام ١٢٨٠ هـ وكنة قد شاع أستخدامه في القرن التاسع الهجرى الخامس عشر الميلاد ى وقد كتب به السلاطين العثمانيين أمثل سليمان القانوني و عبد الحميد الأول وقد ظهر الخط الرقعة في المصحف كبداية حيث ورد في بعض الحروف وخاصة في كتابة العناوين الخاصة بالصور وذلك يجعل الكلمات اكثر مرونة لوحة رقم (٦)

فن التذهيب:

ان فن التذهيب هو فن قديم عرفه المصريون القدماء وأستعمله الأقباط في مصر قبل الأسلام في زخرفة أغلفة الكتب بأن زينوها بصفائح من الذهب وقد ورث المسلمون هذا الفن عنهم .

ويقال فى اللغة أذهب الشئ أى طلاه بالذهب والمذهب الشئ المطلى بالذهب وكل مموه بالذهب فقد أذهب وهو مذهب، والتذهيب أسم مشتق من الذهب ويطلق عموماً على تزيين المخطوطات والكتب بالرسوم والأشكال المطلية بالذهب.

وقد تحرج المسلمين من كتابة القرآن الكريم بمداد الذهب نظراً لما في ذلك من الأسراف والبعد عن البساطة والتقشف ولكن هذا التحرج لم يمنع بعض الخطاطين من نسخ بعض المصاحف بماء الذهب ...

وسر عان ما خفت معارضة ونقد رجال الدين لزخرفة المصحف لان التقسيمات الزخرفية التي تقوم بها تخدم القارئ ، وقد روى ان أول من ذهب مصحفا هو الامام على رضى الله عنه ولكن تلكالر و اية ينقصها الدليل $^{\circ}$ .

وقد برع المسلمين في ذلك الفن وذلك عن طريق عمل ورق الذهب وأيضا حل الذهب حيث كان العالم الكيميائي المسلم جابر بن حيان (ت ١٩٩١هـ/ ٨١٥ م) أول من حل الذهب الى سائل لون ي حريمكن أن يكتب به

وقد كان التذهيب من أكثر العناصر وأثراها حيث تعطى للمصحف رونق خاص وذلك لما للذه ب من تأثير على النفس البشرية وفي المصحف محل الدراسة فقد قام المذهب بأستخدام التذهيب في عدد من المواضع في كامل المصحف من بدايته الى نهايته فنر في صفحتى البداية (سراللو ح) فقد قام المذهب بعمل الزخارف عن طريق التذهيب وذلك في الهامش كذلك قام بعمل أرضية أسم السورة والزخارف بين الأسطر لوحة رقم (كذلك قام المذهب بأستخدام التذهيب في عمل الفواصل بين الأيات وعمل الاطار في الصفحات وعمل الزخارف الخاصة بالأجزاء لوحة رقم مراكزة والمذهب بأستخدام التذهيب الأجزاء لوحة رقم (كالمناس بين الأيات وعمل الاطار في الصفحات وعمل الزخارف الخاصة بالأجزاء لوحة رقم (كالمناس بين الأيات وعمل الأجزاء لوحة رقم (كالمناس بين الأيات وعمل الأطار في الصفحات وعمل الزخارف الخاصة بالأجزاء لوحة رقم (كالمناس بين الأيات وعمل الأطار في الصفحات وعمل الزخارف الخاصة بالأجزاء لوحة رقم (كالمناس بين الأيات وعمل الأطار في الصفحات وعمل الزخارف الخاصة بالأجزاء لوحة رقم (كالمناس بين الأيات وعمل الأيات و المناس المناس بين الأيات وعمل الأيات و عمل الأيات و ال

الألوان :

كلمة لون يطلقها المصورين والمشتغلون بالصباغة ويقصدون بها المواد التي يستعملها لإنتاج اللون أما علماء الطبيعة فيقصدون بها نتيجة تحليل الضوء واللون وسيلة هامة من وسائل التعبير والفهم أ

واللون أصطلاحاً في الموسوعات الحديثة هو خاصة ضوئية تعتمد على طول الموجة ويتوقف اللون الظاهر لجسم ماعلى طول موجة الضوء الذي يعكسه وتعددت الألوان في الطبيعة وهنك عشرات الأسماء للتعبير عن اللون الواحد وهي تختلف بأختلاف درجات اللون وهو ما عرف بأشباع اللون وتأكيده ،وهو الصفة التي تميزأي لون ونتعرف على مسماه ومظهره بالنسبة

ل حبيب الله فضائلي : أطلس الخط والخطوط ص ٤٠٥

له مجد عبدالعزيز مرزوق : الفنون الزخرفية الإسلامية في العصر العثماني ،الهيئة المصرية العامة للكتاب ،١٩٨٧م ، ص٢٢٣ عبد العزيز عبيد الرحمن مؤذن : فن الكتاب المخطوط في العصر العثماني ، مخطوط رسالة دكتوراه ،جامعة أم القرى المملكة العربيةالسعودية ،مجلد ١، ١٩٨٩م/ ١٤١٠هـ ، ص ٢٣٦

مجد عبد العزيز مرزوق: الفنون الزخرفية الإسلامية في العصر العثماني ، ص ٢٢٣

<sup>°</sup> شادية الدسوقى عبد العزيز : فن التذهيب العثماني في المصاحف الأثرية ، دار القاهرة ، طبعة ١، القاهرة ٢٠٠٢ م، ص ١٥ تعبير أبراهيم محمد : أنماط التراث الشعبي في محافظة البحيرة والأستفادة منها في تصميم أقمشة المفروشات بأساليب تطبيقية مختلفة مخطوط دكتوراه ، كلية الفنون التطبيقية ، جامعة حلوان ٢٠٠٣ م ،ص ٨٦

 $<sup>^{</sup>pea}$  نجاح عبد الرحمن المرازقة : اللون ودلالاته في القرآن الكريم ، مخطوط ماجستير ، جامعة مؤتة ، ٢٠١٠، ص ١١



لغيره واللون هو أحساس له شروط بعضهايعود الى عوامل داخلية فى جسم الأنسان وبعضها يعود الى عوامل خارجية كمقدار الضوء الواصل للعين الم

الجوانب الجمالية لأستخدام الألوان:

لأستخدام الألوان عدة جو انب جمالية منها الأمتاع البصرى حيث أدرك المسلمون الأثر النفسى للألوان ، كذلك العمق حيث أستخدمت الألوان للتعبير عن العمق والمنظور على يد الفنانين حيث نرى مدى الأنسجام والتوافق بين الالوان ،ويفيد أيضا في الثراء والفخامة فقد كثر أستخدام الألوان الدالة على الثراء مثل اللون الذهبي

وللألوان عدد من الأستخدامات في المصحف محل الدراسة فقد قام الفنان بعمل عدد من الزخارف مثل الأز هار والأوراق النباتية التي توجد في بداية المصحف وكذلك قام بأستخدام الألوان في عمل أرضية الزخارف في صفحتي البداية وخاصة اللون الأزرق لوحة رقم (٤) وكذلك أستخدم الألوان في عمل الزخارف والجامات الخاصة بعلامات الأجزاء في الهامش في كامل المصحف مثل اللون الأزرق واللون الأخضر في عمل الأوراق واللون الأحمر كذلك لوحة رقم (٨٠٧)

#### الورق:

جائت كلمة ورق أساساً من ورق الشجر ثم أشتقت كلمات وراق ،مورق والوراق يقصد بها الرجل كثير الدراهم كما تعنى أيضا العامل في صناعة الورق .

تاريخ الورق في العصر الإسلامي:

لقد ظهر الورق وأستخدمه العرب للمرة الأولى عند فتحهم سمر قند  $^{0.7}$ م، وقد أستخدموه مجلوباً من سمر قند في أول الأمر الى بغداد حيث أقيم أول مصنع للورق في  $^{1.7}$ 6 هـ  $^{1.7}$ 6 هـ  $^{1.7}$ 6 هـ  $^{1.7}$ 6 هـ أويرى بعض الباحثين ان العرب أستخدموا الورق مع مطلع القرن السابع الميلادى لكنهم لم يصنعوه قبل منتصف القرن الثامن الميلادي  $^{0.7}$ 6.

تؤكد بعض المصادر الصينية أن بداية أنتاج الورق في العالم العربي يرجع الى أندلاع نزاع عام ١٣٤١ هـ بين قبيلتين في أسيا الوسطى فطلبت أحداهم مساعدة العرب والأخرى الصينيين وقد أنتصر العرب وإسر بعض الصينيين الذين كانوا يعرفون سر أنتاج الورق وقد ساعدوا العرب في أنشاء أول معمل لصناعة الورق .

المواد التي صنع منها الورق:

لقد صنع الصينيين القدامى الورق من خرق الحرير التى كانت تنقع فى الماء حتى تتحول الى عجينة ناعمة ثم تجفف وبعد ذلك أستخدموا نفايات القطن وشباك الصيد القديمة ،وفى سمر قند أستخدموا القنب فى أنتاج الورق وفى المصحف لون الورق مائل للون البنى لوحة رقم (٩،٦،٥) ولقد ذكرت بعض الوثائق الخاصة بمدينة رشيد وقد تحدثت تلك الوثيقة عن البضائع الواردة لميناء رشيد عن عدد من المنتجات التى وردت لمدينة رشيد فى عام ١٧٧٥م ومنها الورق حيث ورد فيها ثلاث أنواع من الورق ولعل تلك الأسماء قد أستمدتها الأوراق من خلال العلامات المائية التى تحملها الأوراق بين ثنياها وتلك الأنواع هى ورق بثلاث هلالات وكميته هى ٥٠ باله 7 ونوع اخر هوورق رفيع بثلاث هلالات ورق خشن وكمية ذلك الورق هى ١٠٠٠

\_

ل حنان عبد الفتاح مطاوع: الألوان ودلالاتها في الحضارة الإسلامية مع تطبيق على نماذج من المخطوطات العربية ، مجله الأتحاد العام للأثربين العرب ، ٢٠١٦م، ص ٤٢٠

٢ عبد الرحيم خلف عبد الرحيم : المقومات الفنية والجمالية ، ص ٥٧٩

عبد اللطيف أفندى: البردى دراسة أثرية ، ص ٣٠

<sup>·</sup> أسامة ناصر النقشبندى : الورق وصناعته في التاريخ العربي ، مجلةالذخائر ،العدد ٩ ١٤٢٢هـ/٢٠٠٢م،٣٣٣

أَ الكسندر ستيفيفيتش : تاريخ الكتاب ،القسم الأول ،ص ٢٢٠

الباله: هي وحده قياس 7



۱۰۰۰ باله  $^1$  ،کما ورد نوع أخر من الورق ولكنه مستورد من بلد أخر هي ألمانيا حيث ورد كمية  $^0$  باله  $^2$ 

ويتضح من خلال العرض السابق أن الورق الوارد لمصر عامة ومدينة رشيد خاصة كان مصد دره في الغالب أيطاليا حيث وجود ووفرة الورق.

## الورق الأبرو (المجزع):

هونوع من الورق ابتكره الأتراك وأنتشر في شرق أوربا وبخاصة في أيطاليا ويزخرف هذا النوع من الورق بزخارف مائية على شكل سحب وأمواج تشبه عروق الرخام ، ويستخدم غالباً غالباً في تغليف المخطوطات من الداخل ومن الخارج وهو أنواع منها العكاس والردئ والمصقول والمزدوج وقد ظهر في القرن ٩هـ/٥١م .

وذلك الورق مزين من جهة واحدة بزخارف سائلة بالألوان الأصفر والأحمر والأخضر والأزرق وغيرها ، ونحصل على تلك الألوان في الورق عن طريق وضع الورقة على سطح من الألوان وبدأت تلك الطريقة بلونان ثم راد عدد الألون .

ويصنع ذلك الورق عن طريق سحق الصمغ العربي سحقاً جيداً ويضاف أليه الماء قدر ثلاثة أمثاله ويغلى على النار ويترك ليبرد وإذا أردنا الورق أزرق تسحق النيلة وتضاف الى الغراء ، ويضاف اللون الاحمر يخلط مع الحناء وتلك المواد تسحق كلا على حدا ثم يخلط معها معلقتان من مرارة ثور ويتم تقليب الخليط ثم توضع الورقة في المحلول وترفع والأوراق المستخدمة يجب أن تكون سميكة وتمتص الألوان لكي تظهر بها التجزيعات أ

والورق الأبيرو المستخدم في المسحف هنا يحمل زخارف متقنه حيث تحتوى على وحدات زخرفيه ذات شكل مستطيل تحمل بداخلها زخارف تشبه السيقان النباتية وهي زخارف على أرضية داكنه اللون وكل متتطيل يقابله الأخر ولكن بشكل معكوس وذلك جعل الورقة ذات زخارف متناسقة لوحة رقم (٢)

التجليد: التسفير لغه وجمعه أسفار بمعنى الكتاب ، وقيل الكتاب الكبير لأنه يبين الشئ ويوضحه ، والسفر هو من أجزاء التوراه والسفر وهوالأثر ، وهو أيضا بمعنى الأنكشاف والجلاء فقيل أسفر الصبح أي أنكشاف الظلام .

التسفير أصطلاحاً: يعود الى الأثر الذى يتركه المجلد على الجلدوالغاية من ذلك تزيين الكتاب وتجميله وأيضا والغاية منها حفظ أوراق الكتاب وضمها الى بعضها البعض ضمن غلاف يقيها من التلف ، أما أصل الكلمة لغوياً فمشتق من الجلد على الكتاب وشده والمجلد هو من يعمل بهذه المهنة، مرادفات التصحيف في العراق خاصة والتسفير في المغرب العربي والأندلس وصلحب المهنة المصحف والمسفر نسبة الى المصحف والسفر هو الكتاب .

#### أصل التحليد:

أنتقل فن التجليد المصرى قبل الإسلام الى أسيا الوسطى عن طريق النساطرة وهم فرقه دينية أتخذت من الترحال هدفاً لنشر المسيحية وقد أهتموا بتجميل كتبهم بالتزويق والتجليد .

وقد كانت هذه الصناعة من الصناعات التي حذقها الممصريون في العصر المسيحي وقد نسجت الجلود في فجر الإسلام على منوال ما عرف القبط'، وقد نسب الجاحظ الفضل في تعريف

محمد الحلوجي الزهيري :وكالات رشيد ، ص١٣٢

نفس المرجع ص <sup>2</sup>۳۳

وليد سيد حسنين: فن الخط العربي المدرسة العثمانية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ٢٠١٥م ، ص ١٦٩

عبد العزيز عبيد الرحمن مؤذن: فن الكتاب المخطوط، ص٥٥

<sup>°</sup> فرنسوا ديرويش : المدخل الى علم الكتاب المخطوط، ص ٣٧٨

إ شادية الدسوقي عبد العزيز :فن التذهيب في العصر العثماني ، ص٢٨

<sup>ً</sup> وجدان فريق عناد : فن التسفير (التجليد) في بلاد المغرب خلال العهود الإسلامية ، مجلة التراث العلمي العربي ، العدد؛، ٢٠١١م ٢٠١١م ،ص١١٦

 $<sup>^{\</sup>wedge}$  وجدان فریق عناد : فن التسفیر ، ص  $^{\wedge}$ 

عبد العزيز عبيد الرحمن مؤذن :فن الكتاب المخطوط، ص٢٧٠



العرب بالكتب المجلدة الى الحبشة ونعرف العلاقة بين الحبش والقبط فى الديانة حيث كانت زخرفة الجلد فى تغليف المخطوطات صناعة زاهرة فى الفن القبطى .

ويوجد غلاف من مجموعة مستر بتى بلندن يرجع تاريخه الى القرن السادس الميلادى صنع م ن جلد أحمر يتوسطه صليب ويحيط به شريط عريض مزدان بأشرطه كذلك وقد زوق كعب الحلاة ، وغلاف أخر يرجع تاريخه الى القرنين السادس أوالسابع الميلادى وهو يمثل غلاف مخطوط للكتاب المقدس وقد أزدان الغلاف بأشكال هندسية تتوسط المتن وأطار يتكون من خطوط مستقيمه وزود الغلاف بأشرطه جلدية

والتجليد هنا في المصحف تجليد متقن حيث قام المجلد بعمل جلدة ذات لون أسود مستطيله الشك لل وكذلك قام المجلد بأضافة عدد من الزخارف بالجلدة واللسان وذلك عن طريق أستخدام التذهيب في عمل تلك الزخارف من أشكال هندسية مستطيله في الأطار وكذلك عمل الشكل الزخرفي في وسط الجلدة وذلك عن طريق أستخدام التذهيب وكذلك قام بعمل زخارف اللسان بنفس الطريقة وشكل الزخارف على سطح الجلدة من ذهيب وزخارف لوحة رقم (٢٠١)

الفنون الإسلامية هي فنون زخرفيه قبل كل شئ فالفنان في الإسلام لا يكاد يحتمل رؤية مساحات خالية من الرسوم والزخارف وعناصر الزخرفة في الأسلام أربعة الصور الأدمية والحيوانية والرسوم الهندسية والزخارف النباتية والزخارف الخطية".

والرقش الإسلامي هو صورة مرسومة وملونة أو منقوشة نافذة ذات أشكال هندسية جذابة أو ذات أشكال توريقية مكررة وفي الحالتين تحمل معنى رمزياً للتبتل والعبادة والباعث على التحوير لم يكن عجز الفنان عن محاكاة الواقع بل يرجع الى الشعور بتفاهة الوجود الأرضى والأنشغال المستمر بالوجود الأزلى فالفنان ، لا يعير الوجوه والأشكال أهتمام كبير في رسمه فهو يصورها بكثير من التبسيط والبدائية دون أن يسعى الى إضافة الوسائل التي تقربها من الحقيقة .

وتمثل شكل الأطارات الزخرفية على الصفحة تشبة دهليز يفضى الى عالم أخر حيث يمكن أن تكون السرلوحية (صفحتا البداية) قريبة من بساط طائر ينقلنا الى أصقاع بعيدة ومتخيلة حيث كانت المخطوطات غالباً ما تزخرف لكى تملأ القارئ هيبة وإحساساً بالجمال الفائق°، وقد تطلبت أحتياجات قراء المصاحف ظهور زخارف فى غاية التنوع كل منها له مهما معينة فيحدد بعضها مجموع كل خمس أو عشر أيات وأماكن السجود والتقسيم الى وحدات ذات طول محدد تيسيراً لترتيل القرأن وتلك الزخارف هى فى الغالب زخارف هامشية آ.

وقد بدأت الزخارف في الظهور على الصفحات المكتوبة في المصاحف منذ عصر متقدم وكان مجالها أولا رؤوس الأيات والفواصل غير أن الورقتين الأولى والثانية هما اللتان عنى بهما عناية كبيرة حتى كانتا تزاحمان بالزخارف وتلمهان بالألوان البراقة وكذلك العناوين تعنى بالزخارف والتلوين '.

وقد أتجه الفنان المسلم الى فن الزخارف لأنه وجد فيه بغيته من حيث البعد عن دائرة الخطر في المنهج الإسلامي فهو بعيد عن التشخيص بطبيعته وأستطاع الفنان المسلم بخياله الخصب أن

ا ذكى محمد حسن : الكتاب في الفنون الإسلامية، ص٢٦٢

<sup>·</sup> ذكى محد حسن : التأثيرات القبطية في الفنون الإسلامية ، ص٣٥

أ ذكى محمد حسن : في الفنون الإسلامية ، ص ٢٥

عفيف البهنسي :جماليه الفن العربي ، سلسلة عالم المعرفة ،فبراير ١٩٧٩م، ص٦٤

فرنسوا ديرويش: المدخل الى علم الكتاب، ص٠٥٠

نفس المرجع ص ٣٦٦

V ذكى محمد حسن : في الفنون الإسلامية ، ص ٤١



يحقق الأمر بالبعد عن محاكاة الطبيعة وتعد العناصر النباتية والهندسية مقومات بناء فن الزخارف فيتعونان مع بعضهم تارة وتنفرد كل منهم على حدة تارة '.

وقد هيئ الفن اللقاء بين الجمال والحق فالجمال حقيقة في الكون والحق هو ذروة الجمال ومن هنا يلتقيان في القمة فهو التعبير عن الكون والحياه والأنسان .

الزخارف النباتية:

الزخارف النباتية تتشكل من الأوراق النباتية البسيطة والمفصصة بفص أو فصين أوثلاثة فصوص أو أكثر والرمحية والفروع والأغصان والخطوط المنحنية أو الملتفة ببعضها البعض وقد تتخللها الورود والزهور والبراعم والأوراق النخيلية وأنصافها وتقوم على مبدأ التوازن و التماثل والتكرار .

والعنصر النباتى فى الزخارف الإسلامية قد تأثر كثيرا بأنصراف المسلمين عن أستحياء الطبيعية وتقليدها فكانوا يستخدمون الجذع والورقة لتكوين زخارف تمتاز بما فيها من تكرار وتقابل وتتاطر وتبدو عليها مسحة هندسية ألم

والزخارف النباتية هي عنصر أصيل حيث قام الفنان بأستخدام عدد من تلك الزخارف في عمل الزخارف السيقان الزخارف البداية وذلك في المهامش من زخارف نباتية مختلفة مثل السيقان النباتية والأوراق لوحة رقم (٤)

المراوح النخيلية:

وهي تتألف من فصين طولين غير متماثلين في طولهما يتفرعان من ساق واحد  $^{\circ}$  ، وقد تم أستخدام العنصر الزخرفي المراوح النخيلية في عمل الزخارف في الصفحة الأولى من ذلك المصحف وذلك في الجزء العلوى من الصفحة وقد قام المذهب بعمل ذلك الشكل الزخرفي عن طريق التذهيب وكذلك في عنوان السورة في صفحة البداية لوحة رقم (3).

ز هرة عباد الشمس:

لها أسماء عديدة منها دوار الشمس أو زهرة الشمس أو عباد الشمس وهي من نباتات العائلة المركبة تتكون من جذر وتدى وساق أسطواني مغطاه بزغب وعليها أوراق عريضة ذات عنق وتتميز بأزهارها الكبيرة الإشعاعية ولقد لعبت تلك الزهرة دوراً هاماً في زخارف المنتجات العثمانية أ

وقد تمثلت تلك الزخارفة في عمل زخارف الخاصة بعلامات الأجزاء وقد قام الفنان بعمل تعدد في الألوان حيث قام بعمل مركز الزهرة بالتذهيب وقام بأستخدام التذهيب في الكتابة أما الأوراق فقد جمع التذهيب و اللون الأخضر بدرجاته وكذلك اللون الأحمر في عمل الزخرفة الخاصة بتلك الزهرة كذلك قام بعمل يشبه الزهرة أعلها وأسفلها ولكن ذات مركز من التذهيب وأوراق من اللون الأزرق لوحة رقم (٨٠٧). كذلك ظهرت في صفحتي البداية لوحة رقم (٤) زهرة القرنفل:

تعد زهرة القرنفل من الأزهار ذات الطابع المميز في تنفيذها حيث ترسم بطرق عدة تبعدها عن صفاتها الطبيعية وقد أكثر الفنان العثماني من إستعمال زهرة القرنفل في زخرفة منتجاته المختلفة ربما لأن الأتراك إهتموا بزراعتها لاسيما منذ القرن ١٢هـ/ ١٨م، أما عن أصل الشكل ال

صالح أحمد الشامي :الفن الإسلامي ، دار القلم الطبعة ١،دمشق ص ١٩٩٠م،ص ١٧

<sup>ً</sup> نفس المرجع ص ٣٦

عبد العزيز عبيد الرحمن مؤذن : فن الكتاب المخطوط، ص ٢٥٥

ذكى محد حسن : في الفنون الإسلامية ، ص ٣٥

و حنان عبد الفتاح مطاوع : الفنون الإسلامية حتى نهاية العصر الفاطمي ،ص٧٤

<sup>ً</sup> حنان عبد الفتاح مطاوع : إكتشافاتُ آثارية جديدة بجامع عبد الباقى الجوربجى بمدينة الإسكندرية ١١٧١هـ /١٧٥٨م ، بحث بمؤتمر بمؤتمر الإسكندرية مقصد سياحي عربي وعالمي عقد بمكتبة الإسكندرية ٢٠١٠م ، ص٢١



زخرفى لزهرة القرنفل فربما إستمدت صورتها الأولى من الفنيين الصينى والإيرانى حيث تاثر الإتراك بصفة عامة فى مواطنهم الأولى بحضارة الصين وفنها كما تأثروا بحضارة إيران اوهى من أشهر العناصر الزخرفية النباتية وخاصة فى العصر العثمانى وقد جائت فى زخارف المصحف فى موضعين الموضع الأول فى الزخارف الأشعاعية فى صفحتى البداية وفى الجامات الموجودة فى الهامش الخاصة بعلامات الأجزاء شكل رقم (١) لوحة رقم (٨،٧) الزخارف الهندسية:

لقد قيل أن الزخارف الهندسية أنها ترجع الى الفن المصرى القديم كما قال أخرون انها تظهر في زخارف الخيام والسجاجيد التى كان يصنعها الأقوام الرحل الذين كانوا يعيشون في أواسط أسيا وقال فريق ثالث أنها تأثيرات بالرسوم الهندسية التى حذقها البيزانطيين وورثها المسلمين ، عرفت الفنون التى سبقت الإسلام ضروباً كثيرة من الرسوم الهندسية ولكن هذه الرسوم لم تكن لها في تلك الفنون شأن كبير حيث كانت تستخدم في الغالب كأطارات لغيرها من الزخارف أما في الإسلام فقد أضحت الرسوم الهندسية عنصراً اساسياً من عناصر الزخرفة أ

وقد أتقن المسلمون هذا النوع من الزخارف وأنصر فوا الى الأبتكار والتعقيد فيه فبراعة المسلمين في الزخارف الهندسية لم يكن أساسها الشعور والموهبة الطبيعية فحسب بل كانت تقوم على علم وافر بالهندسة العلمية".

ويمكن تقسيم الأشكال التي يمكن زخرفتها الى أشكال شبة منتظمة مثل أشكال الجامات والمستطيل والمثلث والمعين حيث تتميز تلك الأشكال بالتناظر النسبي .

وتتكون من وحدات زخرفية هندسية وهي التكوينات التي يمكن تشكيلها من العلاقات الخطية الناتجة عن تلاقى بعض أنواع الخطوط المستقيمة والمنحنية وعماد تكوين هذه الوحدات قاصر على الخطوط المتخذة بالأدوات الهندسية كالمسطرة ووغيرها.

العناصر الزخرفية الهندسية:

وقد تشكلت معظم تلك الزخارف من أشكال هندسية بسيطة ومركبة المعين والمستطيل والدوائر المتماسة والأشكال البيضاوية والجامات وأجزائها والخطوط المستقيمة والمتعرجة والمنحنية كأشراط زخرفية ومن أهم تلك الزخارف الأشكال الهندسية المستطيلة التي جائت على الجلاة واطار الخاص بأسم السور لوحة رقم (٤) شكل رقم (٢).

الزخارف الأشعاعية:

هى زخارف تنتهى فى الهامش بزخارف سهمية أو شعاعية (تيج) حيث تتكون من عناصر زخرفية هندسية تشبة رؤوس السهام الحادة تعد عنصراً مهما فى زخرفة الصفحات المذهبة فى العصر العثماني .

وقد ظهر ذلك العنصر الزخرفي في المصحف الخاص بالدراسة والتي قام الفنان برسمها أعلى الأشكال الزخرفية للخورنق في صفحتا البداية حيث أعطت تلك الزخارف الحرية للفنان بتنفيذها في ملاء الفراغ أعلى الشكل الزخرفي للخورنق شكل رقم (٣٠٢) لوحة رقم (٤).

الجامات :

تشتق أشكال الجامات من الأشكال الهندسية البسيطة حيث ترسم حدودها بخطوط منحنية وهي أما مربعة أو معين أو دائري أو مسدس أو متعدد الأضلاع ويعتمد رسم الجامات على تقسيم

<sup>ً</sup> نفس المرجع ص ١٩، ٢٠،

ذكى محد حسن: في الفنون الإسلامية ، ص ٢٩

<sup>&#</sup>x27; نفس المرجع : ص ٣٢

منى سعيد المرزقى وأخرين : التوريق ، ص٤٠

<sup>°</sup> محمود شكر الجبورى :الخط العربي ،ص ١٩٤

عبد العزيز عبيد الرحمن مؤذن: فن الكتاب المخطوط، ص ٢٦٠



المساحة الى نصفين بمحاور طولية أو عرضية أو الى أربع أجزاء وتتوزع بها السيقان والأفرع النباتية المنحنية أو الحلزونية '.

وتم أستخدام الزخارف الخاصة بالجامات في المصحف في الهوامش من الصفحات حيث أستخدمت تلك الأشكال الزخرفية للجامات في عمل الأشارات المختلفة في الهوامش والتي هي خاصة بعلامات الأجزاء والسجود وغيرها من العلامات الخاصة بالقراءة ،وقد قام الفنان بزخرفة تلك الجامات بالزخارف النباتية المختلفة لوحة رقم (٨٠٧) شكل رقم (١).

الزخارف المعمارية:

ترجع النماذج التى تمثل عناصر معمارية مستخدمة فى التزيين الى فترة مبكرة ولا يتعلق الأمر بزخارف تشخيصية حقيقية بل بتلميحات لعالم مألوف عند المسلمين وبدأت تظهر فى المخطوطات فى فترة أحدث أشكال تحمل تلميحاً مباشراً الى مبان حقيقية وهى تمثل الحرم المكى أو المسجد النبوى والأقل تحديداً تظهر فى أشكال تمثل تصوير لقوس أو عقد او محراباً وهى تظهر كإطار لعنوان مزين '.

وقد جائت على شكل محراب أو قبة تخرج منها زخارف شعاعية أو على شكل مستطيل يمتد بعرض الصفحة ومن حيث الألوان والزخارف فقد كان اللون البنفسجي هو الطابع المميز للمصاحف كما أستخدم اللون الأسود على أرضيه مذهبة ورسمت الزخارف بألوان مختلفة تتميز بالأنسجام .

وتم أستخدام تلك العناصر الزخرفية في زخرفة صفحتا البداية حيث تم أستخدام العنصر الزخرفي الخورنق، وهو عبارة عن عقد مفصص ظهر بصورة زخرفية بحته لوحة رقم (3).

### الخاتمة :

لقد خلصت الدراسة الى عدد من النتائج هي:

- خلصتُ الدراسة الى أهتمام الخطاط بأظهار ابها صور الخط في كتابة المصحف لما للمصحف من مكانة خاصة.
  - ظهور عناصر فنية زخرفية على جلدة المخطوط التي تم صنعها بأتقان .
- أتقان أستخدام التذهيب في المصحف وذلك لزيادة رونق المصحف حيث أستخدم التذهيب في الجادة والورق على حد سواء
  - أستخدام الألوان في عمليه الزخارف بالمصحف
  - أهتمام الواقفة بذكر أسمها وذلك لزيادة الدعاء لها ومن وقفته لأجله
- الأهتمام من الخطاط بمواضع القرأة والمواضع الخاصة بها وخاصة مواضع السجود حيث أبرزها.

منى سعيد المرزوقي وأخرين: التوريق، ص٤٠

فرنسوا ديرويش: المدخل الى علم الكتاب، ص٣٧٣

عبد العزيز عبيد الرحمن مؤذن : فن الكتاب المخطوط، ص٢٤٤

<sup>\*</sup> ير الباحث أن ذلك العنصر الزخرفى بالأضافة الى شكل الجامة (البخارية ) وأجزائها ما هى الا صورة يحاول الفنان أن ينقل بها القراء الى عالم أخر يرتبط بالمصحف حيث ينقل المصحف القراء الى عالم يمتاز بالروحانيات ، كذلك ير الباحث أن الشكل الزخرفى الممتد على جانبى الصفحة ببداية المصحف ما هو الا تذكير بالجامع حيث مثلت تلك الأشكال المأذن والتى تحيط بالقبة والتى يمثلها هنا العقد أعلى الصفحة .



#### قائمة المصادر والمراجع:

- القرآن الكريم
  - المراجع العربية:
- احمد شوقى الفنجرى: الإسلام والفنون ، دار الأمين ، القاهرة ١٩٩٨ م.
- أبراهيم الابيارى: تاريخ القرآن ،دار الكتاب المصرى ،الطبعة (٣)، القاهرة ١٩٩١م
  - ذكى محد حسن: الكتاب في الفنون الإسلامية،
  - الكي محمد حسن: التأثيرات القبطية في الفنون الإسلامية
  - ذكى محمد حسن: في الفنون الإسلامية ، مطبعة الأعتماد مصر ١٩٣٨م
- محجد طاهر بن عبد القادر الكردى المكى: تاريخ القرآن وغرائب رسمه وحكمه ،جدة ٥ ١٣٦٥هـ
- شادية الدسوقى عبد العزيز: فن التذهيب العثماني في المصاحف الأثرية ، دار القاهرة ، القاهرة ٢٠٠٠م
  - صالح أحمد الشامي: الفن الإسلامي ، دار القلم ، دمشق ١٩٩٠ م
  - عفيف البهنسي : جمالية الفن العربي ، سلسلة عالم المعرفة ، فبراير ١٩٧٩م
- عبد اللطيف أفندى : البردى دراسة أثرية وتاريخية طرق الترميم والصيانة مكتبة الأنجلو المصرية ، القاهرة ٢٠٠٨م .
- \* محمد عبد العزيز مرزوق: الفنون الزخرفية الإسلامية في العصر العثماني ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، ١٩٨٧م
- وليد سيد حسنين : فن الخط العربي المدرسة العثمانية ، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٥٠٠م

## الرسائل العلمية:

- عبد العزيز عبيد الرحمن مؤذن: فن الكتاب المخطوط في العصر العثماني ، مخطوط دكتوراه كلية الشريعة والدراسات الإسلامية جامعة أم القرى بمكة ١٩٨٩م
- عبير ابراهيم محمد: أنماط التراث الشعبى في محافظة البحيرة والأستفادة منها في تصميم أقمشة المفروشات بأساليب تطبيقية مختلفة ،مخطوط دكتوراه ، كلية الفنون التطبيقية جامعة حلوان ٢٠٠٣م
- نجاح عبد الرحمن المرازقة: اللون ودلالاته في القرآن الكريم، مخطوط ماجستبر جامعة مؤتة ٢٠١٠م

## الأبحاث والمقالات العلمية:

- أسامة ناصر النقشبندى: الورق وصناعتة في التاريخ العربي ،مجلة الذخائر العدد ٩، ٢٠٠٢م
  - حنان عبد الفتاح مطاوع: إكتشافات أثارية جديدة بجامع عبد الباقى الجوربجى بمدينة الأسكندرية قصد سياحى و علمى بمكتبة الأسكندرية قصد سياحى و علمى بمكتبة الأسكندرية ٢٠١٠م.
    - حنان عبد الفتاح مطاوع: الألوان ودلالاتها في الحضارة الإسلامية مع تطبيق على نماذج من المخطوطات العربية ، مجلة الأتحاد العام للأثاريين العرب ٢٠١٦م
- عبد الرحيم خلف عبد الرحيم: المقومات الفنية والجمالية وتطور ها في فن الخط العربي ، مجلة الدراسات البردية والنقوش جامعة عين شمس ، العدد ٢٤، ٧٠٠ ٢م
  - وجدان فريق عناد: فن التسفير ( التجليد ) في بلاد المغرب خلال العهود الإسلامية ، مجلة التراث العلمي العربي ، العدد ٤ ، دمشق ١٠١ ٢م



## المراجع الأجنبية المترجمة:

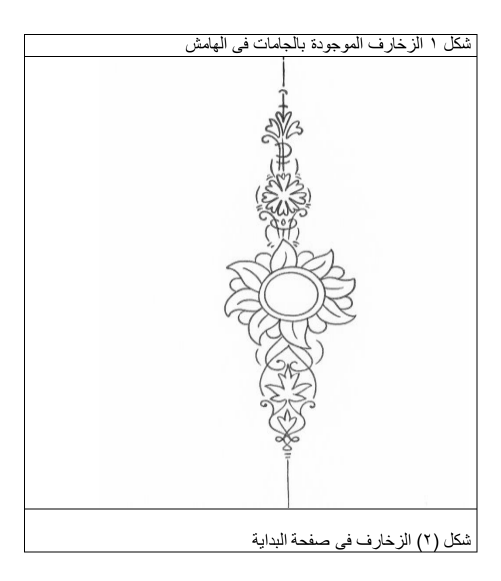
- ألكسندر ستيبتشفيتش: تاريخ الكتاب القسم الأول ، ترجمة محمد م. الأرناؤوط ، سلسلة عالم المعرفة ، ١٩٩٨ م
  - حبيب الله فضائلي: أطلس الخطو الخطوط، ترجمة محجد التوبخي، مكتبة طلاس، دمشق ٢٠٠٢م
- فرنسوا ديرويش: المدخل الى علم الكتاب المخطوط بالحرف العربى ، ترجمة أيمن فؤاد سيد مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي ، لندن ٢٠٠٥ م

المواقع الألكترونية:

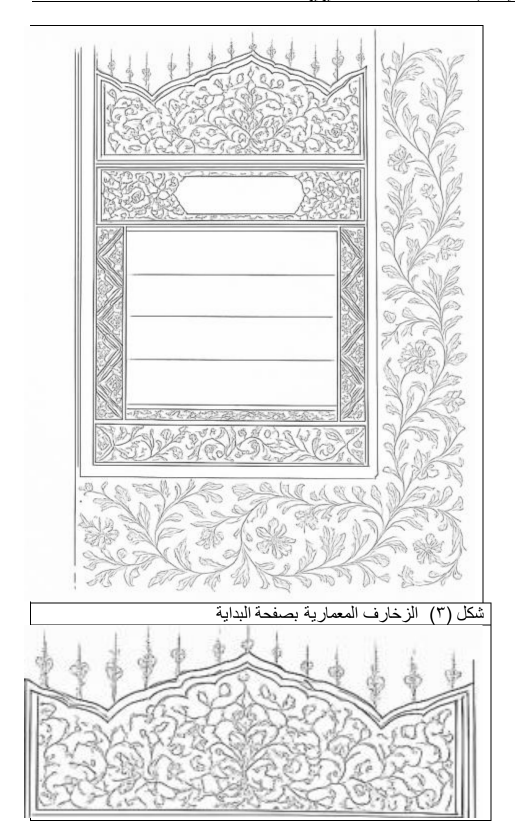
https://ar.wikipedia.org/wiki



# الأشكال:

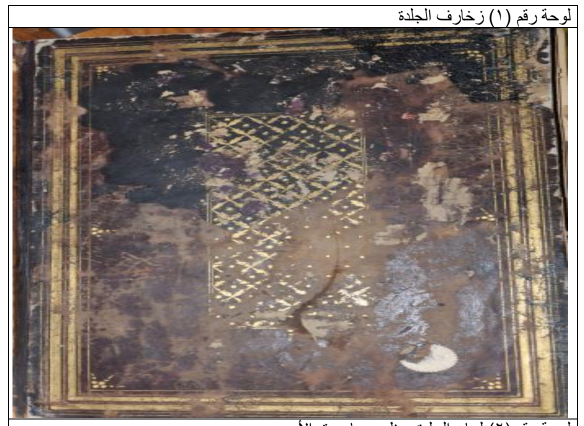








## اللوحات:

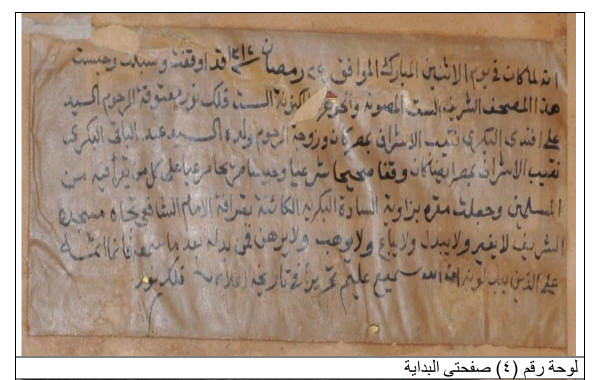




لوحة رقم (٣) الوقفية في بداية المصحف

2691







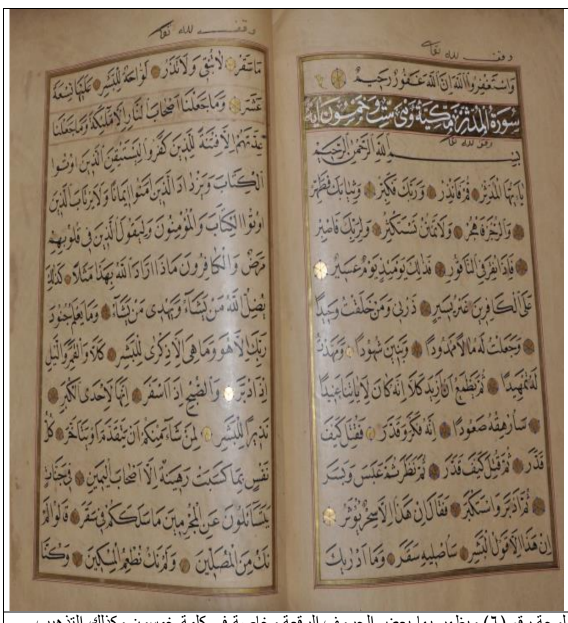


لوحة رقم (٥) المصحف من الداخل









لوحة رقم (٦) ويظهر بها بعض الحروف الرقعة وخاصة في كلمة خمسون وكذلك التذهيب لوحة رقم (٧) الجامات في الهامش







تُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴿ خَكَا ٓ وَيُعِيمُوا الصَّكُوةُ وَيُؤُولُوا الْأَفُولُ

النَّاصِيةِ ۞ مَاصِيةِ كَا ذِبَهْ خَاطِئُهُ ۞ فَلْيَدُعُ نَادِيَةً



