# المعابد الهندوسية في الهند عصر سلاطين دهلي (١٢٠٦–١٤١٤م)

دكتور فريد عبد الرشيد فريد سليم استاذ التاريخ الإسلامي المساعد قسم التاريخ- كلية الآداب - جامعة الزقازيق

### مُلخص:

يهدف هذا البحث إلى تسليط الضوء على "المعابد الهندوسية في الهند عصر سلاطين دهلي" (٢٠٦-١٢٠٨ه/١٠٠١م)، وهو العصر الذي يُعد من أبرز الفترات التاريخية في سلطنة دهلي، حيث بلغت السلطنة أوج قوتها وازدهارها خلال تلك الحقبة، التي شهدت تحولات سياسية ودينية وثقافية عميقة، كان لها أثر بالغ في تمكين الإسلام وتعميق جذوره الأولى في الهند. وقد تميزت هذه الحقبة بتوسع النفوذ الإسلامي في مناطق واسعة من الهند، مما أدى إلى احتكاك مباشر بين المسلمين والهندوس، نتج عنه تفاعل واسع وتنظيم دقيق لأوجه العلاقة بينهما، ولا سيما ما يتعلق بالحياة الدينية للهندوس، وما يرتبط بها من طقوس ومعابد.

جاءت افتتاحية هذا البحث بذكر موقف الإسلام من حقوق أصحاب العقائد الأخرى، مع توضيح المراحل التاريخية لفرض الجزية على الهندوس، من خلال استعراض العلاقة بين المسلمين والهندوس. ثم تتاول البحث السياسة التي انتهجها سلاطين دهلي تجاه الهندوس، من خلال السماح للنخب الهندوسية بتولي بعض المناصب العليا. ثم انتقلت لبيان سياسات سلاطين دهلي تجاه المعابد الهندوسية، والتي تباينت بين سياستين رئيستين: الأولى، تقوم على تدمير المعابد، والثانية، تتسم بقدر من التسامح، تمثل في السماح ببناء المعابد أو إعادة ترميم ما تهدّم منها، مع تحليل الأسباب والدوافع الكامنة وراء تلك السياسات، وبيان انعكاساتها على العلاقة بين المسلمين والهندوس.

وتطرق البحث إلى التأكيد على ما امتاز به الهندوس من مهارة في عمارة معابدهم وملحقاتها، كما رصد التنظيم الإداري لتلك المعابد، وبيّن الطقوس والشعائر الدينية المرتبطة بها، وما يُقدم إلى آلهتها من النذور والصدقات والهبات. ثم تناول البحث أوقاف المعابد الهندوسية، مبينًا مدى التسامح الذي أبداه سلاطين دهلي إزاء شؤونها المالية. كذلك لم يغفل البحث الإلمام بالدور الثقافي والاجتماعي للمعابد الهندوسية. واختتمت البحث بعرض أهم النتائج التي توصلت إليها.

الكلمات المفتاحية: المعابد، الهندوس، الجزية، التنظيم الإداري، الطقوس والشعائر، النذور والصدقات، أوقاف المعابد، الدور الثقافي للمعابد، الهند، سلاطين دهلي.

## Hindu Temples in India during the Delhi Sultans Era

(602/816 AH/1206-1414 AD)

#### **Abstract**

The current research aims to shed light on "Hindu temples in India during the Delhi Sultans era.", This is the era that is considered one of the most prominent historical periods in the Delhi Sultanate, as during that era, the Sultanate reached the height of its power and prosperity, the Sultanate also witnessed profound political, religious and cultural transformations, which had a profound impact in enabling Islam to deepen its first roots in India, this era was marked by the expansion of Islamic influence across wide areas of India, a matter that led to direct contact among Muslims and Hindus, this resulted in extensive interaction and accurate regulation of their relationship, particularly with regard to Hindu religious life and its associated rituals and temples.

The introduction of this research crystallized by mentioning Islam's position towards the rights of followers of other faiths, with a clarification of the historical stages to impose the taxes (Jizya) on Hindus, then reviewing the relationship between Muslims and Hindus, and discussing the policy pursued by the Sultans of Delhi towards the Hindus through allowing Hindu elites to hold some high positions, as well as explaining the policies of the Delhi Sultans towards Hindu temples where it varied between two main policies: The first is based on the destruction of temples, whereas the second policy was characterized by a degree of tolerance, which was represented in allowing the construction of temples or the restoration of those that had collapsed, along with an analysis of the reasons and motives behind such policies, with explaining their reflection on the relationship between Muslims and Hindus.

The research emphasized the skill of the Hindus in the construction of their temples and their annexes, the research also monitored the administrative organization of such temples, with an explanation of the religious rituals and ceremonies associated with them, and what was presented to their gods in terms of vows, alms, and gifts, the research then discussed and showed the endowments of Hindu temples and clarified the extent of tolerance shown and followed by the Sultans of Delhi regarding their financial affairs, the research also did not neglect to show the cultural and social role played by Hindu temples.

**Key Word**: Temples- Hindus- taxes (Jizya) – Administrative Organization-Rituals and ceremonies- vows and alms- endowments of temples- The cultural role of temples-India- Sultans of Delhi.

## مقدمة

أول ما يلحظه الباحث في تاريخ الهند القديم هو أن الدين كان جوهر تاريخها وحضارتها، وبالتالي فإن المعابد بوصفها مكان العبادة أو معقل الدين، كانت وثيقة الارتباط بهذه الحضارة وثقافتها، وكان هذا من العوامل التي دفعتني لاختيار موضوع المعابد الهندوسية مجالًا للبحث والدراسة، مع إدراكي منذ البداية خطورة ما ينطوي عليه هذا الاختيار من صعوبة. إذ إن الموضوع على أهميته بالنسبة لتاريخ سلاطين دهلي – لم يحظ بما يستحقه من عناية الباحثين والدارسين، الذين لم يصل اهتمامهم إلى دراسة هذا الجانب الغامض من تاريخ الإسلام في الهند.

كما أن المعلومات المتعلقة بهذا الموضوع متناثرة في ثنايا المصادر الفارسية المختلفة، وهي أوسع من أن يحيط بها الباحث جميعًا مهما كان جهده ووقته، ولكني – برغم ذلك كله – تمسكت بهذا الاختيار إيمانًا بأهمية هذا الموضوع، وما يطرحه من إشكالات من خلال الاطلاع على كل ما يتعلق بالمعابد الهندوسية في المصادر المتاحة، للإلمام بمعالمها، وجوانبها الغامضة.

شهد عصر سلاطين دهلي تحولات سياسية ودينية عميقة أثرت تأثيرًا بالغًا في مختلف مكونات المجتمع الهندي، ولا سيما المعابد الهندوسية، التي كانت بمثابة مراكز دينية وثقافية لدى طوائف الهندوس، وقد أسهم قيام سلطنة دهلي كقوة سياسية وعسكرية في ترسيخ دعائم الإسلام في الهند، فمنذ البدايات الأولى لسطانة دهلي وكانت عمليات ضم الأراضي في الهند تُرافقها غالبًا أعمال تدمير للمعابد الهندوسية والصور والتماثيل المرتبطة بها، غير أن هذه الممارسات لم تكن غريبة عن البيئة الهندوسية، إذ تعود جذورها إلى التقاليد الهندوسية الراسخة منذ القرن السادس الميلادي، أي قبل ظهور الإسلام بقرون طويلة.

حاولنا خلال هذه الدراسة التعرف على أوضاع المعابد الهندوسية خلال عصر سلاطين دهلي، من خلال فهم طبيعة العلاقة بين السلطين المسلمين والهندوس، للوقوف على الكيفية التي من خلالها أثرت سياسة سلاطين دهلي على الممارسات الدينية للهندوس، وذلك من خلال الاستعانة بالمصادر التاريخية: الفارسية والعربية على حد سواء لتقديم رؤية شاملة ومتوازنة.

اعتمدتُ في مصادر هذه الدراسة على عدد كبير من المصادر الفارسية في لغتها الأصلية، وهي مسألة شاقة بطبيعة الحال، محاولًا استيعاب كل ما تيسر منها لخدمة موضوع الدراسة، وذلك بغية تكوين رأي مستقل قبل التأثر بآراء الآخرين، كما استعنتُ ببعض المصادر الفارسية التي نُقلت إلى اللغات الأوربية، ولا سيما الإنجليزية، نظرًا لصعوبة الحصول عليها في لغتها الأصلية،

مع الحرص على توخي الحيطة والحذر عند الإفادة منها، كذلك اعتمدتُ على عدد غير قليل من المصادر الغربية التي لا غنى عنها المصادر الغربية التي لا غنى عنها لاستكمال الصورة، هذا بالإضافة إلى مجموعة من المراجع العربية والأجنبية التي أفدتُ منها كثيرًا.

وقد توصلت من خلال البحث والدراسة إلى عدد من النقاط التي أوردتُها في خاتمة هذه الدراسة، وهي إما أن تدعم بأدلة جديدة مستقبلًا، أو تحدد بوضوح أفكارًا ما تزال مهمة وتحتاج إلى مزيد من البحث والدراسة، أو تُصحح اتجاهات شائعة درج بعض الباحثين على اعتبارها مسلمات.

أما عن الدراسات السابقة: فيأتي على رأسها البحث القيم الذي أنجزه باللغة الإنجليزية المؤرخ الإمريكي: ريتشارد م. إيتون (Richard M. Eaton)، تحت عنوان: Posecration and Indo-Muslim State" موغم أن البحث لا يتعدى ٩ صفحات، بعضها يقع خارج نطاق الفترة الزمنية لموضوع البحث، إلا أن ما ورد فيه من أفكار ومعلومات، وإن كانت قليلة ومختصرة، فإنها أفادت البحث بشكل كبير. إذ تكمن أهميته في عدم إغلاقه الباب أمام الباحثين للبحث والاجتهاد، مما فتح أمامنا آفاقًا جديدة للبحث والدراسة، وهو ما حاولنا جاهدين أن نسعى إليه، لا سيمًا وأن الباحث قد ركّز في بحثه على جانب بعينه دون بقية الجوانب الأخرى، وهو هدم المعابد الهندوسية.

أما عن منهج الدراسة، فقد اعتمد الباحث على مناهج عدة، منها المنهج الاستقرائي التحليلي، لتحليل المضمون، وتجزئة النصوص، لاستنباط المعلومات، بالإضافة إلى المنهج الوصفى الذي يتناول الحوادث التاريخية وصفًا سرديًا ممنهجًا.

أؤمن في النهاية، أنه ليس هناك دراسة تستطيع أن تقدم الكلمة الفصل في موضوع ما، ومن هنا، فإن قيمة الدراسة – في تصوري – لا تكمن فقط في مقدار ما تضيفه إلى ما سبقها، بل أيضًا في ما تمهد له من دراسات لاحقة. وعليه، فإن هذا الجهد المتواضع لا يعدو أن يكون محاولةً لإلقاء مزيد من الضوء على أوضاع المعابد الهندوسية، التي كانت تمثل عنصرًا أساسيًا من عناصر الحياة الهندية في عصر سلاطين دهلي.

# ١) الإسلام وحقوق أصحاب العقائد الأخرى:

نُظمت حقوق أتباع الديانات والعقائد الأخرى في الإسلام استنادًا إلى نصوص الوحي، وما استقر عليه اجتهاد فقهاء المذاهب، وذلك في إطار السعي إلى استنباط القواعد الحاكمة لحرية المعتقد، وتنظيم علاقة المسلمين بغيرهم، وتوجيه سلوكهم وفق ضوابط وأحكام مستمدة من الشريعة الإسلامية، ويزخر القرآن الكريم بجملة من الآيات التي تجسد رؤية جامعة ومستوعبة لوجود غير المسلمين في المجتمعات الإسلامية، قائمة على رفض أسلوب الإكراه، وضامنة لحرية الاعتقاد وممارسة الشعائر، تحقيقًا للمبدأ الإسلامي في قوله تعالى: (لا إكراه في الدّين في الدّين في الدّين في المبدأ الإسلامي في قوله تعالى: (لا إكراه في الدّين في الدّين الله مبحانه وتعالى: (فَمَن شَاءَ فَلْيُؤُمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُر الله الله الله المبدأ الإسلامي في المبحانه وتعالى:

كما أرست النصوص الشرعية قاعدة احترام عقائد الآخرين، والنهي عن السخرية منها أو الانتقاص من شأنها، مصداقًا لقوله سبحانه وتعالى: ﴿وَلَا تَسُبُّواْ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ النَّتَقَاص من شأنها، مصداقًا لقوله سبحانه وتعالى: ﴿وَلَا تَسُبُّواْ ٱللَّهَ عَدَوًا بِغَيْرِ عِلْمٌ كَذَٰلِكَ زَيَّنًا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِم مَّرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّنُهُم بِمَا كَانُواْ يَعۡمَلُونَ ﴾(٤).

ويتضح مما سبق أن التسامح كان من أهم المبادئ التي قام عليها الإسلام، الذي ترك لأصحاب العقائد الأخرى حرية الاختيار بين اعتناقه، وحينئذ يصبحون جزءًا من المجتمع الإسلامي، أو البقاء على دياناتهم السابقة، فيكونون في ذمة المسلمين وحمايتهم، وتكون لهم حرية ممارسة شعائرهم وطقوسهم، وتلتزم الدولة باحترام معابدهم الدينية، طالما يحترمون بدورهم شريعة الدولة التي يعيشون في ظلها.

وقد طَبقت هذه القاعدة على اليهود والمسيحيين الذين عاشوا في ظل الدولة الإسلامية باعتبارهما "أهل كتاب"، وعندما نزلت آية الجزية (أ) في قوله تعالى: ﴿ قُتِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤَمِنُونَ بَاسَّهِ وَلَا بِالنِّيوَمِ ٱلْأَخِر وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ اللَّهِ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ اللَّهِ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ اللَّهِ وَلَا يُعَطُواْ ٱلْجِزِيةَ عَن يَدٍ وَهُمْ صلى عَبْرُون (أ)، بادر النبي الله إلى تطبيقها على غير المسلمين (١)، مقابل حمايتهم وممارسة شعائرهم بحرية تامة (١)، مثلما جرى مع نصارى نجران ويهود خيبر (٩)، وتلك الوقائع معلومة، ولسنا في حاجة إلى سرد تفاصيلها.

جرى تنظيم هذه العلاقة في إطار ما عُرف بـــــ "عقد الذمة"، وهو اتفاق يُبرم بين المسلمين وغيرهم من أهل الكتاب من اليهود والمسيحيين، الذين يمتلكون كتبًا مقدسة، باعتبارهم أناسًا محميين، أي أهل ذمة أو ذميين، ارتضوا بدفع الجزية (١٠٠)، والدخول تحت

سلطة الحكم الإسلامي، مقابل تمتعهم بجملة من الامتيازات، منها: حرية التنقل، والإقامة، وصون حرمة المسكن، وضمان حرية ممارسة الشعائر الدينية. ويُعد هذا العقد إذنًا صريحًا من الحاكم أو الأمير لغير المسلم من الذكور (۱۱). وقد اشترط الفقه الإسلامي أن يكون العاقد هو الإمام لا غيره، بحيث يصبح هؤلاء جزءًا من رعيته، تسري عليهم أحكامه، ويتمتعون بحمايته ورعايته، على أن يتولى "أخذ الجزية منهم الإمام أو من ينوب عنه (۱۲).

غير أن ورود ذكر طائفة ثالثة غامضة بعض الشيء في القرآن الكريم، وهي فئة الصابئين، كما جاء في قوله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّبُونَ وَالنَّصَلَرَىٰ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْمَيْوِنَ وَالنَّصِلَ صَلَّا فَلَا خَوَفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ)(١٣)، قد أتاح لأمراء المسلمين أن يوسعوا من دائرة "أهل الذمة"، بحيث شملت فئة الصابئين، وكذلك فئة المجوس (١٤)، الذين آثروا الحفاظ على ديانتهم.

وحينما ادعى بعض المنافقين من الأعراب أن الرسول -صلى الله عليه وسلم - يقول بأن الجزية لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب، مع أنه قبل الجزية من المجوس، وهم ليسوا من أهل الكتاب، نزل قوله سبحانه وتعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّبِينَ وَٱلنَّصَلِرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱللَّذِينَ أَشَلَ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي وَٱلْمَجُوسَ وَٱللَّذِينَ أَشَلَ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي وَٱلْمَجُوسَ وَٱللَّذِينَ أَشَلَ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي وَاللَّهَ يَوْمَ ٱلْقِيلُمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي مُنْ مَيْهِ اللهِ المَالِقِيلُ اللهِ المُنْ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي اللهِ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَلِي اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُل

ولم يكن وضع شبه القارة الهندية مختلفًا عن وضع غيرها من البلاد التي فتحها المسلمون، فمنذ دخول المسلمين إلى هذه البلاد، وعلى الرغم من الانتشار السريع للإسلام في أوساط الهنود، فقد بقيت نسبة كبيرة منهم محافظة على ديانتها الهندوسية (٢١)، ومن ثم جرى توسيع مدلول كلمة "ذمي" من جانب أمراء المسلمين في الهند؛ لتصبح قادرة على استيعاب الأمراء الهندوس وأتباعهم ممن احتفظوا بعقيدتهم في ظل الحكم الإسلمي للهند، أي أنهم أصبحوا في نظر الشريعة الإسلامية يعاملون معاملة "أهل الذمة" أو "أهل الكتاب" في مقابل دفع الجزية (١٧).

وفي هذا السياق، يجدر التنويه إلى أن الآية الكريمة: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ (١٨)، مقصود بها – كما أشرنا سابقًا – ما يتعلق بالمسلمين وأهل الكتاب ومن يلحق بهم من المجوس، أي من يتبعون عبادة الله الواحد الأحد ويؤمنون بأحد أنبيائه، أما القول بانعدام الإكراه في حق أتباع الشرك والضلال، فذلك غير وارد إطلاقًا في الفكر الإسلامي؛ إذ لو كان

الأمر كذلك، لما كانت هناك من مهمة للمسلمين في إخراج الناس من الظلمات إلى النور، ولما شُرع الجهاد، ولا وُجدت الدعوة، ولتُرك الناس وشانهم يفعلون ما يشاؤون من طغيان ووثنية وكفر. وهذا يتنافي مع جوهر الإسلام ومقاصده، بل إن البعض ذهب إلى تأويل هذه الآية تأويلًا بعيدًا عن معناها الصحيح، واستندوا إليها لتبرير بقاء الوثنيات والضلالات، وهو تأويل لا يتسق مع مقاصد الشريعة.

وانطلاقًا من هذا الإطار الفقهي، عُد الهندوس<sup>(١٩)</sup> – وقد أُلحقوا في المعاملة بأهل الكتاب – مكونًا أساسيًا من مكونات المجتمع الهندي إبان حكم سلاطين دهلي (Dehli) (٢٠). وقد أتيح لهم الاستمرار في ممارسة شعائرهم الدينية وطقوسهم الخاصة في إطار عقد الذمة (٢١)، غير أن تلك الممارسات وما ارتبط بها من مظاهر احتفالية ذات طابع وثني، كانت في بعض الأحيان تُثير حفيظة السلطة الإسلامية الحاكمة، الأمر الذي أفضى أحيانًا إلى نشوء مناخ من التشدد إزاء معابدهم وطقوسهم، بل وإلى نزعات اضطهادية كانت تلوح بين الحين والآخر، ومع ذلك، فإن هذه المظاهر – كما سيتضح لاحقًا في سياق الدراسة – لم تكن سوى انعكاس لتقلبات سياسية واقتصادية ودينية، يتعين فهمها وتفسيرها في إطار سياقها التاريخي العام.

# ٢) الهندوس والجزية:

مع دخول الإســـــلام إلى الهند، حمل معه إلى المجتمع الهندي مفاهيم جديدة؛ لأن المسلمين حينما حملوا دينهم إلى هذه النواحي، لم يعملوا أبدًا على فرض ديانتهم على شعوب هذه البلاد بالقوة، بل تركوا لهم الحرية الدينية، ومن ثم عاملهم المســلمون معاملة أهل الذمة؛ ففرضـــوا عليهم الجزية مقابل تمتعهم بالحرية الدينية. وكان لفظ الهندوس، يُطلق وينطبق بشكل طبيعي على كل الهنود من غير المسلمين، إذ وضعت كل المعتقدات الكثيرة والمتعددة في الهند في خانة واحدة، من وجهة نظر المسلمين، باعتبارها "معتقدات الهندوس"(٢٢).

ويُعد القائد الشاب "محمد بن القاسم الثقفي" (ت ٩٦٦م)، هو أول من نظم أسس العلاقة مع الهندوس، بعد فتحه لبلاد السند، حيث منحهم الحرية الدينية التي اعتاد العرب منحها للأمم التي خضعت لسلطانهم، وعندما التمس منه البراهمة الهندوس حكام إقليم السند السماح لهم بممارسة شعائرهم، رفع طلبهم إلى والي المشرق الإسلامي الحجاج بن

يوسف الثقفي (ت ٩٥هـ/٧١٤م)، الذي أصدر أوامره بمنحهم حرية العبادة، وعدم التعرض لهم في معتقداتهم، والسماح لهم بالعيش على النحو الذي يختارونه (٢٤).

سمح "محمد بن القاسم" للهندوس ببناء المعابد وترميمها، ونص على ذلك صراحة في وثيقة رسمية، تضمن لهم حرية العبادة وعدم التعرض لأموالهم وممتلكاتهم (٢٥)، وكذلك حرية التجارة مع المسلمين، والحياة بدون أي خوف، كما أبقى على أراضي الناس ونظمهم، ولم ينتهك معابدهم، وقد سار على سياسته تلك من تبعه من الحكام المسلمين، ولمراعاة مشاعر الهندوس، اتخذ قرارًا بعدم ذبح البقرة بعد الفتح العربي للسند (٢٦).

وهذا إن دل على شيء فإنما يدلُّ على أن المسلمين وضعوا الهندوس في عداد الذميين، رغم أنهم ليسوا أهل كتاب (٢٧)، وهذا النهج في التعامل مع المعابد الهندوسية يوضح الموقف الإسلامي المبكر في التعامل مع معتقدات الهندوس.

احتفظ البراهمة (۲۸) في ظل الحكم الإسلامي بوظائفهم، وعهد إليهم بالمناصب العليا، وكانت التعليمات تقضي بأن تُؤخذ أموال الجزية حسب دخل الناس وقدرتهم على الدفع، وبذلك أعطى محمد بن القاسم لأهل السند الحرية الدينية، وأبقي على حياة الناس وممتلكاتهم، وفي المقابل فرض عليهم الجزية، أي ضريبة الرأس، وعاملهم معاملة أهل الذمة من اليهود والنصاري والمجوس، كما تعامل مع بيوت الأصنام الهندوسية (البُد) نفس معاملة الكنائس المسيحية واليهودية ومعابد النار المجوسية (٢٩).

ومن أبرز السمات المبكرة للوجود الإسلامي في الهند قبوله بمبدأ التعايش طويل المدى مع أتباع الديانة الهندوسية، على الرغم مما صاحب الفتوحات العسكرية من مظاهر العنف وعمليات التدمير والتخريب، ويتجلّى هذا التعايش، فيما فعله السلطان الفاتح معز الدين الغوري، الذي أمر بنقش صورة الإلهة "لاكشمى" على بعض العملات الذهبية (٣٠٠).

وتماشيًا مع سياسة التعايش بين الطرفين الإسلامي والهندوسي، سعى ولاة المسلمين في الهند إلى استمالة الهندوس وإدماجهم في إطار الحكم الإسلامي<sup>(٢١)</sup>، إلا أنّ التقاليد الهندوسية الراسخة والمتجذّرة في المجتمع حالت دون تأثرها بالمستجدات الوافدة. ومع ذلك، وجد قطاع عريض من الهندوس، ولا سيما طبقة المنبوذين والأسرى<sup>(٢٢)</sup> في الإسلام فرصة للخلاص من أوضاعهم الاجتماعية القاسية، إذ استهوتهم مبادئ المساواة والعدالة التي رسّخها الإسلام<sup>(٢٢)</sup>. وعلى الرغم من دخولهم في الدين الجديد، فقد حافظ غالبية هؤلاء الهندوس،

على صلاتهم الاجتماعية بإخوانهم من البراهمة، واستمر النظام الطبقي بينهم على صورته المألوفة، وعاش أتباع الديانتين جنبًا إلى جنب في سلام (٣٤).

وهكذا، مارس الهندوس شعائرهم الدينية في حرية تامة، مقابل التزامهم بدفع الجزية (٥٠٠)، وهي الضريبة التي تُغرض على الرجال الأحرار من أهل الذمة، من اليهود والنصارى، ومن لحق بهم من المجوس والصابئة. وتُعد هذه الجزية ضريبة فردية تؤخذ على الرؤوس، ويُعفى منها النساء والأطفال والشيوخ، فضلًا عن غير القادرين على أدائها (٣٦).

وإمعانًا منه في التسامح مع طوائف الهندوس، فإن القائد العربي محمد بن القاسم الثقفي قد منح بعض البراهمة سلطة جباية الجزية من أتباعهم نيابة عنه مع إعفائهم من أدائها، وكان هذا بمثابة نوع من الاحترام للمكانة الدينية التي تمتع بها هؤلاء البراهمة في المجتمع الهندي (٣٧).

وفي عصر سلاطين دهلي، استمر فرض الجزية على أتباع الطائفة الهندوسية، باعتبارها التزامًا ماليًا مفروضًا عليهم (٢٨)، في مقابل ما كانوا يتمتعون به هم وأسرهم من حماية وأمان ورعاية تحت مظلة السلطنة (٢٩). ومن ثم، غدا اعتبار الهندوس ذميين أمرًا مسلمًا به لدى طائفة كبيرة من المثقفين والكتّاب المسلمين في سلطنة دهلي. ويأتي في مقدمة هؤلاء فخري مدبر (ت٦٣٦ه/١٣٦م)، أحد الكتّاب البارزين على عهد السلطان إلتُتُمش فخري مدبر (تالسلطان إلتُتُمش الدرب والشجاعة" الفئات التي يتعين عليها دفع الجزية، وهم: اليهود، والمسيحيون، والصابئة، والزرادشتيون (المجوس)، والوثنيون (الهندوس)(١٤). كذلك استمرت سياسة التسامح تجاه الكهنة من طبقة البراهمة، إذ أُعفوا من أداء هذه الضريبة، وحظوا بمكانة مميزة، عوملوا بمقتضاها معاملة تضاهي ما كان يُمنح للكهنة والرهبان من امتيازات (١٤).

أسهم في ترسيخ هذا التوجه وجود جماعة من الفقهاء، الذين اعتبروا الهندوس ذميين، ومن ثم أوجبوا منحهم ما يترتب على ذلك من حقوقهم وامتيازات، إلا أن هذا الرأي لم يحظَ بإجماع فقهي؛ إذ عارضـــه بعض الفقهاء الذين عارضــوا إدخال الهندوس في عداد أهل الـذمـة(٢٤)، يأتي في مقدمتهم الفقيـه البارز "نور الـدّين المبارك الغزنوي"(٣٤) (تـ٢٣٢ه/١٣٤٤م)، المعاصر للسلطان إلثتنمش، والذي نصحه بأنه إذا لم يكن في مقدوره

القضاء على الهندوس، فإن عليه أن يسعى باستمرار إلى إذلالهم، وكبح جماحهم، وتشديد العقوبات عليهم، وإغراقهم في بحر من المهانة والخزي والعار (٤٤).

وعلى نفس المنوال، شــن المؤرخ "ضــياء الـدين برني" (منه) المنوال، شــن المؤرخ "ضــياء الـدين برني" المؤرخ المحم المنين وعلى الهندوس وممارساتهم الدينية في ظل حكم سلاطين دهلي، رافضًــا إدخالهم في عداد الذميين، بل ذهب إلى أنهم لا يســتحقون تلك المعاملة الطيبة (٢١٠). كما شدد على ضرورة امتناع سلاطين دهلي عن إبداء الاحترام لهم أو السماح لهم بممارسة عبادة الأصنام، معتبرًا ذلك سببًا كفيلًا لترسيخ مظاهر الشرك والوثنية، بل يرى برني في كتابه "فتاوى جهانداري" (١٤) أن على سلاطين المسلمين بالهند أن يقتلوا كهنة الكفر من البراهمة الهندوس، باعتبارهم قادة لعبادة الأصنام واستعبادهم وإذ لالهم (٨١٠).

كما يؤكد برني على ضرورة حشد طاقات المحاربين والمجاهدين من جانب السلطة وتوجيهها في حملات تستهدف معاقل كفرهم، حتى تستأصل عقائدهم الباطلة من جذورها (٤٩)؛ لأن الهندوس في نظره أعداء لله وأشد خصوم النبي على قد قاتلهم المسلمون، وغنموا أموالهم، وأقاموا سلطانهم على أنقاضهم، ولو تُرك لهم المجال مفتوحًا لأفسدوا في الأرض، غير أنّ الله تعالى – في نظره – أذلهم وابتلاهم بالعبودية والخضوع، ليكونوا عبرة لغيرهم (٥٠).

بل بلغ الأمر ببرني في كتابه "فتاوى جهانداري" أن تناول بالنقد والسخرية والاستهزاء بعض السلاطين المسلمين، إذ يرى أنهم يكتفون بتحصيل أموال الجزية والخراج من رعاياهم الهندوس، في مقابل السماح باستمرار مظاهر الشرك والكفر وعبادة الأصنام في بلادهم. وقد تساءل برني عن الفرق بينهما وبين زعماء الهندوس، الذين يفرضون بدورهم الجزية والخراج على أتباعهم من الهندوس ويملؤون بها خزائنهم (١٥)، بل ويتسأل برني، عن مدى فهم وتطبيق الحديث النبوي الشريف، الذي يقول فيه الرسول -صلى الله عليه وسلم-: "أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصموا منى دماءهم وأموالهم إلا بحق الإسلام، وحسابهم على الله" (١٥).

ويرى برني أيضًا أن الاكتفاء بفرض الجزية والخراج على الهندوس، الذين يعبدون الأصنام، ويقدسون الأبقار وروثها، ويستمرون في ممارسة طقوسهم ومعتقداتهم الوثنية، يؤدي إلى بقاء مظاهر الكفر قائمة، وبحول دون علو كلمة الإسلام على تلك العقائد الباطلة (٥٣).

ويوجه برني عتابًا شديدًا إلى سلاطين دهلي بقوله: "إن ملوك الإسلام، على الرغم مما بلغوه من سلطة وجاه، يسمحون في عاصمتهم دهلي وفي غيرها من مدن الإسلام، بأن تمارس عادات الكفر علنًا؛ فتُعبد الأصنام جهارًا، وتُحيا التقاليد الوثنية بإصرار أشد مما كان من قبل، ويجاهر الهندوس دون خوف بإعلان عقائدهم الباطلة، ويزينون أصنامهم ويحتفلون بأعيادهم بالطبول والدفوف، ويرقصون ويغنون، فبمجرد دفعهم ضريبة زهيدة (الجزية) وبعض الرسوم (الخراج)، يُسمح لهم بمواصلة تقاليدهم الوثنية، بل ويقومون بدراسة عقائدهم، وتنفيذ ما ورد فيها من تعاليم. فكيف، في ظل هذه الظروف، يمكن أن تعلو شريعة الإسلام (أد).

وورغم أهمية القضايا الفقهية التي طرحها برني تجاه الهندوس، فإنها تكشف في الوقت ذاته عن تجاوز العقل الفقهي والفكري الهندي لبعض القضايا الدينية، من خلال الإقرار بمبدأ حربة المعتقد، ونشر قيم التعايش والتسامح الديني مع الهندوس.

ومن خلال ملاحظات برني اللاذعة يمكن استنتاج عدة أمور، أولها: أن الهندوس ظلوا طوال حكم سلطين دهلي، يتمتعون بامتيازاتهم الاجتماعية والدينية. وثانيها: أن أفراد الطبقة المثقفة من المسلمين المحافظين في دهلي، ومنهم برني نفسه، كانوا يشعرون بالاستياء من تلك الأوضاع. وثالثها: أن سلاطين دهلي انتهجوا سياسة واقعية قائمة على مبدأ "التسامح والتعايش" مع الهندوس، فقدموا الاستقرار السياسي والاجتماعي على الالتزام الصرم بالاعتبارات الدينية (٥٠)، أي لم يُعِر هؤلاء السلطين لانتقادات المفكرين المسلمين اهتمامًا كبيرًا كما سنري لاحقًا.

وهذا لا يعني أن كل سلاطين دهلي قد تجاهلوا النخبة المثقفة، بل هناك من السلاطين من كان يحرص على استشارتهم في مسألة فرض الجزية على الهندوس، من أبرزهم السلطان علاء الدين خَلْجي (79-7184/01-7171م)، الذي قرر أخذ الجزية منهم (79)، إلا أن قراره هذا لم يكن فرديًا أو منعزلًا عن الإطار الفقهي السائد آنذاك، إذ حرص على استشارة القضاة والفقهاء (70) وأخذ آرائهم في المسألة قبل إصدار قراره.

وتُعد حادثة استدعاء السلطان علاء الدين خَلْجي لأحد مستشاريه هو القاضي "مغيث الدين البيانوي" (٥٨) للحضور إلى مجلسه مثالًا بارزًا على هذا التوجه الديني، حيث دار بينهما نقاش حول عدد من المسائل الشرعية، كان من أبرزها معرفة الوضع الشرعي للهندوس وحقوقهم، وبيان مدى تطابق أحكام أهل الذمة عليهم (٩٥)، وكان جواب القاضي مغيث الدين

على سؤال السلطان، بأنهم من دافعي الجزية، بل عليهم أن يعطوا الجزية وهم خضوع وأذلاء ومقهورون (٢٠)، بل إن المحصل إذا أراد أن يبصق في أفواههم فتحوها له(٢١).

وقد اتفقت رؤية القاضي مغيث الدين مع موقف السلطان علاء الدين، الذي كان يرى أن هؤلاء القوم يرتدون الثياب النظيفة والعمائم الفارسية الملوّنة، ويجلسون على مقاعد فاخرة، ويركبون خيولًا جيدة، ويُظهرون التفاخر بأنفسهم، كما أنهم لا يؤدّون ما عليهم من الخراج أو الجزية، ويحيون في رفاهية تامة، في الوقت الذي يعاني فيه جنود المسلمين العوز والحرمان، بل إن بعضهم يرتاد بيوت الخمر واللهو غير مبالٍ بشؤون المسلمين أو بمصالح الدولة، وهو ما كان يثير غضب السلطان ويُحرّك عزيمته على إذلالهم وكسر شوكتهم (٢٢).

ويضيف السلطان علاء الدين أن تجارب الحياة علّمته أن الهندوس إذا تُركوا من دون قيد أو جزية فلن يخضعوا لسلطان المسلمين، بل سينتهزون كل فرصة سانحة للانتفاض عليهم، الأمر الذي من شأنه أن يهدد أركان الدولة. ومن ثمّ، فإن سياسته كانت تقوم على إلزامهم بالجزية وفرض القيود عليهم، حتى تبقى مكانتهم محدودة، فلا يعلو شانهم على المسلمين، ولا يجرؤوا على منافستهم في سلطانهم (٦٣). وتشير الأدلة في هذا المنحى، إلى أن السلطان علاء الدين قد أثقل كاهل الهنادكة الراجيوت في إقليم الـعجرات (٢٤) (Gujarat)

ويبرر مؤرخ البلاط برني هذا التوجه من جانب السلطان علاء الدين بأن فرض الجزية على الهندوس جاء من منطلق شرعي، إذ يزعم برني أن الله قد وضعهم في منزلة دونية، مما يُوجب إخضاعهم ودفعهم للجزية. ويؤكد أيضًا على أن هذا الموقف له سنده في المذهب الحنفي<sup>(٢٦)</sup>، الذي يقضي بفرض الجزية عليهم عوضًا عن قتلهم، بخلاف المذاهب الأخرى، كالمذهب الشافعي، الذي لا يبيح لهم سوى قبول الإسلام أو مواجهة الموت<sup>(٢٧)</sup>.

أما السلطان محمد بن تُغُلُق (٧٢٥-٧٥ه/١٣١٥-١٣٥١م)، الذي كان بحسب زعم عصامي حريصًا على أصول الدين (٢٨)، قد اتسم نهجه مع الهندوس بقدر كبير من التسامح والاحترام، بل لقد كان أكثر محاباة لهم، ويتجلّى ذلك في الفرمان الذي أصدره سنة ١٣٢٥ه/١٣٦٥م، يأمر فيه كل موظفي السلطنة بضرورة صون وحماية رهبان الطائفة الجاينية (٢٩)، بل تجاوز ذلك إلى مشاركته لهم في بعض طقوسهم، كما تزوج منهم (٧٠).

ومن مظاهر تسامح السلطان محمد تُغْلُق مع الهندوس مشاركة المسلمين لهم في احتفالاتهم وأعيادهم (۱۲)، ولا سيما احتفال الساتي، أي عادة حرق الموتي عند الهندوس وقد عاين ابن بطوطة بنفسه تلك العادة في دهلي، فكان يشاهد المرأة الهندوسية في موكبها الاحتفالي، وهي متزينة والناس يتبعونها من المسلمين والهندوس، والطبول والأبواق من خلفها، يحيط بها كبار الهنود من البراهمة، وهي في طريقها إلى المحرقة لكي تحرق نفسها مع جثة زوجها المتوفي، وكانت المرأة لا تحرق نفسها إلا بعد أخذ الإذن من السلطان، وعندما يؤذن لها يحرقونها (۲۵۲). ومن الجدير بالذكر في هذا الصدد، أن السلطان فيروز شاه (۲۵۲ عن مشاركة المسلمين في الطقوس الدينية للهندوس (۱۳۵).

وليس لأحد ببلاد الهند أن يُجبر المرأة الهندوسية على إحراق نفسها  $(^{\circ})^{\circ}$ ، إلا إذا أرادت هي ذلك  $(^{\circ})^{\circ}$ . وكان من عادة الهنود إذا مات لديهم شخص أن تشعل له النار كي يُحرق فيها، ثم تتبعه زوجته فتحرق نفسها هي الأخرى، أو تعانقه لتحترق معه  $(^{\circ})^{\circ}$ .

وكان طقس "الساتي" منتشارًا بين طبقات الهندوس (<sup>۱۸۸</sup>)، وقد حاولت الحكومات الإسلامية الحد من هذه الظاهرة، لذلك كان يشارط ضرورة موافقة السلطان على كل حالة "ساتي" (<sup>۱۹۸</sup>). وبالتالي، لم يسّن سلاطين دهلي أية قوانين لمنع وقوع مثل هذه الحوادث؛ لأنهم كانوا لا يستهدفون التدخل في شئون الهندوس الدينية، بل كانوا يسمحون لهم بالقيام بأداء واجباتهم الدينية وطقوسهم (۱۸۰).

وفي عهد السلطان فيروز تُغُلُق، كان لسمعته الطيبة في مراعاة الحقوق داخل أرجاء السلطنة من خلال اتباع سياسة أكثر رأفة من أسلافه، قائمة على العدل والإنصاف، والتمسك بالتعاليم الدينية، ومراعاة أحكام الشريعة الإسلامية في حكمه، وتجنب ارتكاب المذابح (١٨)، أثر كبير في حرصه على عدم فرض أي ضرائب تتجاوز الحدود الشرعية، مكتفيًا بالضرائب المقررة، ومنها الجزية المفروضة على الهندوس (٢٨).

إلا أنه برز خلال فترة حكمه مفارقات لافتة ومتناقضة في تعامله مع الطوائف الهندوسية، حيث تشير المصادر التاريخية المعاصرة إلى وجود تباين في مواقفه تجاه الهندوس، منها أن الجزية فرضت لأول مرة على البراهمة، من أصحاب المنح والعطايا، إذ

كانوا مستثنين منها من قبل (<sup>٨٣)</sup>، بالإضافة إلى إلغاء الإعفاءات الضريبية الممنوحة لهم في حالة ضم أي منطقة للسلطنة، ونتيجة لذلك، صودرت قرى البراهمة المعفاة من الضرائب (<sup>٨٤)</sup>.

الأمر الذي أثار استياءهم ودفعهم إلى التذمر والاعتراض؛ حتى أنهم تجمعوا أمام قصر السلطان فيروز، مطالبين بإعفائهم من دفع الجزية على أساس أنهم كهنة المعابد، مهددين بإحراق أنفسهم حتى الموت في حالة عدم استجابة السلطان لهم، وقالوا له إنه لم يدفع أحد من أسلافهم الجزية قبل في أي عصر من العصور، على أساس أنهم يشتغلون بالأمور الدينية، وليس لديهم إمكانية دفع أموال الجزية، فرفض السلطان طلبهم ولم يستجب لهم، ونصحهم بأن من الأفضل لهم أن ينفذوا تهديدهم، لولا تدخل بعض أعيان الهندوس، فتحملوا عنهم تسديد أموال الجزية، فاضطروا إلى العودة دون تحقيق الغاية المنشودة (٥٠٠)، وسرعان ما تدارك السلطان فيروز الأمر، وخفف من وطأة الضرائب على طبقة البراهمة (٢٠١).

وعلى الرغم من ذلك، ظل السلطان فيروز تُغُلُق على قناعة تامة بصواب ما أقدم عليه؛ فالجزية لابد أن يؤديها غير المسلمين جميعًا دون تمييز أو تفرقة، كما هو متعارف عليه في أحكام الشريعة الإسلامية وأقوال الفقهاء (^^^)، ومن ثم فرضها السلطان فيروز على الهندوس، مع عدم تحديد مقدار ثابت لها، بل كانت تُقدر بحسب قدرة الشخص على الدفع، فتوزعت قيمتها بين ثلاث شرائح مالية بقيمة: ٤٠ : ٢٠ : ١٠ تتكات (^^)؛ تبعًا للمستوى الاجتماعي والاقتصادي للفرد، مع إعفاء النساء والأطفال والمشردين من أدائها (٠٩).

لم يحرص السلطان فيروز على التودد والتقرب من رجال الدين الهندوس من أجل مكاسب سياسية، بل كان لديه إصرار على تطبيق ما اجتهد فيه الفقهاء باعتبار الهندوس جميعًا ذميين؛ ولذلك قام بفرض الجزية على جميع طبقات المجتمع الهندي غير المسلمين دون تفرقة بينهم، وقد ذكر ذلك في سيرته قائلًا: "إني قد حرصت على أن الأموال التي ستورد لخزينة الدولة لابد أن تُستقى من مصادر شرعية، وأن الجزية هي واحدة من تلك المصادر الشرعية، وهي تُفرض في مقابل حماية ممتلكات غير المسلمين وتمتعهم بالأمن في سلطنة دلهي، وطالب الهنود بالتحول للإسلام، مع وعدهم بإعفائهم من الجزية (٢٩).

وهكذا، يُعد السلطان فيروز شاه أول من حاول ترغيب الهندوس في اعتناق الإسلام، حيث يقول في سيرته: "لقد وُفقت في دعوة أهل الذمة إلى الإسلام، ومن أجل تحقيق هذا

الهدف، أعلنتُ أن كل من يقرأ الشهادتين ويدخل في الإسلام سيعُفى من الجزية طبقًا للشريعة الإسلامية، وحينما سمع الهندوس هذا، دخلوا في الإسلام أفواجًا وجماعات، ولا يزال الناس من الهندوس إلى يومنا هذا يأتون إلينا من أماكن مختلفة، ويتشرفون بقبول الإسلام، ويُعفون من دفع الجزية، وينعَمون بالمكافآت والمناصب(٢٠).

ونظرًا لما للجزية من أهمية في تحسين أوضاع السلطنة ماليًا<sup>(٩٣)</sup>، فقد حرص سلاطين دهلي على التوسع في فتح أقاليم جديدة بهدف فرض الجزية<sup>(٤٤)</sup>. إذ اعتبرت – في منظورهم – وسيلة لإنعاش خزائن الدولة<sup>(٩٥)</sup>. وبناءً على ذلك، كثيرًا ما كانت تبرم اتفاقات بين السلطة وزعماء الهندوس، يلتزم هؤلاء بموجبها بأداء قدرٍ معين من الذهب سنويًا إلى الدولة<sup>(٢٥)</sup>. وربما يُفهم من ذلك أن انتصار السلطة لم يكن يستهدف بالضرورة استبدال الحكام الهندوس بحكام مسلمين<sup>(٩٥)</sup>، بل كان يهدف في المقام الأول إلى ضمان استمرارية عوائد الجزية من الهندوس، ومن ثم أُعيد تنصيب بعض الزعماء الهندوس أمراءَ تابعين للسلطة<sup>(٩٨)</sup>.

وقد ينعكس عدم استقرار السلطة في بلاط دهلي على هذا المورد الحيوي المهم، إذ غالبًا ما كانت تؤدي الصراعات الداخلية بين سلاطين دهلي على الحكم إلى تقوية شوكة أمراء الهندوس، الذين قد يمتنعون عن دفع الجزية والخراج، بل ويقدمون على نهب المدن الإسلامية (٩٩).

ومجمل القول، إن الهندوس قد واصلوا ممارسة شعائرهم الدينية مقابل الجزية، وهو ما اعتبره الهندوس أنفسهم مظهرًا من مظاهر تسامح سلاطين دهلي معهم، وليس أدل على هذا التسامح من النقوش الهندوسية ذاتها، التي كانت تُعد برعاية البلاطات الهندوسية الحاكمة، والتي جرت العادة أن تبدأ بمقدمة تمجد سلطان دهلي القائم بالحكم، على نحو مماثل لما اعتاده البراهمة في كتابة مدائحهم للأمراء الهندوس. ولم تقتصر هذه النقوش في تمجيدها على شخص السلطان القائم فحسب، بل كانت تمتد لتشمل السلالة بأكملها من السلاطين الذين تعاقبوا على عرش دهلي (۱۰۰)، غير أن أهمية هذا النقش حقيقة تظهر في كون أولئك الذين انتجوا هذا النقش من الهندوس، رأوا في حكامهم من سلطين دهلي سلطة شرعية وحامية لهم (۱۰۰).

# ٣) إباحة المناصب الكبرى للهندوس:

تمكن سلطين دهلي المسلمون من إدماج مختلف الطوائف الدينية، لا سيما الهندوس، في النسيج الاجتماعي للسلطنة، وتعاملوا معاهم كجزء من رعاياهم، وسمحوا لهم بالإبقاء على نظمهم الاجتماعية وطقوسهم الدينية، مما أهلهم للمشاركة في الحياة العامة، فعينوهم في المناصب الكبرى: مدنية كانت (١٠٢) أم حربية (١٠٣)، ووضعوا فيهم ثقتهم الكاملة، وأتاحوا لهم فرصة الترقى إلى كل مراتب السلطان في الجهاز الإداري للسلطنة (١٠٤).

سار سلاطين دهلي على نهج أسلافهم من الغزنويين والغوريين في إدماج النخب الهندوسية المهزومة في نظمهم السياسية (۱۰۰)، ومن ثمّ، لم يكن مستغربًا أن يواصل كثير من الهندوس أداء وظائفهم الاعتيادية المألوفة في بلاط حكامهم في دهلي (۱۰۰)، كما يتبين من خلال استقراء النصوص المتاحة أنّ الهندوس قد احتلوا موقعًا بارزًا في أجهزة الإدارة الهندية على عهد السلطان قطب الدين أيبك (۱۰۲–۱۲۰۸ه/۲۰۱۲–۱۲۱۰م)، وأسهموا بدور فعّال في تسيير شؤونها (۱۰۸).

وقد تعاظم هذا الحضور الهندوسي بشكل كبير في عهد السلطان ناصر الدين شاه، حين عُين عماد الدين ريحان في وظيفة "وكيل دار"، وهو من أصول هندوسية (١٠٩)، غير أن هذا التعيين قوبل برفض شديد من جانب الأمراء الأتراك، الذين اعترضوا على توليه هذا المنصب الرفيع؛ بسبب جذوره الهندوسية، وألحوا على السلطان بعزله، حتى اضطر – على الرغم من دعمه له – إلى الاستجابة لضغطهم، واصدار أمر بإعفائه من منصبه (١١٠).

استغل عماد الدين ريحان منصبه، وفتح الباب أمام الهندوس ليسيطروا على البلاط السلطاني في دهلي، وسعى في الوقت نفسه، إلى إقصاء الأمراء الأتراك عن المناصب العليا في السلطنة، غير أن نفوذه لم يدم طويلًا؛ إذ سرعان ما استعاد الوزير المعزول بلبن منصبه، وعمل على تحريض السلطان ضد عماد الدين ريحان، حتى أوقع به وعزله السلطان (١١١).

وفي عهد السلطان علاء الدين خَلْجي تغير الوضع كثيرًا، إذ اتسمت تلك الفترة بتشديد مظاهر القمع والاضطهاد ضد الهندوس (۱۱۲)، ولم يقتصر الأمر على هذا، بل شمل فرض قيود صارمة حالت دون ركوبهم الخيل أو حملهم السلاح أو ارتدائهم الثياب الفاخرة (۱۱۳).

وإلى جانب ذلك، عمد السلطان إلى إقصاء جميع رجال البلاط المسلمين من ذوي الأصول الهندوسية عن المناصب العليا(١١٤). ومع ذلك، لم تكن سياسته تجاه الهندوس

تعسفية على الدوام؛ إذ حظي بعضهم على ثقة السلطان، مثل "ملك دينار"، الذي كان في الأصل مملوكًا هندوسيًا، ثم تدرج في المناصب حتى تولى منصب نائب السلطان (١١٥). وقد بلغ "ملك دينار" الهندوسي من المكانة ما لم يبلغه أحد من قبله، إذ تولى إدارة شؤون السلطنة في دهلي عندما مرض السلطان علاء الدين، مستغلًا الثقة الكبيرة التي أولاها له السلطان (١١٦).

ومن بين الهندوس الذين حازوا ثقة السلطان علاء الدين "ملك ناناك"، الذي أسدى للسلطان معروفًا كبيرًا بإنقاذ حياته حين حاول ابن أخيه الاستيلاء على العرش سنة ١٣٠١م (١١٠). وقد تدرج "ملك ناناك" في المناصب الإدارية حتى تقلد منصب أمير إقطاع سنة ١٣٠٥م (١١٠). كما يذكر أن هناك زعيمًا هندوسيًّا آخر يُدعى "سادهارانا"، تولى منصب وزير المالية على عهد السلطان علاء الدين (١١٩).

ولم يقف الطموح السياسي للهندوس عند هذا الحد، بل تعداه عندما استطاع أحد رجال البلاط ذوي الأصول الهندوسية ويدعى "خسرو شاه"(١٢٠) أن يعتلي عرش السلطنة سنة ١٣٢٠هم المرابعة على السلطان قطب الدين مباركشاه (١٢١)، مما أجَّج نار البغض والكراهية وحب الانتقام في قلوب الهندوس تجاه المسلمين داخل أرجاء السلطنة.

ولمّا كان خسرو شاه، مدينًا لبني قومه من الهندوس بما ناله من سلطان، فإنه قربهم إليه ومنحهم أرفع المناصب في السلطنة، وأباح لهم إظهار معتقداتهم وطقوسهم والتعبير عنها علنًا، وقد أدى ذلك إلى إثارة حفيظة المسلمين، إذ تجرّأ بعض الهندوس على مهاجمة المساجد، ومنعوا المسلمين من تأدية شعائرهم الدينية، بل وصل بهم الأمر إلى نصب أصنامهم داخل المساجد، إمعانًا منهم في الانتقام والتشفي (١٢٢).

وفي عهد السلطان غياث الدين تُغْلُق (٧٢٠-١٣٢٥-١٣٢٥م)، عاد الاستقرار إلى ارجاء السلطنة مجددًا، وشهد الجهاز الإداري الهندي حضورًا فعالًا للهندوس، حيث أظهر السلطان غياث الدين تسامحًا وترحيبًا منقطع النظير تجاههم؛ بسبب جذور هذا السلطان الهندوسية من ناحية الأم (١٣٣٠).

وشهد عهد محمد بن تُغْلُق، تحسنًا ملحوظًا في أوضاع الهندوس، إذ انعكست علاقته الودّية بهم على سياسته الإدارية، فاستعان بهم للعمل في المناصب الإدارية، فقد عين أحد الهندوس ويدعى "رتَنَ"، وكان من المشهورين في الحساب والكتابة، واليًا على مدينة

سِيوسِتان (١٢٥) وأعمالها، ومنحه مراتب من الأطبال والعلامات على نحو ما يعطي لكبار الأمراء (١٢٦).

وقد اتسمت علاقته مع رجال الدين الهندوس بالتقدير والاحترام، حتى أصبحوا يذكرونه بالثناء والإجلال، ولا سيما بعد أن أتاح لهم فرصة المشاركة، سواء في جهازه الإداري أو للعمل في بلاطه (٢٠٠١)؛ وقد برز منهم "عزيز خمار"، الذي تولى العمل في بلاطه، كما عين أحد الهندوس ويدعى "راجا مهران" في وظيفة متصرف، ووصل آخر في عهده لمنصب نائب الوزير (٢٠٨)، وهناك من عين في وظيفة "جوطري"، أي الشخص المسؤول عن جباية الضرائب في القرى (١٢٩).

وفي عهد السلطان فيروز شاه تُغُلُق، تميّزت سياسته تجاه الهندوس بقدرٍ ملحوظ من التسامح والانفتاح، فقد كانت والدته من أسرة هندوسية، كما كان أول وزرائه رجلًا هندوسيًا، أسلم وتلقب بــــ "خان جهان (١٣٠)، وأسند إليه السلطان منصب "وكيل كل" (رئيس الوزراء) للدولة، وكان يعتمد عليه اعتمادًا كبيرًا في تسيير شؤون الحكم، وظل هذا الوزير على ولائه للهندوس، وبقي عدد كبير من أقاربه على ديانتهم الهندوسية، واستمروا في خدمة الدولة في الإدارة والجيش، في انعكاس واضح لنهج السلطان فيروز الذي كان أكثر تسامحًا وانسجامًا مع الهندوس مقارنة بأسلافه (١٣١).

وقد انعكست طبيعة العلاقات التي أقامها ولاة سلاطين دهلي مع القوى الهندوسية المحلية في صورة مصاهرات سياسية واجتماعية بينهم، ونذكر في هذا السياق، أن الأمير محمد (١٣٦٠)، ابن السلطان بلبن "Balban" (١٣٦٥–١٢٦٦هـ/١٣٦٦م)، حين تولى حكم مُلْتان (١٣٣٠)، كان قد ارتبط بزواج من ابنة أحد زعماء الهندوس (١٣٣١).

# ٤) سياسة سلاطين دهلي تجاه المعابد الهندوسية:

تباينت سياسة سلاطين دهلي تجاه المعابد الهندوسية باختلاف هؤلاء السلاطين والظروف السياسية والدينية المحيطة بهم، وإن اتسمت هذه السياسة في أغلب الأحيان بالتعصب والتشدد، وفقًا لاتجاهات السلطان الحاكم وميوله الدينية والسياسية، ومدى استقرار حكمه.

وتجدر الإشارة إلى أن سياسة هدم المعابد الهندوسية لم تكن في معظم الأحيان فعلًا اندفاعيًا، بل جاءت – في سياقات عديدة – استجابةً لمقتضيات المصلحة السياسية لسلطنة دهلي، بهدف تحييد خطر المناطق الهندوسية(١٣٥)، إذ كثيرًا ما كانت تعمّ الفوضي وتسود روح

التمرّد بين سكان تلك المناطق، حتى غدت السيطرة عليهم أمرًا صعب المنال؛ نظرًا لاتساع مناطقهم وكثرة الجماعات المتمردة التي يصعب إخضاعها بسهولة. وقد غدوا بذلك مثالًا للعناد والاستعصاء على الخضوع، مما دفع سلاطين دهلي إلى مواجهتهم؛ لتفكيك ممالكهم والقضاء عليهم (١٣٦).

ويُعزى ذلك إلى افتقار الهندوس إلى نظام عسكري مركزي منظم (١٣٧)، وإلى محدودية إمكاناتهم المالية مقارنة بما لدى المسلمين، غير أنهم عُرفوا بالشجاعة والجرأة في القتال، فصاروا مصدر إزعاج وتهديد دائم لسلاطين دهلى، الذين لم يتمكنوا من القضاء عليهم نهائيًا (١٣٨).

اتسمت سياسة تدمير المعابد الهندوسية في مراحلها الأولى بقدر من التنظيم والتوجيه الرسمي، إذ ارتبطت ارتباطًا وثيقًا بالحملات العسكرية والنزاعات السياسية. وبذلك، يمكن القول إنها كانت جزءًا من النشاط الحربي، لا ممارسة دينية ممنهجة من قبل الدولة(١٣٩).

وقد كان هدف تلك الحملات تحقيق مكاسب مادية ومالية (١٤٠٠) من خلال جباية الجزية والخراج من الزعماء الهندوس الخاضعين للسلطنة، فضلًا عن استخدام أراضيهم قاعدةً للقيام بحملات توسعية جديدة تهدف إلى انتزاع المزيد من أموال الجزية والخراج والغنائم من الزعماء الهندوس غير الخاضعين (١٤٠١)، إذ جرى توظيف عوائد تلك الغنائم في تمويل الحملات العسكرية الموجهة ضد الخطر المغولي (٢٤٠١)، فقبل أن يعتلي بلبن العرش، كان قد حث السلطان ناصر الدين على القيام بحملات عسكرية في عمق أراضي الهند، ليس طمعًا في التوسع بهذه الأقاليم، بل بقصد استثمار ثرواتها في تمويل الدفاع عن شمال الهند ضد الغزوات المغولية (١٤٠٠).

وقد تطورت هذه السياسة لاحقًا لتتحول إلى أداة سياسية تسعى من خلالها السلطة إلى ترسيخ هيبتها في مواجهة القوى الهندوسية المناوئة (١٤٤١)، وإظهار قدرتها على إضعاف وإخضاع الأسر الحاكمة الهندوسية التي مُنيت بالهزيمة، والحط من شأنها في أعين رعاياها، إذ عادة ما تجسد فعل استباحة سلاطين دهلي لممالك الهندوس في تدمير معابدهم، أو في نقل صورة الإله المهزوم ورمزه منها، وتحويله إلى عاصمة المنتصر، بوصفه غنيمة حرب (١٤٥٠).

من المعلوم أنّ الشرعية السياسية والدينية في الممالك الهندوسية، كانت ترتكز عادة على وجود حاكم هندوسي قوي، يستمد مكانته ونفوذه من ارتباط سلطانه بمعبد ملكي، فإذا ما تعرّض هذا المعبد للنهب أو التدمير أو التخريب، فإن ذلك العمل، يُفقد هذا الحاكم ركيزة شرعيته السياسية وسلطانه الديني لدى رعاياه من الهندوس (١٤٦). إذ تُظهر مجريات الأحداث في وضوح تام، أن الحكام المسلمين وقادتهم العسكريين، كانوا يرون في تدمير المعابد الملكية وسيلة طبيعية لعزل

الحاكم الهندوسي المهزوم عن سلطته الشرعية، أو بمعنى أدق، فصله عن الصورة الإلهية التي كانت تُقهم علنًا على أنها تحمى الملك ومملكته (١٤٧).

ويمكن أن نضيف عاملًا آخر أسهم في هذا التوجه العدائي ضد الهندوس، وهو أن الحكام الهندوس كانوا مستعدين للوقوف في صف المتمردين المسلمين الثائرين على السلطة المحاكمة (١٤٨)، ومن ثم إقحام أنفسهم في خانة الكيانات المعادية للسلطة الإسلامية، بل وإيوائهم في مناطق نفوذهم، لا سيما في الشعاب الوعرة الضيقة والأدغال الصعبة، التي استعصى على الجيوش الإسلامية الدخول إليها، ومن ثم أصبحت تلك المناطق ملاذًا آمنًا للمتمردين المسلمين للهروب من قبضة السلطة، بل وانحياز زعماء الهندوس لهم وامتناعهم عن تسليمهم (١٤٩).

وقد زاد من صعوبة الأمر، تحصن الهندوس في جبال شاهقة ومناطق وعرة، إضافةً إلى لجوئهم إلى الغابات والمراعي التي اتخذوها موئلًا لهم. وقد عُدت هذه الغابات بمثابة أسوار طبيعية تحميهم، إذ كانوا يربون فيها مواشيهم، ويحفظون حبوبهم، ومخزونهم من الماء الذي يجمعونه من الأمطار (١٠٠). وبهذا يتحقق لهم الاكتفاء الذاتي، بما لا يدع مجالًا للتغلب عليهم، إلا باستخدام جيوش قوية، قادرة على اقتحام تلك الغابات، وإزالة عوائقها الطبيعية (١٥٠).

وقد لاحظ ابن بطوطة ذلك في قلعة غواليور (١٥٢) (Gwalior) الحصينة، التي لم تكن إلا قلعة معزولة، يتعذر الوصول إليها في وسط الكفار الهندوس، وكان بداخلها عشرين بئرًا للمياه، وتحيط بها الأسوار من كل الجهات (١٥٣).

ومن بين هذه العوامل أيضًا ظهور العمارة الإسلامية في الهند منذ أواخر القرن السادس الهجري/ الثاني عشر الميلادي، إذ ارتبط هذا الظهور بدوافع دينية تتعلق بضرورة نشر الإسلام (١٠٥١) وإقامة مساجد في البلاد المفتوحة (١٠٥١)، تنفيذًا لمبادئ الإسلام وتعليماته (١٠٥١)، كما جاء هذا التوجه أيضًا كرد فعل على الانتشار الواسع للعمارة الدينية الهندوسية، لا سيما المعابد وبيوت الأصنام (١٥٥١)، إذ كان المعبد – قبيل بزوغ فجر الإسلام في الهند – هو البناية الطاغية عمائر الهند الدينية (١٥٥١).

وقد عُدّلت تقنيات البناء الأصلية في هذه المرحلة المبكرة من العمارة الإسلامية في دهلي، بما يناسب الطرز الجديدة اللازمة للعمارة الناشئة، وعلى عكس مناطق العالم الإسلامي الأخرى التي تمتّعت بمخزونِها الهائل من عمارة المساجد والمدارس والخانقاوات، لم تكن للهند أية خلفية عن عمران مثل هذه المؤسسات الإسلامية التي تختلف كل الاختلاف عن الهياكل المعمارية للهندوس (۱۵۹).

ومن ثم جرى إعادة استخدام المواد المجلوبة من المعابد الهندوسية المهدَّمة في بناء المساجد (١٦٠)، وهو نهج ارتبط بظروف الفتح وإرساء دعائم السلطة السياسية والدينية للسلاطين في الأقاليم الهندوسية (١٦٠)، ففي المناطق التي تُستخدم فيها الحجارة بوصفها مادة أولية في البناء، يكوُن استخدام الغنائم من المعابد، ولا سيما الأعمدة المقتطعة ضروريًا ولا بديل عنه في بناء المساجد (١٦٢). إن هذا النمط من تدمير المعابد وتحويل مواد بنائها إلى مساجد، كان ذا أهمية في ترسيخ هيمنة سلاطين دهلي، وتثبيت سلطانهم عقب هزيمتهم للقوى الهندوسية (١٦٣).

يتضـح مما تقدم أن محاولات الزعماء المحليين من الهندوس التصـدي لتوسع السلطنة الإسلامية، كانت تُعرض المعابد الخاضعة لرعايتهم لخطر التدمير والهدم، إذ كان يُنظر إلى هذه المعابد عادة بوصفها تجسيدًا معماريًا لسلطة أولئك الزعماء المحليين الذين تحدوا سلطة الدولة. ومن ثم، فقد كان انتهاك المعابد يعد شكلًا من أشكال العقاب، لتأكيد هيبة السلطنة وسيادتها (١٦٤).

لقد كان تاريخ سلاطين دهلي جميعًا تاريخ حرب وجهاد، فسطع نجم مؤسس السلطنة القائد المملوكي قطب الدين أيبك في ميادين القتال ضد القوى الهندوسية، وكان الصراع على أشده بينهما، وظل خلفاؤه جميعًا في كل حقبة من حقب هذا التاريخ في نضال وجهاد يتممون رسالته. ونجد لهذا التوجه صداه في ما أورده المؤرخ حسن نظامي (١٦٠) في كتابه "تاج المآثر "(١٦٠) عند تتاوله فتوحات السلطان قطب الدين أيبك في الهند؛ إذ يذكر أنّ السلطان عمد في سنة ما المام ١٩٣هم الدين أيبك عنه الوثنية" من ممالك الهندوس من خلال توجيه عدة حملات إليهم (١٦٠).

وقد أسفرت هذه الحملات عن تدمير معابد الهندوس في أچمير (Ajmer) وسَامَانَه (۱۲۰) (Kuhram) وكوهرام (۱۲۰) ولا (Kuhram) وكوهرام (۱۲۰) ولا (Kuhram) وكوهرام (۱۲۰) ولا (Kuhram) وبنارس (۱۲۰) (Banaras) وبنارس (۱۲۰) وبنارس (۱۲۰) وفي سنة ۱۹۵۰ من الحالية) – التي كانت تضم نحو ألف معبد – إلى مساجد (۱۲۰) وفي سنة ۹۰ه (۱۹۶ م، تمكن قطب الدين أيبك من تطهير وتحرير منطقة "كول" (Kol) القريبة من عليكره الحالية)، من الأصلام ومظاهر عبادة الأوثان (۱۷۲).

وقد خرج قائده محمد بن بختيار الخَلْجي (۱۷۴) سنة ۹۹ه (۱۲۰۲م، مواصلًا سياسة سيده أيبك، الرامية إلى توسيع إمبراطوريته في الهند على حساب القوى الهندوسية، ومن ثم راح يشن حملات منتظمة على إقليم بيهار (۱۲۰۵ (Bihar) الهندوسي. وقد أسفرت حملاته عن الاستيلاء على مدينة "يدنتابوري" (Uddandapur)، عاصمة الإقليم، والتي كان أغلب سكانها من البوذيين،

من حليقي الرؤوس، إضافة إلى بعض البراهمة الهندوس، فحطم معابدهم وأصنامهم، وغنم غنائم كثيرة (١٧٦).

واستمرارًا لجهود التوسع العسكري في عمق إقليم بيهار الهندوسي، أذن قطب الدين أيبك لقائده محمد بن بختيار الخَلْجي بمواصلة عملياته الحربية في نفس السنة، فتوجه إلى مدينتي "فيكرامشيلا" (Vikramsila)، و"نالاندا" (Nalanda)، اللتين كانتا من أهم مراكز المعابد والأديرة بالإقليم، فاستولى عليهما، وأمر بتدمير وتحطيم معابدهما وأصنامهما (١٧٧).

عجلت الهجمات التي شنها محمد بن بختيار خلجي على المعابد والأديرة الكبرى في إقليم بيهار (مثل أودنتابوري وفيكرامشيلا ونالاندا) بانحدار طويل الأمد للبوذية في شرقي الهند، لقد أبيدت المعابد والأديرة بحسب درجة مقاومتها لقوات السلطة(١٧٨).

وفي سنة ٢٠١ه/ ١٢٠٥م، استباح القائد محمد بن بختيار مدينة نوديا (Nodia)، عاصمة إقليم البنغال، ونهبها، بعد أن أجبر ملكها راي "لاكشماناسينا" (لكشمن سنا) الهندوسي على الفرار (١٧٠). وقد أقام بها الخطبة، وبنى فيها المساجد والخوانق والمدارس مكان معابد الكفار التي دمرها (١٨٠).

وتكشف هذه الحملات العسكرية التي قادها أيبك وقائده ابن بختيار الخَلْجي عن نزوع الخطاب الديني والفكري آنذاك نحو التضييق على الهندوس في ممارستهم لطقوسهم ومعتقداتهم. وقد أكدت تطورات الأحداث التاريخية اللاحقة صحة المزاعم التي طرحها "حسن نظامي"، إذ استُخدمت حجارة المعابد الهندوسية في بناء المساجد في العاصمة دهلي وأجمير وغيرها من المدن الهندية (۱۸۱).

ولا يفوتنا أن نُشير في هذا الصدد إلى أن ظاهرة هدم المعابد الدينية للخصوم لم يكن سلوكًا مقتصرًا على المسلمين وحدهم، بل كانت ممارسة شائعة لدى أتباع الديانة الهندوسية منذ القدم. وقد غدت منذ القرن السادس الميلادي، جزءًا راسخًا من السلوك السياسي في الهند(١٨٢)، حيث أقدم بعض الحكام الهندوس على ارتكاب ممارسات مماثلة ضد معابد خصومهم من الهندوس(١٨٣).

ويُظهر ذلك بوضوح أن تدمير المعابد وتدنيسها على يد الحكام الهندوس كان سلوكًا مألوفًا في تلك الحقبة، لذلك كان من الطبيعي أن تظهر ممارسات أخرى كنهب تماثيل الآلهة أو الاستيلاء على صورها المقدسة (١٨٤). وبناءً على ذلك، فإن هجمات السلطان محمود الغزنوي

(ت ٢١٦هـ/١٠٣٠م) على المعابد الهندوسية لم تكن ظاهرة استثنائية في سياقها التاريخي (١٨٦).

وفي السياق ذاته، يرى أحد المستشرقين أن المعابد كانت تمثل الساحة الرئيسة لصراع الشرعية السياسية في الهند قبل مجيء الأتراك المسلمين، ولذلك لم يكن مستغربًا – بحسب تصوره – أن يسعى الأتراك عند محاولاتهم ترسيخ وجودهم في الهند، إلى نهب المعابد وتدميرها، ومواصلة أنماط الهيمنة التقليدية التي كانت سائدة في الهند قبل مجيئهم، فضلًا عن إضفاء الشرعية على السلطة الإسلامية الجديدة، وتأكيد سيادتها على الحكام الهندوس المهزومين (۱۸۷).

غير أن الباحث لا يتفق مع أغلب هذه الآراء، لافتقارها إلى الدقة؛ لأن الدافع المحرك لمثل هذه الممارسات لم يكن سياسيًا وماديًا فحسب (١٨٨١)، بل كان نابعًا أيضًا من الحمية والغيرة الدينية التي تحلى بها أغلب سلاطين المسلمين في الهند من أجل توسيع دائرة الحكم الإسلامي في مناطق عبدة الأوثان (١٨٩١)، وهي غيرة لا تقبل المساومة مع الوثنية وعبادة الأصابام، فهولاء السلطين لم يحيدوا قيد أنملة عن واجب محاربة جيرانهم الهندوس الوثنيين بدافع ديني، وبالتالي فإن المعاملة التي لقيتها المعابد الهندوسية على أيدي فاتحي الهند في أولخر القرن السادس بداية القرن السابع الهجري/ أولخر القرن الثاني عشر وأوائل القرن الثالث عشر الميلادي (بداية عصر سلاطين دهلي)، كانت متابينة وفقًا لظروف الواقع.

ومما يؤكد ما طرحناه أن الرحالة المغربي ابن بطوطة (ت٩٧٩هـ/١٣٧٩م)، الذي زار سلطنة دهلي سنة ١٣٣٤هـ/١٣٣٤م، أي في عهد السلطان محمد بن تُغْلُق (١٩٠١)، قد ميز بين الهندوس الذين يقيمون في قرى تابعة لحاكم مسلم، وبين أولئك الذين يُطلق عليهم المتمردين ممن يعتصمون بأعالي الجبال، فيقول إن "أهل بلاد الهند أكثرهم كفار (الهندوس)، منهم رعية تحت ذمة المسلمين، يسكنون القرى، ويكون عليهم حاكم من المسلمين.. ومنهم عصاة محاربون يمتنعون بالجبال ويقطعون الطريق "(١٩١١). يفهم من سياق هذا الحديث الذي أورده أحد شهود العيان أن الحملات العسكرية ضد القوى الهندوسية كانت على أراضي هذا الفريق الأخير.

كما نستدل من "برني" على مدى اتساع حكم سلطان دهلي في المناطق الإسلامية والهندوسية، وهي مناطق يصعب فصلها جغرافيًا بحكم ما بينها من اندماج وانسجام، الأمر الذي كان يدفع زعماء الهندوس من القادة والرؤساء إلى تقديم فروض الولاء والطاعة لسلطان دهلي (۱۹۲).

وعلى أية حال، شهدت الهند في السنوات الأولى من حياة السلطنة عمليات هدم وتخريب لعددٍ من المعابد الهندوسية، بهدف إعادة استخدام أحجارها في تشييد المساجد (١٩٣١)، وقد تجلّى هذا بوضوح في عهد أول سلاطين دهلي "قطب الدين أيبك"، الذي عمد بعد تثبيت سلطته إلى نشر الإسلام وبناء المساجد، والتي كان من أبرزها وأشهرها مسجد "قوة الإسلام" (١٩٤١)، الذي أنشأه بالقرب من العاصمة دهلي سنة ٤٩٥ه/١٩٧ (١٩٥٠)، حيث عمد إلى تدمير وتخريب ما يقرب من سبعةٍ وعشرين معبدًا هندوسيًا (١٩٥١)، بهدف استخدام أعمدتها وجدرانها ومواد الأسقف والعتبات في أعمال البناء (١٩٧٠).

ويُقدر عدد الأعمدة التي استُخدمت في تشييد مسجد قوة الإسلام بنحو ٤٧٠ عمودًا، وقد نُقلت جميعها من معابد هندوسية مُهدمة، وقد اختار السلطان قطب الدين أيبك الموضع الذي كان يشخله المعبد الرئيس بمدينة دهلي، الذي كان يُعد مكانًا مقدسًا للحج عند الهندوس، ليكون الأساس الذي شُيد عليه المسجد، مكتفيًا بإدخال بعض التعديلات البسيطة على الأعمدة الداخلية. كما أحسن استغلال مواد المعابد المُدمَّرة على نطاق واسع، فاستُغلت الأعمدة المزخرفة بدقة، والعوارض الخشبية الأفقية، إلى جانب الأسقف المزينة بالمقرنصات، لتوظيفها في عملية الناء (١٩٨٠).

ويُعد مسجد أجمير، هو ثاني المساجد التي أُنشئت خلال عهد السلطان قطب الدين، إذ شُيد بأمر منه سنة ٥٩٦ه/١٩٩ م. وفي هذا المسجد، كما في مسجد قوة الإسلام بدهلي، تم مزج مواد بناء أولية من تقاليد العمارة للسكان المحليين بمثيلاتها الوافدة، فقاعدة المسجد والمدخل نو السلالم كلها نماذج من معابد الهند الغربية (٩٩١). وهذا يعني اعتمادهم في جزء كبير من مراحل البناء على الغنائم المحصلة من المعابد القديمة، حيث أُقيم هذا المسجد على أنقاض معبد هندوسي كبير كان قائمًا بالمدينة حتى أواخر القرن الثاني عشر الميلادي (أواخر القرن ٦ه)، غير أن المعبد قد تعرّض للهدم والتخريب عقب فتح المسلمين لمدينة أجمير، مدفوعين بحماستهم الدينية (٢٠٠).

وفي السياق ذاته، تفيد النقوش السنسكريتية المدونة على بعض منشآت قطب منار (٢٠١) ومساجد مدينة جَوْنْ بُور (٢٠٢) (Jaunpur)، والتي شُيدت في عهد السلطان قطب الدين أيبك، إلى أن تشييد هذه المساجد تم باستخدام أنقاض المباني والمعابد الهندوسية القديمة (٢٠٣). وقد كان من الضروري في هذا الإطار، إعادة تهذيب الأحجار المنقوشة أو طمس معالمها؛ لتتلائم مع الطراز المعماري الإسلامي (٢٠٠١)، كما أن السلطان أيبك لم ينتظر قدوم البنّائين والمهندسين المهرة من

موطنهم الأصلي، بل استعان بأصحاب الخبرة من المعماريين الهندوس، وذلك لإنجاز مشروعاته المعمارية في أسرع وقت ممكن، مع إخضاع أعمالهم لإشراف مباشر من قبل المعماريين المسلمين (٢٠٥).

ومما يعزز القول، بأن مسجد قوة الإسلام قد بُني في موضع أحد المعابد الهندوسية، ما أورده الرحّالة المغربي ابن بطوطة (٢٠٦) (ت ١٣٦٩هم)، الذي زار سلطنة دهلي سنة عرده الرحّالة المغربي ابن بطوطة الأصلي للمسجد كان معبدًا هندوسيًا، حيث لاحظ وجود صنمين هندوسيين كبيرين، مصنوعين من النحاس وملقّيين على الأرض، بالقرب من المدخل الشرقي للمسجد، وقد رُبطا ببعضهما بالحجارة بطريقة تُجبر الداخل والخارج من المسجد من المرور عليهما (٢٠٧).

وفي عهد السُلطان "شسمس الدين التُتُمش" (٢٠٨-١٣١ه/١٢١٢-١٢٥٥م)، خرج السلطان بنفسه على رأس حملة عسكرية كبرى سنة ٦٣١ه/١٣٣م، باتجاه إقليم مَالُوه (٢٠٠٠)، الذي عرف بتحصيناته الطبيعية، حيث تحيط به جبال وندهيا من جميع الجهات (٢٠٩)، وقد بادر السلطان فور وصوله بحصار قلعة بهيلسان (Bhilsan) الاستراتيجية، فنجح في اقتحامها والاستيلاء عليها، ثم أمر بهدم وتدمير معبدها (٢٠٠٠).

تابع السلطان إلتُتُمش تقدمه بعد ذلك نحو مدينة أُجَين (٢١١) (أوجاين) الواقعة في إقليم أجمير (٢١٢)، والتي كانت خاضعة لحكم الهندوس (٢١٣)، فتمكن من فتحها سنة ٦٣٦ه/١٢٥٥م، وقام بتخريب معابد "مهاكال ديو" الشهيرة (٢١٤)، التي يعود تاريخ تأسيسها إلى نحو سنة قرون، والتي تميزت ببنائها المتين وحصانتها الشديدة. وقد أمر السلطان بتدمير تلك المعابد واقتلعها من جنورها، وتخريب تماثيلها المصنوعة من النحاس، أما أصنامها المصنوعة من الذهب ومن بينها تمثال (بكرماجيت) (٢١٥)، الذي يؤرخ به الهنود أحداث تاريخهم، فقد حملت إلى مدينة دهلي، إضافةً إلى عدد من التماثيل الأخرى، وقد وُضعت جميعها عند مدخل المسجد الجامع؛ لتكون تحت أقدام الداخلين إليه (٢١٦).

وفي عهد سلاطين دهلي الخَلْجيين، لم يكن الهدف من الحملات العسكرية تحقيق توسع إقليمي، بل كان هذا التوسع مدفوعًا بحاجة السلطنة إلى موارد مالية جديدة لمواجهة الهجمات المغولية (۲۱۷). وقد تمكن السلطان جلال الدين خَلْجي، خلال حملته العسكرية لإخضاع حصن رنثانبور (۲۱۸) (Ranthambhor) سنة ٦٨٩هـ/١٢٠، من السلطرة على مدينة جهاين (۲۱۹) سنة ٦٩٠هـ/١٤٠، وقد أُعجب السلطان جلال الدين بزخارف معابدها الذهبية، إلا أن ذلك

الإعجاب لم يمنعه من تدمير هذه المعابد وتحطيم أصنامها، ونقل أشلاء منها إلى دهلي؛ لتوضع أسفل بوابات جامع دهلي، وقد استباح جنوده مدينة جهاين، حتى نهبوا ما فيها من الأموال والغنائم (٢٢٠).

وأعقبت انتصارات السلطان جلال الدين سلسلة من الإنجازات البارزة التي حققها ابن أخيه الأمير علاء الدين، ففي أواخر سنة ٢٩٦ه/١٩٦٩م، طلب الأمير علاء الدين من عمه السلطان الإذن بغزو منطقة بهيلسان، فوافق السلطان، وغادر علاء الدين مدينة كَرة (٢٢١) (Kara)، التي اتخذ منها قاعدة للانطلاق في سلسلة من الحملات نحو الجنوب، في أراضٍ لم تمتد إليها بعد سلطة دهلي (٢٢٢)، فاتجه إلى أوجين، ومنها إلى بهيلسان (٢٢٣)، التي أثار وصوله المفاجئ بقواته اليها حالة من الذعر والفزع الشديد في أوساط أهلها من الهندوس، مما دفعهم إلى إخفاء أصنامهم في قاع نهر بيتوا (Betwa)، خشية أن تتعرض للتدمير من قبل الجنود المسلمين، غير أن الأمير علاء الدين أمر باستخراج تلك الأصنام من قاع النهر، ثم قام بتحطيمها (٢٢٤).

وكان يوجد بمنطقة بهيلسان معبد كبير للهندوس، قام علاء الدين بتدميره وتحطيم أصنامه (٢٢٥)، كما استولى على صنمين حديدين كان الهندوس يعبدونهما في تلك الأنحاء (٢٢٦). وعاد إلى دهلي محملًا بالغنائم الوفيرة كان من بينها قطع من الأصلام التي دمرها، وقد أبدى السلطان جلال الدين سروره ورضاه بنتائج الحملة التي قادها ابن أخيه، وأمر بأن تُوضع الأصنام المجلوبة عند بوابة بَدوان (٢٢٥)؛ ليطأها الناس بأقدامهم (٢٢٨). وكافأ السلطان ابن أخيه بتعيينه رئيسًا لديوان العرض (الجيش) أي وزيرًا للحرب، ومنحه إقطاع ولاية أوده (٢٢٩) (Oudh)، إلى جانب إقطاع ولاية كَرة، تكريمًا له (٢٢٠٠).

وفي عهد السلطان علاء الدين خَلْجي، الذي عُرف بتدينه الشديد ( $^{(77)}$ )، شهد وضع الهندوس تغيرًا ملحوظًا، إذ اتسمت فترة حكمه بسياسات تعسفية تجاه الوثنيين الهندوس ( $^{(777)}$ ). إذ تميز عهده بحملات توسعية شبه سنوية على مدى عقد من الزمان ضد قوى هندوسية مستقلة في كل من شمال راجستان  $^{(777)}$  بين عامي (977-1.784/9.11-1.714)، وجنوب راجستان سنة (3.746/9.11-1.714)، ومالوه سنة (3.746/9.114)، وانتهاءً بحملاته على إقليم الدكن سنة (1.748/9.114)، فأخذته نشوة النصر، وركبه الغرور، وذهب عنه صوابه، فتوهم أن باستطاعته غزو العالم، مثل "الإسكندر الأكبر"، وتأسيس إمبراطورية مترامية الأطراف مثله (3.77).

وعلى أية حال، كان السلطان علاء الدين مدفوعًا في حملاته تلك برغبة في الحصول على الغنائم لتمويل دفاعاته عن شمال الهند في مواجهة الهجمات المغولية المتكررة من جهة، وبالسعي إلى التوسع الإقليمي على حساب القوى الهندوسية في شمال الهند وجنوبها من جهة أخرى (٢٣٦). لم يكتف علاء الدين بذلك، بل هدم العديد من المعابد الهندوسية في عدة مدن هندية، ونهب ما بها من كنوز ومعادن، وزاد على ذلك بأن أثقل كاهل الهندوس بالضرائب الباهظة (٢٣٧).

ويظهر هذا النهج المتشدد بوضوح حين بادر السلطان علاء الدين بإرسال قواته سنة ويظهر هذا النهج المتشدد بوضوح حين بادر السلطان علاء الدين بإرسال قواته سنة ١٩٨هه ١٢٩٩م، بقيادة اثنين من أكثر قواده ثقة (٢٢٠٠)، وهما: أخوه أُلغ خان (٢٢٠٠)، الذي كان بالمُلْتان، ووزيره نُصرت خان (٢٤٠٠)، وذلك للسيطرة على إقليم السكجرات (٢٤١٠) (گوجرات)، أعظم أقاليم الهند الساحلية من حيث التجارة والثراء (٢٤٠٠)، من أجل استباحة ونهب حصونه وتدمير معابده وأصنامه (٢٤٠٠).

تمكنت قوات علاء الدين من اقتحام عاصمة الإقليم نَهَرْ وَالَه (آنهيلوارا - Anhilvara باتان الحالية)، بعدما دب الرعب في قلوب أهلها من الهندوس الذين عجزوا عن المقاومة (ونه)، ومن ثم سقطت العاصمة في أيدي القوات دون عناء يُذكر، فكانت غنيمة لم يأمل الخَلْجيين في الحصول عليها بهذه السهولة (انه الله وقد لاذ حاكم المدينة الهندوسي (راي كَرنَا) بالفرار بعد هزيمته إلى ديُوكير بالدكن (۱۲۶۷)، وترك نساءه فوقعوا سبايا بأيدي قوات السلطان، الذين استولوا على كل ما تركوه من الكنوز والخيول والأفيال (۱۲۶۸)، وقاموا بهدم وتدمير معبدها، وأقاموا على أنقاضه مسجدًا (۱۶۶۹).

ويبدو أن الغرض الرئيس للحملة كان نهب وتدمير معبد سُــومنات<sup>(٢٥٠)</sup>، لتقليد ما فعله السلطان محمود الغزنوي من قبل، وذلك لمنح أنفسهم فرصة الادعاء بأنهم دنسوا الصنم الذي كان السلطان محمود قد حطمه في معبد سُومَنَات<sup>(٢٥١)</sup>، إذ قام الجيش الخَلْجي بنقل الصنم الذي اتخذه البراهمة معبودًا لهم بدلًا من صـنم سُـومَنَات<sup>(٢٥٢)</sup>، الذي حطمه محمود الغزنوي<sup>(٣٥٢)</sup>، ونقلوه إلى دهلي، فوضــعوه تحت أقدام الناس<sup>(٢٥٢)</sup>. وقد تمكنوا أيضًــا من السـيطرة على العديد من مدن الـگجرات، ونهبوا القصور والمعابد<sup>(٢٥٢)</sup>، حتى لم يبق في الـگجرات أثر للوثنية، ولا موضع لهياكل وبيوت الأصنام<sup>(٢٥٢)</sup>.

من الواضح أن استباحة ونهب نهرواله وسُومنات قد أنهيا الغرض المباشر من الحملة؛ إذ قام نصرت خان، في طريق عودته، بنهب ميناء "كانبهايا" (٢٥٧) الشهير في سنة ٦٩٩هـ/٢٩٩م.

وبعد ذلك، انسحب قادة السلطان علاء الدين إلى دهلي محملين بكميات هائلة من الغنائم، ويبدو من مجريات الحملة أنها لم تكن تهدف إلى الفتح أو الاستقرار الدائم، إذ لم يُعين أي والٍ على المنطقة، كما لم تُجر أي أتصالات مع حاكمها الهندوسي "راي كَرنَا" للتفاوض معه على الخضوع. ونتيجة لذلك، تمكن "كَرنَا" من العودة إلى عاصمته، فجمع ما تبقى من سلطته، واستئناف حكمه، وربما يفسر ذلك لنا سبب سماح قادة علاء الدين لجنودهم بأن يشبعوا رغبتهم في النهب إلى أقصى حد (٢٥٨).

وفي عهده أيضًا توجه "ملك كافور" جنوبًا إلى بلاد المَعْبَر سنة ١٣١٠هـ/١٣١م (٢٥٩)، فقتحها وخرب معابد أصنامها في مادورا (مدوراي-Madurai)، وشيدمبرام (Chidambaram)، كما حطم أصنامها الذهبية وأدخل ذهبها إلى الخزانة السلطانية، وحمل كل زعماء الهندوس في بلاد المعبر على الطاعة وتقديم هدايا سنوية لبلاط دهلي (٢٦٠).

وإذا كانت حملة السلطان علاء الدين على الدكن سنة ١٩٦٦ه/ ١٢٩٦م، قد أجبرت حاكم مملكة ديوكير، المعروفة بـ "ديفاجيري" (Devagiri) تُعرف حاليًا بدولت آباد)، "راما شاندرا" على شراء حماية مملكته ومعابدها من التخريب، بقبوله دفع جزية سنوية للسلطان علاء الدين، فإن خليفته وابنه السلطان قطب الدين مبارك شاه (٢١٦-١٣١٠ه/١٣١٦م)، تمكن في سنة خليفته وابنه السلطان قطب الدين مبارك شاه (٢١٦-١٣١٠ه/١٣١٦م)، تمكن في سنة ١٣١٨ه/ ١٣١٨م، من الاستيلاء على مملكة ديوكير بالقوة من آخر سلطين أسرة "يادافا" (٢٩٥٥) (٢٦١).

فقد انتهزت الدويلات الدكنية – التي كانت قد خضيعت سابقًا لعلاء الدين – فرصية الاضيطراب التي اندلعت في دهلي بعد وفاته حول مسالة العرش، وامتنعت عن دفع الجزية السنوية المقررة، فكان رد السلطان الجديد على ذلك، بأن قاد حملة عسكرية بنفسه إلى الجنوب، مخالفًا سياسة والده التي كانت تقوم على تحويل الملوك المهزومين إلى تابعين يدفعون الجزية، إذ قام قطب الدين هذه المرة بإسقاط سلالة اليادافا وضم أراضيها إلى السلطنة (٢٦٢).

استباحت قوات السلطان قطب الدين مبارك مدينة ديفاجيري، فدمرت معابدها الهندوسية والجاينية، كما شيد السلطان مسجدًا جامعًا كبيرًا بالمدينة من أنقاض هذه المعابد التي هُدمت ونُهبت موادها، إذ احتوى المسجد على مائة وسبعة وسبعين عمودًا جُلبت من معابد هندوسية وجاينية قريبة، فُككت ونُقلت إلى موقع البناء، حيث أُعيد استخدامها بعد أن تم تهذيبها وإزالة نقوشها الهندوسية. ويُعد هذا المسجد أقدم أثر إسلامي باقٍ إلى اليوم في منطقة الدكن (٢٦٣). وقد نظم السلطان قطب الدين مبارك شاه شؤون مدينة ديفاجيري إداريًا، فعين ولاة السلطنة في كافة

أنحاء الإقليم، وحصن القلاع الاستراتيجية، وأنشأ نظامًا للإيرادات تابعًا لدهلي، كما ضرب النقود السلطانية (٢٦٤).

ومع نهاية الفترة الخلجية، تعرضت بعض المعابد الهندوسية لأعمال تدمير وتخريب، وتحطيم لرموزها الدينية، كما حُولت بعضها إلى مساجد، ومن ذلك ما حدث في مدينة بيجابور (Bijapur)، الواقعة في إقليم الدكن، على بُعد نحو ٣٥٠ كيلومترًا إلى الجنوب من ديفاجيري. فقد تمكنت القوات الخلجية سنة ٢٧٠ه/١٣٢٠م، من الاستيلاء على المدينة، وأنشئ فيها مسجد جديد، بُني بإشراف مهندس هندوسي من السكان المحليين، فجاء البناء متأثرًا بالثقافة المعمارية المحلية، من خلال توظيف أعمدة ومكونات من معابد يادافا المُعاد تهذيبها (٢٦٥).

ومن اللافت في تصميم مسجد بيجابور أن الجزء العلوي من المحراب يشتمل على الآية القرآنية الكريمة: ﴿لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ الدِّينِ الدَّلِينِ المسلمين الموقف العلني الجديد للنظام الخلجي القائم على مبدأ عدم الإكراه الديني تجاه السكان غير المسلمين في الإقليم. وهكذا، تجسد مساجد ديفاجيري وبيجابور عن وجهين متمايزين من وجوه السلطة الخلجية في الدكن؛ إذ يمثل المسجد الأول مظهرًا لعظمة السلطنة وسطوتها، في حين يعبر المسجد الثاني عن رغبة في مد جسور التواصل بين النظام الخلجي الجديد والنخب المحلية، مع احترام تقاليدهم الثقافية والدينية (٢٦٧).

أما السلطان خسرو شاه، ذو الأصول الهندوسية، الذي لم يتجاوز حكمه سوى أربعة أشهر، فقد انتهج خلال هذه الفترة القصيرة سياسة مغايرة تمامًا لسياسة أسلافه من السلاطين، اتسمت بميله الواضـــح للهندوس وإيثاره لهم، بل وإظهاره أمورًا منكرة، منها النهي عن ذبح البقرة، احترامًا لتقاليد الهندوس (٢٦٨). كما أباح لهم إظهار شعائرهم الدينية علنًا، فقاموا بنصب أصــنامهم في دور عبادتهم، بل يزعم برني، أن عبادة الأوثان كانت تُمارس داخل القصــر السلطاني، ربما من جانب أنصاره من الهندوس، ممن لم يعتنقوا الإسلام (٢٦٩)، حتى انخفض "شعار المسلمين، وازدهرت رسوم الهنادكة، وشاع تخريب المساجد وعبادة الأصنام "(٢٧٠).

وزاد الهندوس على ذلك، بأن عمدوا إلى استفزاز مشاعر المسلمين بتمزيق مصاحفهم، واقتحام مساجدهم، ومنع المصلين من تأدية شعائرهم، حتى وصل الأمر إلى نصب أصنامهم داخل المساجد، كل ذلك على مرأى ومسمع من السلطان، الذي كان يُظهر انحيازًا تامًا لهم، فوجدوا فيه عونًا لهم على إحياء تقاليدهم الدينية، وأداةً للانتقام من المسلمين (٢٧١). ربما أراد هذا السلطان بذلك كسب ود ومحبة قطاع كبير من الهندوس للوقوف إلى جانبه.

وفي عهد أول سلاطين بني تُغُلُق، السلطان غياث الدين تُغُلُق، أرسل ابنه وولي عهده الأمير المُلقب بـــ "أُلغ خان" (تولى السلطة لاحقًا باسم محمد بن تُغُلُق) إلى "ورنكل" (٢٧٢) (Warangal) بهدف تدمير أسرة كاكاتيا (٢٧٣) (Kakatiya) وضم أراضيها (٢٧٤). وفي خلال حملته العسكرية التي استمرت ثلاث سنوات، اتبع أُلغ خان النمط المألوف من النهب وتحويل المعابد إلى مساجد، مع مصادرة أوقافها، فعلى سبيل المثال، حول معبد بودهان (Bodhan)، المكون من مئة عمود إلى مسجد (٢٧٥).

وفي ورنكل، التي سقطت سنة ١٣٢٣هـ/١٣٢٦م، قام بتحويل معبد كاكاتيا – الذي كان موضع أوقاف ضخمة – إلى مسجد (٢٧٦). وبعد هذا السقوط، دُمرت جميع التماثيل الآلهة وصودرت جميع الأوقاف الزراعية الموقوفة عليها، كما واصل أُلغ خان النمط المعتاد في تدمير الأيقونات أو الرموز الدينية في معابد كاليانا في العام ذاته (٢٧٧)، وكذلك في بيلالاماري (Pillalamarri) سنة ٣٢٧هـ/١٣٢٣م

واصل "أُلغ خان" طريقة عائدًا إلى دهلي، حيث استقبل الأمير المنتصر استقبال الأبطال في سنة ١٣٢٤م. غير أن والده، السلطان غياث الدين، تُوفِّي بعد ذلك بوقت قصير، فتولى أُلغ خان السلطة في دهلي أوائل سنة ٧٢٥هـ/١٣٢٥م، تحت مسمى السلطان محمد بن تُغْلُق (٢٧٩).

وفي عهده أيضًا لم تُسجل أي حالات قتل أو اعتداء ضد الهندوس على خلفية معتقداتهم الدينية (٢٨١). ورغم أنه في بداية حياته كقائد عسكري هدم بيوت النيران وكسر البُدود (٢٨٢) والأصنام، إلا أنه لم يتعرض لمن هم تحت الذمة بشيء من ذلك (٢٨٣)، وقد امتدت سياسته في التسامح مع الهندوس لتشمل مشاركته لهم في احتفالاتهم وطقوسهم الدينية، ولا سيما احتفال عيد الهولى الهندوسي، الذي كان الهنود يحتفلون به في بداية فصل الربيع من كل عام. وكان هذا

العيد يتميز بطقوس خاصة، منها إشعال النار، وترديد الأناشيد، والمرح، ورش بعضهم البعض بالألوان الحمراء والصفراء (٢٨٤)، ويُعد ذلك دليلًا على سياسة دينية أكثر تسامحًا مقارنة ببعض الفترات الأخرى في تاريخ سلطنة دهلي.

وكان السلطان فيروز شاه أكثر تزمتًا وأشد ورعًا وتقوى من ابن عمه السالف (٢٨٥). ورغم ما عُرف عنه من التسامح مع الهندوس، كفرض الجزية عليهم، ومعاملتهم معاملة أهل الذمة، إلا أن سياسته كشفت عن نزعة واضحة نحو التعصب، تجلت في موقفه الصارم من المعابد الهندوسية، وقد تمثلت هذه النزعة في هدم المعابد وبيوت الأصلنام، ووقف ممارساتها الدينية التي اعتبرها مُنحرفة (٢٨٦)، مما يعكس توجهًا متشددًا في التعامل مع المعابد.

وقد بلغ هذا التوجه حدًّا دفع أحد المؤرخين المعاصرين إلى تشبيه جهود السلطان فيروز شاه في تحطيم التماثيل والأصنام بإقليم "جاج نكر" (جاجنَغَر) سنة ٢٦١هـ/٢٦٠م (٢٨٧)، بما فعله السلطان محمود الغزنوي في حملاته الشهيرة على المعابد الهندوسية (٢٨٨). كما قلد السلطان فيروز شاه فعله، حين قام بنقل صنم الإله الرئيس من موضعه في معبد "جاج نكر" إلى دهلي، حيث أمر بأن يوضع هناك في مكان مهين (٢٨٩).

ومن ثم كانت سياسات السلطان فيروز شاه أشد وطأة على الهندوس مقارنة بسياسات أسلافه، إذ لم يكن يسمح لهم ببناء معابد جديدة، إذ انتهج سياسة صارمة تقوم على هدم وإزالة ما كان قائمًا منها، بل ومعاقبة كهنتها بالقتل، وخضع غيرهم من الأتباع للجلد والعقاب، حتى زال أثر هذا الفساد تمامًا. وكان إذا بلغته أنباء عن شروع الهندوس في بناء معبد جديد، سارع إلى إرسال من يتولى هدمه، ومن كان يُضبط وهو يباشر شعائره الهندوسية، كان يُنفذ فيه حكم الإعدام دون تردد (٢٩٠).

وتتجلّى هذه النزعة التعصبية تجاه معابد الأصنام الهندوسية في حادثة أقدم فيها السلطان فيروز على إحراق أحد البراهمة عند بوابات قصره على مرأى ومسمع من الناس، بعدما بلغه أنه قد شيد بيتًا للوثنية في أحد أحياء دهلي القديمة، نصب فيه صنمًا كبيرًا للعبادة، وكان هذا البرهمي يحمل بحوزته صورًا تتضمن رسومًا تتعلق بممارسات عبادة الأوثان (۲۹۱).

وقد اتخذ هذا البرهمي لذلك البيت سدنة وحراسًا يشرفون على الصنم، يوقدون النار لشعائرهم، ويزينون الجدران بالصور والتماثيل المختلفة، حتى أصبح مكانًا معتادًا للهندوس يؤدون فيه طقوسهم الدينية التي كان يشاركهم فيها بعض المسلمين. وعندما رفع أمره إلى السلطان، اشتد غضبه وأمر بهدم ذلك البيت الوثتي، كما أمر بإحضار البرهمي عاري الرأس إلى حضرته وهو

مكبل بالقيود، ليشهد والفقهاء والأعيان والعلماء تنفيذ حكم الأعدام فيه علنًا، ليكون عبرة لغيره، كما أفتى من حضر الواقعة من الفقهاء بجواز قتله، معتبرين أنه الحكم الواجب في حقه (٢٩٢).

كما تتجلي هذه النزعة أيضًا في الحملة التي قادها السلطان فيروز على إقليم "نكر كُوْت" (٢٩٣) الهندوسي سنة ٢٦٧ه /٢٩٢ م، حيث كان يوجد في تلك الناحية معبد هندوسي قديم يُطلق عليه "جُواَلاً مُكهّي "(٢٩٤)، كان من أكبر معابد الهندوس، يضم بداخله صنما كبيرًا يحظى بمكانة خاصة لدى أتباع الديانة الهندوسية، الذين اعتادوا شدّ الرحال إليه منذ قرون لأداء طقوسهم الدينية. وقد أصدر السلطان فيروز أوامره بهدم وتخريب هذا المعبد، وإزالة كل ما ارتبط به من مظاهر الشرك والطقوس الوثنية، كما أمر بانتزاع الصنم من مكانه، ونقله إلى دهلي؛ ليُعرَض هناك على سبيل الإذلال والتحقير (٢٩٥).

وقد روج بعض الهندوس لشائعة مفادها أن السلطان فيروز شاه قد أبدى احترامه لصنم نحاسي على هيئة امرأة، كان قائمًا في أحد كهوف معبد "جوالا مُكهي"، غير أن المؤرخ عفيف المقرب من السلطان، قد فند هذه الرواية ونفى صحتها (٢٩٦)، وأشار في السياق ذاته، إلى أن السلطان فيروز شاه قد لزم طاعة الشريعة الإسلامية وأحكامها طوال أربعين سنة، لا يحيد عنها، ولا يتبع سوى منهجها. ولذلك أمر بتخريب وتحطيم أصنام معبد "جوالا مكهي"، وهو يردد لكلمات تنطوي على إنكار شديد للوثنية، ومظهرًا غيرته على الدين.

كان السلطان فيروز شاه يرى أن أتباع الديانة الهندوسية قد اعتادوا على تقديم النذور والقرابين لأصنامهم، والتوسل بها في قضاء حوائجهم، فاتخذوها ملاذًا ووسيلة لتحقيق مقاصدهم الروحية والدنيوية، الأمر الذي أدى – في نظره – إلى شيوع البدع والانحرافات بينهم. وحين بلغ السلطان فيروز خبر تلك الأوثان والممارسات وما ارتبط بها من طقوس مخالفة لأحكام الشريعة، أصدر أمره بتحطيم تلك الأصنام وإبطال ما يتعلق بها من شعائر، خشية أن تغدوا مظاهر للكفر، تُخفي وراءها مقاصد باطلة، تفضي في النهاية إلى إشاعة الضلال بين الناس، كما رأى أن بقاءها يُفسد على المسلمين عقيدتهم، ويُعزز من مكانة الهندوس ويقوي من نفوذهم (٢٩٧).

ومن ثم اجتهد السلطان فيروز شاه في مقاومة تلك المظاهر، فأمر بكسر الأصنام وتخريب معابدها، كما كان يلاحق أصحاب المذاهب الباطلة للحيلولة دون نشر أفكارهم بين الناس. وكان حريصًا على عدم تمكين غير المسلمين من إظهار شعائرهم المخالفة للإسلام(٢٩٨).

ففي كتابه "فتوحات فيروز شاه" توجد أدلة على هدمه للمعابد الجديدة التي بناها الهندوس في بعض مدن السلطنة وقراها، وأتى في ذلك بأمثلة من اعتدائهم على حدود الله، ومثال ذلك قرية

"مالوه" التي كان يوجد بها حوض ماء يُعرف باســم "كُند"، اعتاد أهل القرية أن يشــيدوا هياكل أصــنامهم حوله، حتى غدا موضــعًا لطقوسـهم الدينية، يتوجهون إليه في أيام معينة، ممتطين خيولهم ومتحلين بالسـلاح، ونسـاؤهم وأطفالهم من خلفهم في الهوادج والعربات، حتى أصـبح هذا الموضــع في تلك المناسـبة ملتقى عظيمًا لطوائف الهندوس، يجتمعون فيه بالآلاف؛ لممارســة طقوسهم وشعائر ديانتهم (٢٩٩).

بل وصل الأمر أن تجار الأسواق كانوا يذهبون إلى المعابد أثناء تلك الاحتفالات بمختلف أنواع المؤن والأغذية، فأقاموا أسواقهم وحوانيتهم لبيع سلعهم، شاركهم في ذلك بعض المسلمين من عديمي الإيمان، الذين لا يفكرون إلا في مصالحهم المادية(٣٠٠).

وقد بلغ السلطان فيروز خبر قيام الهندوس في قرية "سالهيپور" (Salihpur) بتشييد معبد جديد لأصنامهم، واتخاذه موضعًا يمارسون فيه شعائرهم الوثنية، فأمر بإرسال من يتولى هدم ذلك المعبد، وإزالة ما ظهر فيه من مظاهر الضالال (٢٠١). ثم نُقل إليه بعد ذلك، أن جماعة من الهندوس في قرية "كوهانة" (Kohana) شيدوا بدورهم معبدًا آخر، يجتمعون فيه لممارسة طقوسهم الباطلة، فألقي القبض عليهم، وسيقوا إلى مجلسه، فأصدر أمرًا بأن يُعلن على الملأ للناس ضلال وبطلان ما عليه كهنتهم وأئمتهم، الذين ضلوا وأضلوا كثيرًا من الناس، ثم أمر بضرب أعناقهم عند مدخل قصره؛ ليكونوا عبرة وردعًا لغيرهم (٢٠٠٣). أما عن معاملة الهندوس من أتباع تلك الطائفة، فقد اكتفى السلطان فيروز بتوبيخهم وتتبيههم إلى ما في ممارساتهم تلك من انحراف وفساد ومخالفة صريحة لأحكام الإسلام (٢٠٠٣).

وقد اقترنت هذه المعابد بانتشار مظاهر الفساد والانحلال، حيث يورد كتاب "فتوحات فيروز شهاهي" (٢٠٤)، مجموعة من الوقائع المرتبطة بالمعابد الهندوسية، كاشفًا عن طبيعة بعض الممارسات الدينية المُنحرفة التي كانت تُنسب إلى طقوسهم وشعائرهم، وما ارتبط بها من مظاهر سلوكية عُدت من الرذائل والانحرافات الأخلاقية، والتي كانت تُرتكب باسم العبادة داخل هذه المعابد (٢٠٠٠).

ومن أبرز المظاهر الدالة على تلك الانحرافات ما ظهر من مخالطة الجهال من المسلمين، ممن ابتعدوا عن مبادئ دينهم، واستجابوا لأهوائهم لهم في الاحتفالات المرتبطة بالطقوس والمعابد الهندوسية (٣٠٦)، فضلًا عن تردد النساء على تلك المعابد لأداء الطقوس الدينية، وقد أسفر هذا التردد، وما صاحبه من اختلاط بين الرجال والنساء عن انتشار بعض السلوكيات التي اعتبرت في نظر السلطان – فيروز شاه – من مظاهر الفساد الذي يتنافى مع القيم والآداب العامة. ومن

ثمّ، لم يُنظر إلى المعابد الهندوسية بوصفها أماكن للعبادة وممارسة الطقوس فحسب، بل وُصفت أيضًا بأنها مراكز لتفشي مظاهر الفساد والانحراف (٣٠٠).

ويعبر السلطان فيروز في كتابه "فتوحات فيروز شهي" عن غيرته الدينية إزاء تلك الممارسات، التي عدّها منافية لأحكام الشرعية ومسيئة لحرمة الإسلام، بقوله: " ولما بلغني خبر ما جرى، استثارت غيرتي الدينية مشاعري، وحملتني على وضع حد لتلك المظاهر، التي تُعد خروجًا على حرمة الإسلام وانتهاكًا لقدسيته. ولذا، وفي يوم الاحتفال، توجهت بنفسي إلى الموضع، وأصدرت أوامري بإنزال عقوبة القتل بقادة أولئك القوم، ومن كان يروج لهذه الأباطيل والبدع" (٣٠٨).

وبعد أن استعرض السلطان فيروز شاه مختلف المساوئ السابقة، أوضح أنه رغم كل ذلك، لم يلجأ إلى اتخاذ إجراءات عقابية صارمة بحق الهندوس، غير أنه قام بهدم معابد الأصنام وإقامة مساجد مكانها، فتحوّلت المواقع التي كانت مسرحًا لممارسة الطقوس الوثنية إلى فضاءات يؤدي فيها المسلمون شعائرهم الدينية، وغدت تلك الديار التي كانت مأوى للوثنية معمورة بالمؤمنين، يتردد فيها ذكر الله، ويُرفع فيها الأذان، ويُجهر فيها بالتسبيح والثناء على الخالق سبحانه (٣٠٩).

وربما يفسر لنا ذلك لماذا أقدم السلطان فيروز شاه على إعدام أحد البراهمة الذي جرى أعدمه بأمر من السلطان فيروز شاه ليس فقط لاستضافته طقوسًا وثنية في بيته، بل لأن المسلمين أيضًا كانوا يقصدون بيته ليشاركونه عبادة الصنم وتقديم القرابين له(٣١٠).

ارتبطت ظاهرة هدم المعابد الهندوسية وإعادة توظيف موادها في الغالب ببناء المساجد، ومن ونادرًا ما استتخدمت هذه المواد المجلوبة في تشييد أنواع أخرى من المباني الإسلامية، ومن الحالات النادرة التي حدث فيها ذلك، ضريح ناصر الدين محمود، الابن الأكبر للسلطان إلتتمش، الذي يُعد أول ضريح إسلامي في الهند. وكان ناصر الدين محمود قد توفي قبل والده، فأمر السلطان ببناء ضريح له سنة ١٢٣٠م، في موضع كان يقوم عليه معبد هندوسي، والذي أصبح كغيره من المعابد هدفًا سهلًا لطموحات سلاطين دهلي المعمارية. وقد استتخدمت في بناء هذا الضريح بعض مواد المعبد المهدم، من أعمدة وتيجان وعوارض خشبية وأجزاء من السقف، بعد أن عمد البناؤون إلى تهذيبها ومعالجتها لتتوافق مع الطراز المعماري الإسلامي (٢١٠).

ونتوفر على حالة أخرى مماثلة تتمثل في ضريح الشيخ فريد في مدينة باتان بولاية السكَّجُرَات (Gujarat)، الذي يرجع تاريخه إلى نحو سنة ٧٠٠هـ/١٣٠٠م، إذ كان في الأصل

معبدًا تم تحويله إلى ضريح، ويعد هذا الضريح أقدم أثر إسلامي باقٍ في إقليم السكجرات (٣١٢). وعليه، فإن فكرة تحويل المعابد الهندوسية إلى أضرحة لم تكن غائبة عن الواقع.

# ٥) سياسة التسامح مع المعابد الهندوسية (بناء وترميم المعابد):

على الرغم من السياسة العنيفة التي استهدفت العديد من معابد المناطق الهندوسية المناوئة لحكم سلاطين دهلي، وما ألحق بها من هدم وتخريب وتدمير، وما خلفته من مشاعر فزع وأسى عميق في أوساط الهندوس<sup>(٢١٣)</sup>، فإن المجتمعات الهندوسية التي خضعت لحكم سلاطين دهلي، قد واصلت ممارسة طقوسها الدينية. وهذا يعني، أن الهندوس الذين عاشوا تحت مظلة السلطنة كانوا أحرارًا في ممارسة شعائرهم، ما داموا يدفعون ضريبة الجزية (٢١٤)، وقد أسهم ذلك في استمرار حركة بناء المعابد وترميمها، وإن كان ذلك بدرجات متفاوتة.

فبينما شهدت بعض المناطق تراجعًا ملحوظًا في بناء المعابد، ازدهر في مناطق أخرى بناء وترميم هذه المعابد، بفضل ما اتسمت به السلطة من التسامح تجاه الهندوس الخاضعين لها. وقد لاحظ المؤرخ برني -بشيء من المرارة- الكيفية التي تعامل بها سلاطين دهلي مع الهندوس، والتي اتسمت بالاحترام، وتمكينهم من تبؤؤ المناصب العليا، وإكرامهم بطرق مختلفة، وكيف أنهم سمحوا للهندوس ببناء معابدهم، والاحتفاء بمناسباتهم الدينية، بمجرد دفعهم الجزية والخراج (٢١٥).

ويدفعنا ذلك إلى القول، بأن سياسة سلاطين دهلي في التعامل مع المعابد الهندوسية، كانت تتبدل وتتغير، إذا بادر أصحاب الأرض إلى الخضوع وتسليم مدينتهم للفاتحين المسلمين وقبولهم دفع الجزية (٢١٦)، مثلما حدث في مدينة غواليور سنة ٩٧هه/١٢٠٠م، إذ تمكنت من الحصول على شروط أكثر ملاءمة لمعابدها مقارنة بالمدن الأخرى التي أُخذت عنوة (٣١٧).

ورغم أن الشريعة الإسلامية كانت تحظر على الهندوس إنشاء معابد جديدة للأصنام أو ترميم ما تهدم منها، إلا أن هذا الحظر يبدو أنه قد غُض الطرف عنه في عهد السلطان علاء الدين خَلْجي، إذ ترد إشارة لدى أحد الباحثين، تغيد بأن السلطان أذن للهندوس في إقليم السكجرات بإعادة بناء بعض المعابد التي تعرضت للتخريب والتدمير، وإعادة تنصيب صورها المقدسة مرة أخرى (٢١٨)، إذ جرت العادة على تخريب صور المعابد الهندوسية وتحطيمها (٢١٩).

ونتوفر على أدلة أخرى، تفيد السماح للهندوس ببناء معابد جديدة في مناطقهم، وأن ذلك كان يتطلب التماس الإذن من سماطان دهلي (٣٢٠)، من أبرزها ما أورده ابن بطوطة، الذي كان شماهد العيان على أحداث عهد السلطان محمد بن تُغُلُق. فقد ذكر في رحلته قصة السفارة التي بعث بها ملك الصين إلى السلطان، ملتمسًا منه الإذن لإعادة بناء معبد للأصنام في ناحية جبل

قراجيل<sup>(٣٢١)</sup>، كان أهل الصين يحجون إليه، وقد تعرض – بحسب روايتهم – للتخريب والنهب من جانب الجيوش الإسلامية. فجاء رد السلطان، بأن ترميم مثل هذه المعابد في ديار الإسلام لا يباح إلا لمن يعطى الجزية، فإن قبل الملك بإعطائها أُذن له بإعادة بناء هذا المعبد<sup>(٣٢٢)</sup>.

ويبدو أن شهادة ابن بطوطة بشأن بناء معابد جديدة للأصنام جديرة بالثقة، إذ يؤيدها ما أورده السلطان فيروز شاه في كتابه (٣٢٣)، إذ ذكر أن معابد جديدة قد شُيدت في العاصمة دهلي وضواحيها قبل توليه الحكم، وذلك في تعارض واضح مع أحكام الشريعة الإسلامية التي تمنع إقامة مثل هذه المعابد. وقد عاب السلطان فيروز شاه على ابن عمه محمد بن تُغُلُق أنه كان متساهلًا مع الهندوس، حتى إن بعضهم وجدوا الفرصة في عهده لإحياء معابدهم، وتتصيب الأصنام فيها (٢٢٤).

وعلى الرغم من ايلاء السلطان فيروز شاه دعمًا رسميًا للمسلمين ومنحهم الأفضلية على الأغلبية الهندوسية في السلطنة، إلا أن سياساته العملية اتسمت بقدر من الاعتدال في تعامله مع الهندوس. وأغلب الظن، أن ذلك قد حدث في الأقاليم التي ارتضيى سكانها دفع الجزية، وأقروا بالخضوع لحكمه وسلطانه، إذ تعكس اهتماماته المعمارية قدرًا من الألفة والاعتياد على الطابع المعماري للمنشآت الدينية الهندوسية(٢٥٠).

وتُعدّ النقوش – بما تمتاز به من أصالة – المحفورة على أعمدة وواجهات المعابد الهندوسية وواجهاتها، فضلًا عن اللوحات التذكارية ومنصات الصور والتماثيل الكائنة في داخلها، شواهد مادية ذات قيمة تاريخية بالغة، إذ تزخر بمعلومات ثرية عن تلك المعابد وزوارها، وعن الطقوس الدينية التي كانت تُمارس بها، ولولا هذه النقوش لظلّت تلك المعلومات في طيّ المجهول (٢٢٦).

وهناك أدلة كثيرة على إنشاء المعابد الهندوسية خلال فترة الدراسة في العديد من النقوش السنسكريتية، منها ما يرجع إلى فترة حكم سلاطين المماليك الغوريين في دهلي، مثل نقش المعبد الذي بني في مدينة سورون (Soron) سنة ١٢٤١م/(٣٦٩ه)، ومن ذلك الحين وحتى سنة ١٢٩٠م، نعثر على ما لا يقل عن خمسة عشر نقشًا مؤرخًا، يُظهر أن مدينة سورون ظلت على الدوام مقصدًا للحجاج الهندوس طوال فترة حكم أسرة المماليك الغوريين في دهلي، والتي انتهى حكمها للسلطنة الهندية سنة ١٨٨ه/ ١٢٨٩م (٣٢٧م).

ومن بين هذه الأدلة نقش عُثر عليه بجوار تمثال لامرأة في معبد بُني في كاشي (فارانسي) في سنة ١٢٩٢م، ويتناول هذا النقش وصفًا لطقوس دينية قامت بها امرأة، يُرجح أنها كانت ذات مكانة مرموقة، ومن الراجح أيضًا أن التمثال الأنثوي المجاور للنقش يعود إلى هذه العابدة

نفسها (٣٢٨). ونتوفر على إشارة عن إعادة بناء معبد مهابودهي في "دود غايا" في الفترة من ١٢٩٥ حتى ١٢٩٨م (٣٢٩).

ويبدو أن فترة حكم السلطان خسرو شاه القصيرة (٧٢٠هـ/١٣٢٠م)، ذي الأصول الهندوسية، كانت مواتية تمامًا لبناء معابد جديدة للهندوس، نظرًا لإيثاره لهم، وتشجيعه لهم على فعل كل ما يثير حفيظة المسلمين، إذ يذكر برني، أن الهندوس كانوا يُمارسون على عهده طقوسهم الوثنية في المعابد التي بنوها، وبقدمون لأصنامها القرابين على عادتهم القديمة (٣٢٠).

ويشير نقش سنسكريتي (٢٣١) يعود إلى سنة ١٣٢٦م (٧٢٧ه)، إلى أن السلطان محمد بن تُغُلُق، بعد أن ضم منطقة الدكن الشمالية إلى سلطنة دهلي، أمر موظفيه بإصلاح معبد الإله شميفا في مدينة كاليانا (Kalyana)، لاستئناف العبادة التي تعطلت بسبب الاضطرابات المحلية (٣٣٢). إذ إن الاضطرابات التي وقعت في هذا العام أدت إلى هدم معبد هندوسي بتلك المدينة، وتحطيم صنمه الرئيس، حيث يشير النقش إلى واقعة تمرد خطيرة قادها "بهاء الدين"، ابن عم السلطان.

ويبدو أن هذا التمرد قد اندلع قبيل تاريخ النقش بقليل، إذ إن حاكم كاليانا من قبل محمد بن تغلق، خواجة أحمد، قد خرج من المدينة برفقة كاتبه الهندوسي "جندامالا" للتشاور مع مسؤولين حكوميين آخرين حول كيفية مواجهة هذا التمرد والعصيان. وفي أثناء غيابهما، هاجمت عناصر متمردة معبد كاليانا، واعتدت على صورة الإله شيفا ودمرتها (٣٣٣).

دفع ذلك أعيان الهندوس المحليين، برئاســـة القائم على إدارة المعبد، ويدعى "ثاكورا مالا" إلى مخاطبة حاكم المدينة المسلم "خواجة أحمد"، لالتماس الإذن من السلطان محمد بن تُغُلُق الذي ينعته النقش السنسكريتي بالسلطان العظيم - لإعادة بناء المعبد وترميم صورة الإله شيفا، فرفع الحاكم المسلم طلبهم إلى السلطان، الذي وافق على منحهم الإذن (٢٢٠)، مبررًا ذلك، بأن عبادة الإله شيفا شأن ديني خالص. وبناء على ذلك، أُعيد تمثال شيفا إلى مكانه بالمعبد، وتمت مراسيم التطهير وإحياء الطقوس المقررة، بما في ذلك تلاوة الترانيم الليلية (٢٣٥).

وتبرز هذه الواقعة جوانب شديدة الأهمية؛ فإلى جانب المصير المأساوي لابن عم السلطان، الذي قاد التمرد والعصيان، والذي يبدو أن تمرده هو الذي مهّد للهجوم على المعبد، فإنها تكشف بوضوح مدى التسامح الإداري والديني، الذي أبداه بعض ولاة تغلق في الدكن مع الهندوس (٣٣٦).

وإذا تأملنا المسيرة الاستثنائية للأمير - السلطان محمد بن تغلق، يتبدى لنا السلوك المتناقض ظاهريًا الذي أبداه تجاه البيئة العمرانية للأراضي التي فتحها وحكمها. فبصفته أميرًا،

كان قد دمر معبد شيفا في ورنكل، لكنه بعد بضع سنوات من توليه السلطنة قام بحماية معبد آخر مكرّس للإله شيفا في كاليانا. فكيف يمكن تفسير هذا التحول اللاقت في السياسة الرسمية المتعلقة بمصير المعابد في الأراضي المفتوحة؟ قد يميل المرء إلى تفسير سلوكه في ضوء شخصيته المتقلبة، إذ ذاعت في عصره روايات عن تذبذبه الشديد بين القسوة المفرطة والسخاء المترف (٣٣٧).

غير أن سياساته تجاه المعابد الهندوسية كانت في الواقع متباينة، فالمعابد التي ارتبطت بملوك أعداء، وكانت تقع ضمن أراض اجتاحها جيشه، كانت عرضة للتدمير، ويُعاد استخدام موادها كما حدث في ورنكل (٣٣٨). في حين أنه في سنة ٢٢٦هه/٢٣٦م، كانت كاليانا قد فقدت من زمن طويل مكانتها كعاصمة لملك عدو، إذ إنه عندما تفككت إمبراطورية التشالوكيين أواخر القرن الثاني عشر، تراجع وضع المدينة من عاصمة إمبراطورية إلى موقع حدودي على تخوم اليادافيين. ورغم بقاء كاليانا حصناً ذا أهمية استراتيجية، فإنها ومعابدها لم تلعب أي دور في ترسيخ شرعية حكم اليادافيين، كما فعلت ورنكل ومعبدها، ومن ثم، لم يكن معبد كاليانا يشكل تهديدًا لاستقرار نظام تُعْلُق (٣٣٩).

وهناك سبب آخر أيضًا جعل محمد بن تغلق يرعى معبد شيفا في كاليانا، فحسب النمط المعروف في تاريخ الدول الهندو إسلامية، متى ما أُلحقت أرض بالدولة، عُدت الممتلكات غير المنقولة الواقعة عليها ملكًا للدولة، ومن ثم أصبحت مستحقة للحماية والدعم الرسميين (٢٤٠٠). وفي حالة كاليانا، حين كان المعبد قائمًا قبل الفتح ثم تعرض للتدنيس بعد أن ضُصمت المنطقة إلى السلطنة، كان على المسؤولين التابعين للسلطنة أن يقوموا بإصلاحه وترميمه (٢٤٠١).

وفي رأي محمد بن تغلق، كان ذلك راجعًا إلى أن أي أرض تُلحق بالسلطنة تصبح تلقائيًا خاضعة لأحكام الشريعة الإسلامية التي تضمن لغير المسلمين ولممتلكاتهم وضعًا محميًا. وبالمنطق نفسه، إذا رغب غير المسلمين في تشييد معبد جديد على أرض أُلحقت بالسلطنة، فإن الإذن يُمنح لهم ما داموا يؤدون ضريبة الجزية المقررة عليهم في الشريعة الإسلامية(٣٤٢).

كان السلطان التغلقي المتمكن من الفقه الإسلامي، يتبنى هذا الرأي ويعمل به. ففي سنة ١٣٤٢م، عندما رفع الإمبراطور الصيني التماسًا إلى بلاط دهلي لبناء معبد في الأراضي التابعة لسلطنة التُغُلُقيين، أجابه السلطان، بأن الإذن يُمنح لمن يدفع ضريبة الجزية. ومن ثم، يتضح من منظور السلطان أن الهندوس في مدينة كاليانا، بوصفهم من رعايا سلطنة دهلي الخاضعين لدفع

الضـــرائب، كانوا يتمتعون بحقهم ليس فقط في ترميم معابدهم القائمة، بل كذلك في بناء معابد جديدة إن رغبوا في ذلك (٣٤٣).

كذلك نتوفر على نقش يؤرخ لإقامة نصب تذكاري عند المدخل الرئيس لمعبد شيفا (Siva) في مدينة إيتاوا (Etawah) سنة ١٣٥٠م (٧٥١ه) (٢٤٤)، أي في عهد السلطان محمد تُغُلُق، الذي كان خارج دهلي في تلك السنة، يقود حملاته من الكجرات إلى السند، لذلك من المحتمل أن غيابه أضعف من سلطة الحكومة المركزية، مما أتاح لزعماء محللين أمثال "شورود هرانه" أن يكتسبوا سلطة شبه مستقلة في المناطق الواقعة داخل إقليم الدواب(٢٤٥). وتجدر الإشارة في هذا الصدد إلى أن راجا المدينة الهندوسي "شورود هرانه" قد تمرد لاحقًا على السلطان فيروز تُغُلُق سنة ٧٧٩ه/١٣٧٨م، فتمكن السلطان من قمع تمرده والحاق الهزيمة به(٢٤٦).

ومن الأدلة التي تطلعنا بها الكتابة السنسكريتية المنقوشة على أعمدة وواجهات المعابد الهندوسية، وجود إشارات صريحة عن بناء معابد هندوسية جديدة في عهد السلطان فيروز شاه، منها كتابة مؤرخة بسنة ١٣٥٧م (٩٥٧ه) في موقع بيلالاماري (٢٤٧٠) (Pillalamarri) في إقليم الدكن تشير إلى ترميم وإعادة بناء معبد من جانب حاكم المدينة، لاستئناف طقوس العبادة. وكان هذا المعبد الخاص بعبادة الإله "شيفا" قد تضرر أثناء الاضطرابات التي وقعت في هذا المكان (٢٤٨)، كذلك نتوفر على نقش عن بناء معبد هندوسي في مدينة "لاليتبور "(٣٤٩) سنة المكان (٢٤٨م) (٣٥٠٠). ويدلنا نقش آخر على إنشاء معبد في مدينة غايا (Gaya) سنة ١٣٥٨م (٢٥٠هم) (٢٥٠٠).

#### ٦) طريقة بناء المعابد الهندوسية وملحقاتها:

حافظت المعابد الهندوسية على حضورها الفعال في الجانب المعماري خلال فترة الدراسة، إذ كانت الهند قديمًا تتميز بأسلوب راق في فن العمارة والبناء (٢٥١). ورغم التحديات التي فرضها التحول السياسي والديني في الهند الإسلامية، فقد ظهرت خلال تلك الفترة مظاهر معمارية متميزة تعكس مزيجًا من الطرز الهندوسية التقليدية والتأثيرات الإسلامية الوافدة، سواء في التصميم أو في الزخرفة أو في أساليب البناء، فيبدو في بعضها التأثيرات الفارسية جلية واضحة، ويتجلى في بعضها الآخر تأثيرات الديانة الهندوسية المحلية على نحو واضح أيضًا (٢٥٣).

اتخذ الهندوس بيوتًا وهياكل للعبادة أطلقوا عليها اسم "البُد" (Budd) أو بُدَخَانة ( $^{(\circ\circ)}$ ، أو بُدَخَانة ( $^{(\circ\circ)}$ )، يوجد في داخلها أصنام صنعت من مواد مختلفة، منها: الذهب ( $^{(\circ\circ)}$ ) والفضة والحديد ( $^{(\circ\circ)}$ ) والعاج ( $^{(\circ\circ)}$ ) والحجر ( $^{(\circ\circ)}$ )، توضع على رؤوسها تيجان الذهب ( $^{(\circ\circ)}$ ).

ومن أجل تشييد هذه المعابد كان يؤخذ بعين الاعتبار وفرة المواد اللازمة للبناء، ولذلك استُخدمت في بنائها مواد متنوعة، كان في مقدمتها الحجارة (٢٦٣)، التي عُدت المادة الأساسية للبناء في الهند (٤٦٣)، حيث شُيدت بها الحصون والمعابد وبيوت الأصنام الهندوسية (٣٦٥)، وصنعت منها تماثيل للآدميين والحيوانات (٢٦٦)، بألوانها المختلفة البيضياء والحمراء (٣٦٥) والسوداء والخضراء (٢٦٨). كما استخدمت الصخور الكبيرة الصلبة إلى جانب الأحجار في بناء الكثير من المعادد (٢٦٨).

كما تباينت الأعمدة الحجرية التي تحمل العوارض الخشبية وبلاطات السقوف من حيث الشكل والحجم من معبد لآخر، وهو ما يعكس تطور فن العمارة الهندوسية ورقي أساليبه (٢٠٠٠)، وقد زُيَّنت الواجهات الخارجية لتلك المعابد بأحجار منقوشـة (٢٢١) أضفت عليها طابعًا فنيًا مميزًا، وهو ما تخبرنا به نقوش المعابد (٢٧٢).

وبخلاف الحجارة والصخور الكبيرة الصلبة، استُخدمت الأخشاب بأنواعها المختلفة في عمارة أسقف المعابد (٣٧٣). وكانت الأخشاب تُجلب عادة من جبال الهمالايا، حيث تتسم أخشابها بالصلابة والقوة (٤٧٣)، وكان خشب الساج من أكثر أنوع الأخشاب استخدامًا في البناء في مناطق الهندوس المختلفة؛ لصلابته ومقاومته لفترة طويلة (٢٧٥). والأمثلة كثيرة على استخدام الأخشاب في أسقف المعابد وبيوت الأصنام، نذكر منها: تسقيف بيت الصنم في مدينة سُومنات بالساج المصفح بالرصاص (٢٧٦)، أو في مناطق أخرى من الهند من خلال استخدام أخشاب العود الهندي (٢٧٧).

وكان يتم اختيار أماكن المعابد الهندوسية بعناية فائقة، إذ كانت تُشييد في مواضع تتوافر فيها مقومات الحماية والحصانة والاستحكام  $(^{(rv)})$ , وتلبي في الوقت ذاته احتياجاتها الأساسية من عناصر الحياة، فغالبًا ما أُقيمت المعابد على ضفاف الأنهار  $(^{(rv)})$  أو في جوارها $(^{(rv)})$ , أو بالقرب من أحواض المياه  $(^{(ro)})$ , إذ غالبًا ما كان هناك حوض ماء  $(^{(ro)})$  أو درجات تؤدي إلى نهر يجاور المعبد  $(^{(ro)})$ , وسبب وجود المعابد بالقرب من الأنهار هو أن شعائر الطهارة والاستحمام المقدس كانت جزءًا أساسيًا من الشعائر الدينية لدى طائفة الهندوس  $(^{(ro)})$ .

وإمعانًا في حماية المعابد في حال تعرضها لخطر، كان يتم غرس أنصال السيوف والحراب حولها وتشبيكها بعضها ببعض، بحيث تبدو وكأنها أسوار وحوائط حصينة (مهم). إذ كثيرًا ما كانت تلجأ الجيوش المتنازعة إلى المعابد؛ نظرًا لما تتميز به من المتانة والحصانة، كما حدث مع القائد محمد بختيار، أحد قادة السلطان قطب الدين أيبك، حين احتمى بأحد المعابد في مدينة نوديا، اتقاءً لخطر الهندوس وشدة مقاومتهم، غير أنه اضطر إلى مغادرة المعبد بعدما فرض عليه الهندوس حصارًا محكمًا، حتى أصبح هو ومن معه محاصرين بداخله (٢٨٦).

أما فيما يخص التصميم الداخلي للمعابد، فقد تميزت معابد الأصنام الهندوسية خلال عصر سلطنة دهلي بدرجة عالية من الفخامة والحصانة، واتسمت عمارتها بأنها غاية في الجمال والبهاء (۲۸۷)، إذ كانت تُزين بالشرفات والأروقة المعمدة والبوابات، نظرًا لكونها بناء ضخمًا ذا نسب متوازنة في التصميم (۲۸۸)، ولذلك كانت المعابد تتألف من أربع ساحات داخلية، انسجامًا مع المبدأ المعماري القائم على نقسيم البناء إلى أربعة أقسام (۲۸۹)، وهو تقليد راسخ لدى البنائين الهنود، وفي العمارة الهندوسية القديمة، ومن ثم جاء تشييد المعابد متوافقًا مع هذا التخطيط الرباعي (۲۹۰).

وكان أبرز ما تميز به هذا التقسيم هو القاعة الكبرى أو القبة الرئيسة، التي يُوضع بها الصنم الأكبر، بوصفه المحور الذي شُيد المعبد من أجله، وكانت تلك القبة تُضاء بقناديل من الجوهر الفائق، فتضفي على المكان هيبة وجلالًا(٢٩١). وكانت توضع داخل قاعات المعابد تماثيل كثيرة من الذهب والفضة (٢٩٢)، قد يزيد وزن البعض منها على ألفي مثقال من الذهب (٣٩٣).

وكانت الجدران الداخلية للمعابد تُرين بصور وتماثيل تمثل الآلهة والآلهات، بما يعكس البعد الرمزي والديني الذي اضطلع به المعبد في الحياة الهندوسية (٣٩٤). وكان يُلحق بالمعبد قاعة اجتماع كبرى، تُقرأ فيها الملاحم والروايات والأدب المقدس، كما يضم استراحة لاستقبال الحجيج بالإضافة إلى العديد من الملحقات الأخرى، التي كان بعضها يؤدي بعض الخدمات الاحتماعية (٢٩٥).

وكانت توجد في المعابد بيوت وغرف مخصصص الإقامة هيئة إدارة المعبد من الكهان والخدم (٢٩٦)، حيث كانت تحيط بالقبة الرئيسة التي ينتصب فيها الصنم الأكبر مجموعة من البيوت، يقيم فيها سدنة المعبد ومن وُكات إليهم خدمة الصنم ورعاية شؤون الحجيج والزائرين (٢٩٧). فضلًا عن الإشراف على مراسم أداء الاستحمام المقدس في أحواض المياه المجاورة للمعابد، والذي كان يتطلب وجود إقامة مستمرة من جانب الكهان في الغرف المُلحقة بالمعابد، إذ كان

يجتمع جمع غفير من الناس أمام الأحواض، وكان على الكهان أن يشرفوا على أداء هذا الطقس المقدس لديهم(٢٩٨).

### ٧) التنظيم الإداري للمعابد الهندوسية:

يقصد بإدارة المعابد تلك الفئة من الكهنة وسائر الموظفين والخدم، الذين ينبغي أن يكونوا على درجة عالية من الطهارة الجسدية تُمكنهم من الاقتراب من تماثيل الآلهة في قدس الأقداس أو ملامسة الأدوات المقدسة الخاصة بها أو تقديم أطباق الطسنة إليها، إذ عُد التطهر شرطًا جوهريًا وقاعدة راسخة لا غنى عنها بالنسبة لمختلف الأعمال داخل المعبد (٢٩٩٩). وهذا ما يفسر عناية الهنود وحرصهم الشديد على أداء الحج إلى نهر الغانج، إذ كانوا يلقون بأنفسهم في مياهه اعتقادًا منهم بقدرته على التطهير من الآثام والذنوب، يفعلون ذلك تقربًا إلى "كُساي" اسم الله بلسانهم (٢٠٠٠).

ويعود ذلك إلى ما يكتنف النظام الطبقي في الهند من صرامة، إذ اتسم بانغلاق طبقاته على ذاتها، وبتفوق الطبقات العليا على الدنيا، مع انعدام القدرة على تجاوز الحدود الفاصلة بينها. وقد أسهمت الديانة الهندوسية في ترسيخ هذا النظام من خلال تشريعاتها وقوانينها التي أوجبت الفصل الصارم بين الطبقات، وتجنب التداخل أو الاختلاط فيما بينها، محددة السلوك الاجتماعي المميز لكل طبقة وحقوقها وواجباتها. وقد تناول البيروني (٢٠١٠) (ت٤٤٥ه/١٥) هذا النظام بالشرح والتحليل، موضحًا مراتب الطبقات الهندية وطرق التفاضل بينها، وقارنها بمعايير الإسلام، التي جعلت التقوى أساسًا وحيدًا للمفاضلة بين الناس. ورأى البيروني أن هذا المبدأ الإسلامي القائم على المساواة قد حال دون انخراط الهنود في الإسلام، قائلًا: "حتى أن مخالفتنا إياهم وتسويننا (مساواتنا) بين الكافة إلا بالتقوى أعظم الحوائل بينهم وبين الإسلام"(٢٠٠٠).

ومن هذا المنظور، اقتضت ضرورات الحياة أن تتوزع الوظائف بين فئات المجتمع الهندوسي؛ فالبعض انصرف إلى ممارسة الطقوس الدينية، وآخرون إلى ميادين الحرب والقتال، في حين تولت فئات أخرى أعمال الزراعة وتدبير شوون المعيشة؛ ليتفرغ الكهنة والمحاربون لمهامهم. غير أن هذه الفواصل الاجتماعية، التي كانت في بداياتها محدودة، ما لبثت أن اتسعت مع مرور الزمن، وتم إرساء قواعد ونظم تضبطها وتعمق التمايز بين طبقات المجتمع (٢٠٠٠).

وعلى هذا الأساس، جاء التنظيم الإداري للمعابد الهندوسية متدرجًا وفق النمط السائد في الوظائف الأخرى، إذ كان مكونًا من هيئة دينية وإدارية يقودها كبار الكهنة من طبقة البراهمة، يعاونهم عدد من الموظفين القائمين على شئون المعبد وخدمته. وكان يأتي على رأس هذا التنظيم الإداري الكاهن الأكبر، خادم الإله، الذي كان بمثابة مدير المعبد والمسئول عن شؤونه، وينتمي هذا الكاهن إلى طبقة "البراهمة"، التي عُرفت بمكانتها الرفيعة وسطوتها الدينية والاجتماعية (١٠٠٠)، لاحتلالهم قمة النظام الطبقي الهندوسيي (١٠٠٠)؛ إذ اعتبرهم الهنود أرفع الطبقات وأشرفها (٢٠٠٠)، وعدّوهم "عُباد الهند" وأنقى الأجناس (٢٠٠٠).

وقد ارتبطت مكانة البراهمة بكونهم وسطاء بين الآلهة والبشر، الأمر الذي أكسبهم مكانة ومنزلة سامية في المجتمع الهندوسي، فالهنود يعظمونهم، ويُعدونهم من بين الطبقات الشريفة، وقد تميز أفراد هذه الطبقة بخصال من التقوى، كالابتعاد عن شرب الخمر وأكل اللحوم (٢٠٠٩). كما كانوا يرتدون الثياب المصنوعة من جلود النمور (٢٠٠٠)، ويعلقون خيوطًا صفراء حول أعناقهم، تمييزًا لهم عن سائر الطبقات الأخرى (٢١١).

لقد تميزت المعابد الهندوسية بكثرة كَهنتها وسدنتها، بما يتناسب مع كثافة الحجيج الوافدين اليها، إذ بلغ عدد سدنة معبد الصنم في مدينة سُومنات نحو ألف رجل من طبقة البراهمة، يتولون مهام العبادة ورعاية الزائرين وخدمة الوفود، بالإضافة إلى ثلاثمائة رجل من الهندوس يحلقون رؤوس زواره ولحاهم، وثلاثمائة رجل وخمسمائة أمة يغنون ويرقصون على باب الصنم. وكانت هذه المناصب الكهنوتية وقفًا على شاغليها، يتوارثونها جيلًا بعد جيل، ويتقاضى أصحابها أرزاقهم من ربع الأوقاف الموقوفة على شؤون المعبد ونفقاته (٢١٤).

لم يكن العمل داخل المعابد يجري عشوائيًا أو يُترك للاجتهادات الفردية دون ضوابط، بل كان منظمًا وفق قواعد وتقاليد راسخة، تضبط شؤون الخدمة فيها. ويشهد على ذلك، ما نُقل عن معبد الصنم بمدينة سُومنات (٤١٣)، إذ كان فيه سلسلة من الذهب تُحرك لإحداث صوت معين، يُعلن من خلاله تبديل نوية الخدمة والعبادة ليلًا بين الكهنة من البراهمة (٤١٤).

# ٨) الطقوس والشعائر الدينية في المعابد الهندوسية:

كان المعبد في الأساس مكانًا للعبادة والتفاني في الإيمان، يُبنى عادة لخدمة طائفة دينية أو إله معين (٤١٥)، إذ يعتقد الهندوس أنه سكن الآلهة ومستقرهم (٤١٦)، ولذلك فالمعبد بناء ضخم بزخارف باهظة (٤١٨). وكان قلب المعبد يتألف عادة من المقام أو موطن الإله الرئيس (٤١٨). وتُعد

العبادة هي الطقس الرئيس في كل المعابد الهندوسية (٤١٩)، ويُعبد الإله عمومًا في تمثال يجسده، ويُعتس هذا التمثال في طقوس خاصة، ويُعتقد أن الإله يقيم فيه بعدها (٤٢٠).

ورغم أن المتعبدين الهندوس غالبًا ما يطلبون النعم من الإله عند أقدام الصنم، إلا أن العبادة هي نوع من الإجلال والمتعة أكثر من كونها نوعًا من الصلاة، فيقدم للإله الماء ليغسل قدميه، إذ كانوا يحملون من ماء نهر الغانج المقدس لدى الهندوس يوميًا إلى الصنم سُومنات ما يغسل به، كما تقدم له الأزهار ونبات التنبول(٢١١).

وفي الصباح، كان يُوقظ الصنم عادة في مراسم تُعزف فيها الموسيقى وتقرع الأجراس، ويُغسل ويجفف ويُلبس، وتقدم على شرف الزهور والأكاليل والبخور والمصابيح المتدلية، كما يقدم له الطسنة، ويأكل معنويًا، ويترك الطسنة المادي بمجمله لعابديه أو يُعطى للفقراء. وفي كثير من المعابد يُؤخذ إلى غرفة النوم في الليل، حيث ينضم إلى زوجته أو زوجاته؛ نظرًا لاعتقاد الهندوس بأن الآلهة لها من المشاعر ما يحاكى مشاعر البشر (٢٢٤).

وكان من الطقوس المعتادة يوميًا داخل قاعة الصينم الرئيس بالمعبد أنهم كانوا يوقدون له نارًا عظيمة حتى تتوهج أسيقف حجرته المصينوعة من النحاس<sup>(٢٢٤)</sup>، وفي أيام الاحتفالات والمهرجانات كان الإله (الصينم) يتجول في المدينة في عربة أو مركبة فاخرة يجرها عابدوه من الهندوس، وتلحق به الآلهة التي هي أقل مرتبة في عرباتهم، كما يلحق به فرق الموسيقيين وحملة منشة الذباب المصنوعة من ذيول الثيران، وكذلك أصحاب المظلات والمراوح والراقصون (٢٤٠٤).

وكانت احتفالات المعابد بالأعياد والمناسبات الدينية فرصة مناسبة للتجار لإقامة أسواقهم وحوانيتهم في ساحاتها؛ لتوفير المؤن والأغذية للزائرين والعباد من الهندوس. وقد يشاركهم في ذلك الأمر بعض المسلمين من ضعاف الإيمان، الذين لا يفكرون إلا في مصالحهم المادية (٢٥٠).

ومن أهم الشعائر والطقوس الهندوسية زيارة المعابد لأداء شعائر الحج، الذي يُعد من أهم الممارسات في الديانة الهندوسية، إذ يُنظر إليه بوصفه وسيلة للتقرب من الآلهة، والتكفير عن الذنوب ونيل البركة والغفران. ومن ثم فلم تكن المعابد تخلو في أي وقت من الزائرين المؤدين لشعائر الحج(٢٠٦)، يسجدون لأصنامها، ويطوفون حولها بالدخن والمزاهر والمعازف(٢٠٠).

كان أهل الهند يقصدون معبد صنم المُلْتان حاجين إليه من أقاصي بلادهم برًا وبحرًا (٢٦٠)، فيطوفون حوله، ويحلقون رؤوسهم ولحاهم امتثالًا لطقوسهم الدينية (٢٦٤). كما كانوا يتوجهون إلى معبد صنم سُومنات في كل ليلة خسوف، حيث يجتمع عنده ما يزيد عن مائة ألف من الهندوس، يحملون معهم من الهدايا كل ما هو نفيس وثمين، يقدمونها للصنم سُومنات تقريًا إليه (٤٣٠).

وتطلعنا دراسة النقوش التي تعود إلى عصر سلاطين دهلي بمعلومات عن تنظيم الهندوس للعديد من رحلات الحج إلى معابدهم الكبرى، نذكر من ذلك نقش عثر عليه بمدينة جونپور، يضم قائمة مطولة بأسماء حُجاج هندوس من الرجال والنساء، الذين شدوا رحالهم إلى معبد الملك "فيجا تشاندرا ديفا" (Vija candra Deva) – حكم في الفترة من سنة ١١٦٧ – ١٦٩ م – ويبدو أن هؤلاء الحجاج عمدوا خلال زيارتهم للمعبد سنة ١٢٤٠م (٦٣٨ه)، إلى تخليد أسمائهم بنقشها على أحد أعمدته (٢١٥).

ويكشف نقش آخر مؤرخ بسنة ١٢٤١م (٣٦٩هـ)، وهو السنة الذي شُيد فيه معبد "سيتا رانجي كا مندر" (Sit Rainji Ka Mandir) بمدينة سورون (Soron)، عن وجود ما لا يقل عن ثمانية وثلاثين نقشًا دونها الحجاج على جدران وأعمدة هذا المعبد. ومنذ ذلك التاريخ وحتى سنة ١٢٩٠م (٣٨٩هـ)، عثر على ما يزيد عن خمسة عشر نقشًا مؤرخًا، تؤكد جميعها أن المعبد ظل مقصدًا للحج خلال حقبة سلطين دهلي المماليك، والتي امتدت حتى سنة ١٢٨٩م (١٢٨٩هـ). كما يوضح النقش، أنه في الحقبتين التاليتين، الخَلْجية والتُغُلُقية، لم يُعثر إلا على نقش واحد مؤرخ بسنة ١٣٧٥م (٧٧٧هـ)، أي في عهد السلطان فيروز تُغُلُق، مما يُرجح توقف المندوس عن أداء رحلاتهم المعتادة إلى المعبد نتيجة لممارسات الاضطهاد التي مارسها السلاطين التُغُلُقيون في تلك الفترة (٢٣٤٤).

ومن المرجح أن مملكة ديوكير في إقليم الدكن كانت تُعد مركزًا دينيًا ذا أهمية بالغة لكل من الحجاج الهندوس والجاينيين، نظرًا لاحتوائها على عدد كبير من المعابد التابعة للديانتين، ويحتمل أن هذه الأهمية الدينية للمدينة كانت الدافع الرئيس وراء تفكير السلطان علاء الدين، ومن بعده خليفته السلطان قطب الدين مبارك شاه، في غزوها والاستيلاء عليها(٢٣٠).

كانت المعابد الهندوسية تابي احتياجات الهندوس لأداء مراسيم طقوسهم وشعائرهم الدينية، فكانوا يتخذون من الصور والتماثيل الموضوعة بالمعابد وسيلة للتعبد والتقرب إلى آلهتهم (ثانه)، كما وضعت منحوتات معدنية من النحاس داخل المعابد يصور فيها "الإله شيفا"، بمهارة فائقة من عمل النحاتين الهندوس. وكانت مواقف المسلمين تجاه صور المعابد أقل حدة وتشددًا من مواقفهم من المنحوتات المعدنية، بل إن تقاليد التصوير على الجدران، لا سيما في المباني الخاصة، كانت موجودة بالفعل لدى المسلمين (ثانه على المعبودة على جدران المعابد وأعمدتها على وجود أدعية وتراتيل خاصة بالآلهة المعبودة داخل هذه المعابد (تانه).

# ٩) النذور(٤٣٧) والصدقات(٤٣٨) والهبات على المعابد الهندوسية:

كانت المعابد الهندوسية تمتلك موارد مالية ضخمة، شملت إيرادات الأراضي والأوقاف، إضافة إلى الهبات المتمثلة في الذهب والأحجار الكريمة التي كان يقدمها أعيان الهندوس، فضلًا عن النذور والصدقات التي كان يقدمها الحجاج الذين يفدون إليها بالآلاف، وقد عمدت بعض المعابد إلى استثمار جزء من أموالها في التجارة، بحيث كانت عائدات هذه الأنشطة تصب في خزائنها. ومن ثم، لم يكن من المستغرب أن تصبح مواردها هدفًا لأطماع الملوك الراغبين في الاستيلاء عليها (٢٩٩).

ومن هذا المنطلق، شكلت النذور والصدقات جانبًا مهمًا من جوانب الحياة الدينية للهندوس، وممارســـة ارتبطت بمفهوم العبادة والتقرب إلى الآلهة، كما أدت دورًا بارزًا في دعم الجانب الاقتصــادي للمعبد، إذ كان العابد يذهب إلى المعبد إما وحده أو مع عائلته، ليقدم قرابينه وبغادر (٤٤٠).

وكان تقديم النذور والصدقات والقرابين للآلهة في المعابد الهندوسية يستلزم من العابد أداء جملة من الأعمال القلبية والبدنية قبل الدخول إلى معابد الآلهة والوقوف بين يديها، ومن أبرز هذه الأعمال: تهذيب النية، والتحلي بالتواضع، والحفاظ على السكينة والوقار، والتريّث في الحركات، مع استجماع الحواس وانشراح الصدر، استعدادًا للعبادة (٢٤١). وعلى هذا النحو يدخل الهندوسي إلى المعبد وقد أعد نفسه بالنية الصادقة، والتواضع والتذلل، وتنظيف بدنه، وفمه وأسنانه، ولبس أفضل ما عنده، وقد نوى التقرب إلى الآلهة، وتعظيم رجال الدين، ثم يبدأ بتلاوة الأوراد والأذكار.

وكان تقديم الصدقات تقليدًا راسخًا في الفكر الديني الهندوسي، حيث يُنظر إليها كوسيلة للتكفير عن الذنوب وجلب البركة وقضاء الحوائج (۲٬۱٬۱)، وكانت تلك الصدقات تشتمل على كل خيرات الأرض التي منحتها الآلهة للهندوسي، والتي تحث الفيدا (۲٬۱٬۱ على تقديمها للآلهة، نذكر منها: اللبن والحبوب (۲٬۱٬۱ والذبائح، والدخن (۲٬۱۰)، والبخور لصالح المعبد، وكانت هناك أماكن خاصة لحفظ وتخزين القرابين تعرف باسم الخِزَانَات، وهي ذات أبواب زجاجية، يرى منها الزائرون الأطعمة والأشرية على أرففها (۲٬۱۰).

وكان سدنة المعابد وكهنتها يقومون بالطقوس الدينية عند تقديم الصدقات، حيث يرفع رجال الدين أصواتهم بالترتيل مع جموع الموجودين من الهندوس، الذين يرتلون الأناشيد الدينية والأدعية

المأثورة في الفيدا، ويؤدون رقصات وحركات تعبيرية تعبُّدية مصحوبة بالموسيقى، والرقص عندهم عنصر أساسى من الشعائر الدينية (٤٤٧).

أما النذور، فقد ارتبطت في معظم الأحوال بتقديم الذبائح (١٤٠١) أو الأموال (١٤٤١) أو القيام بأعمال خيرية (١٥٠١) أو الإسهام في تمويل أعمال ترميمية داخل المعابد (١٥٥١)، إذ تشير المصادر إلى أن أهل الهند كانوا يهدون لصنم المُلْتان الأموال (٢٥٠١)، وينذرون له النذور (٢٥٠١)، في يوم معلوم من السنة (١٥٠١)، وكان ينفق منها على بيت الصنم، وعلى القائمين على خدمته (١٥٠٥)، كما اعتادوا أيضًا على أن يحملوا إلى هذا الصانم العود الهندي القامروني الوارد من مدينة قامرون (٢٥٠١) الهندية، وهو من أفخر أنواع العود، حيث كان يُعطى إلى سادنة المعبد ليضاعوه في الموضع المخصص له (٢٥٠١).

كانت النذور تقدم إلى المعابد طلبًا للشفاء من الأمراض، أو تحقيقًا لرغبة منشودة، أو درءًا لبلاء (٢٥٠٤). فكان المرضى بمختلف عللهم، من سقم وجذام وبرص وغيرها، يفدون إلى المعابد ليلزموا الإقامة في جوارها، يقضون لياليهم في السجود والتضرع إلى أصنامها، ويرجون ويلتمسون منها الشفاء والعافية. وفي خلال هذه الطقوس كانوا يمتنعون عن الطسنة والشراب، صائمين لها، حتى إذا طال مقام المريض على تلك الحال، رأى في منامه كأن صوتًا يخاطبه قائلا: "قد برئت وبلغت المراد"(٢٥٠٩).

ونظرًا لاعتقاد الهندوس بأن الآلهة لها من المشاعر ما يحاكي مشاعر البشر، كما تتصف ببعض صفاتهم، ولما كان الحاكم الهندوسي يحيط نفسه بمجموعة من الجواري يستمتع بوجودهن حوله وغنائهن له، فإن الإله هو الآخر كان يحيط نفسه بمجموعة من الجواري، ولذلك كان يوجد في كل "بُد" أو معبد طائفة من الجواري يُقِمن داخله، وتُصرف نفقتهن من الأموال الموقوفة عليه. إذ جرت العادة أن تهب بعض الأمهات بناتهن لخدمة البُد(٢٠٠٠)، فإذا نذرت المرأة نذرًا ورُزقت ابنة جميلة، أتت بها إلى المعبد، وقدمتها قربانًا وهبة للصنم، ثم يُهيأ لتلك الفتاة مسكن في السوق، يُعلق عليه ستر، وتجلس على كرسي بارز ليقصدها الناس من أهل الهند وغيرهم، فتمكّنهم من نفسها لقاء أجر معلوم، وما تتحصل عليه من مال كانت تدفعه إلى سدنة الصنم، لينفقوه على شؤون المعبد وصيانة عمارته(٢١٠٠).

ولقد جرب العادة في عصر سلاطين دهلي أن تشارك المرأة الهندوسية في احتفالات الدولة الرسمية بكل نشاط ومرح(٢٦٠٤)، لاسيما في الأعياد والمناسبات المختلفة، من خلال

الرقص والغناء والعزف على أوتار الموسيقى (٢٦٣). وبسبب ذلك، كان بعض الهندوس يهبون بناتهن للمعابد الهندوسية، بغرض تعليمهن الرقص والغناء، وقيامهن بخدمة الراهبات، ولعل هذا ما يفسر ما ذكره ابن بطوطة في وصفه لمجالس الطرب والغناء التي كان يقيمها سلاطين دهلي، حيث كان يتم الاستعانة ببنات الهندوس، عليهن أجمل الملابس، فيغنين ويرقصن (٢٦٤).

كان يُستدعى إلى المعابد الهندوسية في المناسبات عدد من الجواري من المغنيات والعازفات، ليقمن بأداء ما أنيط بهن من مهام الغناء والرقص والموسيقى. ويبدو أن الدور الذي اضطلعت به الجواري داخل المعابد قد ارتبط ارتباطًا وثيقًا بالجانب الاحتفالي والشعائري أثناء إقامة الطقوس الدينية. ولعل أبرز الأمثلة على ذلك، ما روي عن معبد صنم سُومنات، الذي كانت توجد به أعداد كبيرة من المغنيات والموسيقيات، مهمتهن الغناء والعزف على الآلات أثناء الطقوس الدينية، إذ كان يضم ما يقارب خمسمائة جارية، يغنين ويرقصن عند بابه، وكانت نفقتهن ومعاشهن مؤمنة من الأوقاف الموقوفة على خدمة الصنم ومعبده (٢٥٠٤).

يضاف إلى ذلك، أن معبد سُومنات كان يدر دخلًا ماليًا كبيرًا من الهبات والتبرعات التي كان يقدمها الحجاج، غير أن هذه الموارد كانت تتعرض أحيانًا للسلب والنهب من جانب بعض الحكام الهندوس المحليين الذين عُرفوا بالفساد (٢٦٤).

وتعطينا النقوش المسجلة على الأعمدة وجدران المعابد خلال فترة السلطنة صورة حية وملموسة لهذه الطقوس وممارستها؛ إذ يرد في أحد النقوش المكتشفة على جدار أحد معابد جرات تسجيل لهبة قدمها أحد الأشخاص تمثلت في دار ضيافة خيرية (٤٦٧)، كما يورد نقش آخر خبر إنشاء بئر وقاعة أعمدة في أحد المعابد، وذلك تعبيرًا عن إظهار التقوى للآلهة (٤٦٨).

# ١٠) أوقاف المعابد الهندوسية:

شكَلت الأوقاف، إلى جانب عوامل أخرى، مصدرًا مهمًّا من مصادر دعم وتمويل المعابد الهندوسية، حيث كانت تخصص قرى وأراضٍ زراعية وممتلكات وأموال لدعم طقوس العبادة بالمعابد (٢٦٩)، وتنظيم الاحتفالات والمهرجانات الدينية، فضلًا عن تقديم يد العون للفقراء والزائرين للمعابد. ومن ثم يعكس المعبد سخاءه على الجميع، ويترك أثرًا إيجابيًا في نفوس زائريه (٢٠٠).

أجرى الأمراء الهندوس على المعابد أحباسًا وأوقافًا من أجل إدارة شؤونها المالية والإدارية، حيث كانت تُمنح الأراضي والمعونات المالية للمؤسسات الدينية الهندوسية، ومنها المعابد، من أجل خدمة الآلهة والتعليم وأعمال البر والإطعام (٢٠١)، إذ كان يخصص ربع هذه الأوقاف للإنفاق

على احتياجات المعبد. فقد بلغ عدد القرى الموقوفة على معبد الصنم بمدينة سُومنات أكثر من عشرة آلاف قرية (٢٧٤)، ولا غرابة في ذلك، إذا علمنا أن ثروة مناطق الهندوس كانت تتمثل في معابدها الغنية (٢٧٤)، التي كانت تحوي أصنامًا من الذهب (٤٧٤).

ومن الظواهر الغريبة اللافتة للنظر في نظام أوقاف المعابد، أنها لم تكن تقتصر على القرى والضياع وما تدره من موارد، بل شملت أيضًا ما عُرف بـ "أوقاف الزناة"، أي الفتيات اللاتي يمارسن الفاحشة، إذ كانت الأموال المتحصلة من تلك الممارسات تُعد وقفًا على المعبد، بل إن بعض الأسر كانت – إذا أرادت إظهار الكرامة والتبرك – تهب بناتها للمعبد ليصبحن وقفًا عليه. وكان خدام المعبد وسدنته يعتمدون في معاشهم على ما تدره أوقاف الزناة (٥٧٠٤)، وربما ظلت تمارس تلك العادة القبيحة داخل المعابد الهندوسية الموجودة في أرجاء سلطنة دهلي، إذ كثيرًا ما عبر السلطان فيروز شاه عن غضبه من وجود انحرافات وممارسات غير أخلاقية تمارس داخل المعابد تحت مسمى العبادة (٢٧٦).

وخلال عصر سلاطين دهلي، انتهج السلاطين سياسة تقوم على التسامح الديني، تمثلت في السماح ببقاء المعابد دون أن تتدخل في شؤونها المالية. وعلى هذا النحو، حافظت المعابد الهندوسية على نظام الوقف الخاص بها بعيدًا عن سلطة الدولة، وإن تأثر هذا النظام أحيانًا بالسياسة الدينية والاقتصادية للسلطنة، حيث شهدت هذه الحقبة أنماطًا متباينة من التعامل مع أوقاف المعابد، تراوحت بين التسامح والرعاية أحيانًا نادرة، والنهب والمصادرة في أغلب الأحيان. فقد أصدر السلطان فيروز شاه مرسومًا عامًا لمنع النساء عامة سواء من المسلمين أو الهندوس من زيارة المقابر والأضرحة والمعابد والمهرجانات؛ لما يترتب على ذلك من مفاسد (٧٧٤)، وربما يعنى هذا توقف أو قلة الموارد التي كانت تقدم من الهندوس للآلهة في المعابد.

ويعطينا الرحالة المغربي ابن بطوطة، شاهد العيان على أحوال سلطنة دهلي خلال عهد السلطان محمد تُغُلُق، بعض مشاهداته عن المعابد الهندوسية التي رآها بنفسه، فنقل لنا صورة حية عن طبيعة هذه المعابد، وكهنتها، والأوقاف الموقوفة عليها، وعلى زائريها من الهندوس. وقد أشار على وجه الخصوص إلى معبد مدينة دِينوَر، الذي كان يضم الصنم المعروف بِدينوَر، فذكر أن بداخله نحو ألف من الكهنة البراهمة والجُوكية، إضافة إلى ما يقارب خمسمائة من بنات الهندوس، كن يغنين وبرقصن كل ليلة عند الصنم. وكانت المدينة وما يُجبى منها من موارد وقفًا

على الصند، ومن يفد إليهم من الزائرين على المعبد، ومن يفد إليهم من الزائرين والحجاج (٢٧٨).

وقد جرت العادة أن تُخصص أوقاف من الضياع والغلات من جانب أمراء الهندوس (٢٠٩)؛ لاستخدام إيراداتها وريعها في أعمال الترميم والتجديد للمعابد المُخربة (٢٨٠)، أو لسد احتياجات سدنة المعابد من البراهمة الهندوس، فضلًا عن خدمة الزوار وتوفير ما يلزمهم لإقامة الطقوس والشعائر الدينية؛ من خلال الأوقاف التي حُبست عليها (٢٨١)، وهذا يعني أن الهندوس كان لهم مطلق الحرية في تدبير مصاريف دور عبادتهم، وهم أحرار في التصرف فيها دون تدخل من السلطة.

ولا نعدم من القرائن ما يفصـح عن غنى المعابد الهندوسـية بثرواتها الهائلة، إذ غالبًا ما كانت تسفر الحملات العسكرية التي يشنها سلاطين دهلي على مناطق الهندوس ومعابدهم عن وجود كميات وفيرة من الأموال والغنائم المودعة في خزائنها (٤٨٢).

فيذكر شمس سراج عفيف، أحد أهم المؤرخين المعاصرين لعهد السلطان فيروز شاه، أن أتباع الديانة الهندوسية قد اعتادوا على تقديم الكثير من النذور والقرابين لأصنام معابدهم، متوسلين بها في قضاء حوائجهم الدينية والدنيوية، الأمر الذي أدى إلى شيوع البدع والانحرافات بينهم (٤٨٣).

ويبدو أن المعابد الهندوسية – في حالات نادرة – قد حظيت بدعم مالي في صورة أوقاف أو تبرعات مقدمة من السلطات الإسلامية المحلية، أي من خلال الولاة الذين يمثلون السلطان في أقاليم السلطنة المترامية، إذ نتوفر على إشارة، تغيد بأن صهر السلطان علاء الدين خَلْجي، آلب خان (٤٨٤)، وأول وال مسلم على إقليم السلكجرات، قد تبرع بصندوق من المجوهرات الذهبية، خصص لاستعماله في إعادة ترميم معابد الإقليم وإصلاحها (٢٨٥).

لم تكن المعابد الهندوسية مجرد أماكن للعبادة والطقوس، بل كانت أيضًا مؤسسات خيرية، تأوي الفقراء والعميان وأصحاب العاهات والأمراض، وتتحمل نفقتهم وكسوتهم من الأوقاف المخصصة لها، فضلًا عن تحملها لنفقات البيمارستانات والمطابخ المرتبطة بالمعابد، ومرتبات الخدم والأطباء، وكذلك إعالة من ليس لهم قدرة على التكسب من الشيوخ والأيتام والأرامل (٢٨٠٤).

وتُظهر مجموعة النقوش السنسكريتية التي وضعت خلال عصر سلاطين دهلي إقرارها بالواقع السياسي المتمثل في سيادة سلطنة دهلي على مناطق الهندوس، ومع ذلك، حافظت تلك النقوش على النقاليد الهندوسية في المدائح الملكية، من غير أن تُقحم نفسها في صدام مع السلطة الإسلامية القائمة. ولتوضيح ذلك، يمكن الاستشهاد بنقش يتعلق بحفر بئر مؤرخ بسنة ٢٧٦ م،

أي في منتصف عهد السلطان بلبن، يتحدث النقش عن بناء بئر كوقف خيري بإحدى قرى دهلي، لم يكن للدولة أي دور في تمويله أو التصريح ببنائه، إذ كان بتمويل من أحد ملاك الأراضي الهندوس، الذي كان يهدف إلى خدمة زوار المعابد، وسكان القرية المحليين، ابتغاءً للأجر والثواب الديني (۴۸۷).

ويتضح من ناحية أخرى، أن كاتب النقش الهندوسي لم يكن له أي دافع لمدح السلطة الإسلامية الحاكمة أو تملقها؛ لأن النقش كتب بالسنسكريتية لا الفارسية – التي كانت لغة البلاط الرسمية – فمن الواضح إذن أنه لم يكن معدًا ليُقرأ من قبل موظفي بلاط دهلي، ومن ثم يُحتمل أن الإشارات التي تضمنها النقش عن سلاطين دهلي وتسامحهم مع الهندوس وشؤونهم المالية، كانت صادقة ومعبرة عن الواقع الفعلى لتلك الحقبة من تاريخ الهند (٨٨٤).

ولضمان حماية الأوقاف وحفظها، فإن المعابد الهندوسية لم تكن تخلو من وجود طائفة من الكتبة وحافظي السجلات، الذين أُوكلت إليهم مهمة توثيق وتسجيل الأوقاف الخاصة بالمعابد أو تلك العائدة لزعماء البراهمة، بما في ذلك القرى والأراضي وسائر الممتلكات المرتبطة بها(٤٨٩).

ويجب أن نشير في هذا الصدد إلى أن ترسيخ الهيمنة السياسية والعسكرية لسلطنة دهلي في مناطق ذات شان من بلاد الهندوس قد اقترن بتحولات مالية بعيدة المدى عن النظم الدينية الهندية السابقة، فقد أعيد توجية الأوقاف التي كانت تمول المعابد الهندوسية والأعمال الخيرية المرتبطة بها نحو المؤسسات الدينية والخيرية الإسلامية، التي حلت محلها، فمثلما كانت المعابد الهندوسية تُهدم ويُعاد بناؤها كمساجد، فإن أصولها أيضًا كانت تُستولى عليها ويُعاد تخصيصها من جديد لتكون أوقافًا تُكرس لدعم تلك المساجد. ومن الشواهد على ذلك، ما قام به ابن بختيار سينة ١٠٦ه/٤٠٢م، أثناء حملاته في البنغال، إذ دمر مدينة نوديا، وأقام الخطبة، وضرب السكة، وشيد في تلك المناطق عددًا من المساجد والمدارس والخانقاوات الصوفية (٢٠٠٠).

ويؤكد هذه الرواية ما أورده كتاب "سير العارفين"، إذ يذكر أن الشيخ الصوفي جلال الدين التبريزي (٤٩١)، الذي قدم إلى البنغال سنة ٦٣٣هـ/١٢٥م، قد أنشأ زاوية صوفية وألحق بها مطبخًا خيريًا، كما اشترى عددًا من البساتين والأراضي وجعلها وقفًا على تلك الزاوية والمطبخ، وكان يوجد كذلك ميناء يُعرف باسم "ديفا محل"، وكان أحد الهندوس الأثرياء قد بنى معبدًا بجوار هذا الميناء، وأنفق عليه أموالًا طائلة، فقام الشيخ بهدمه، وأقام في موضعه هذه الزاوية الصوفية،

وجُعل قبره لاحقًا في المكان نفسه الذي كان يقوم عليه المعبد، وقد خُصص نصف دخل الميناء للإنفاق على الزاوية(٤٩٢).

وخلاصــة القول، أن أوقاف المعابد الهندوســية كانت قائمة في إطار خاص بها، خارج سلطة الدولة المباشرة، وإن كانت خاضعة دومًا لاحتمالات المصادرة والنهب، إذ لم يتورع سلاطين دهلي عن نهب المعابد والمؤسسات الدينية التابعة للهندوس الذين تمردوا على سلطانهم.

## ٦) الدور الثقافي والاجتماعي للمعابد الهندوسية:

لم تكن المعابد الهندوسية في الهند قاصرة على أداء الطقوس والشعائر الدينية الموروثة فحسب، بل كانت مراكز للعلم والثقافة، تزخر جنباتها بالعديد من الكتب والمصنفات في مختلف ميادين المعارف والفنون (٢٩٤٠)، فقد حرص علماء الهندوس والبراهمة – مثلهم مثل العلماء المسلمين – على تأسيس وانشاء مكتبات خاصة في المعابد الهندوسية (٤٩٤٠).

ومن الشواهد على ذلك، أن السلطان فيروز شاه عندما فتح قلعة "نسكر كوت" في لاهور (٤٩٥) (Lahor)، ظفر بغنائم جليلة (٤٩٦)، كان من أنفسها ما عُثر عليه في معبد المدينة المعروف باسم "جَوالامُكهي" من مكتبة تضم نفائس الكتب في شتى فروع المعرفة (٤٩٧)، ذاعت شهرتها الآفاق، وقد بلغت هذه الكتب ألف وثلاثمائة كتاب من المخطوطات السنسكريتية القديمة، التي تعود إلى عصور هندوسية مختلفة، محفوظة داخل أروقة وجنبات هذا المعبد الهندوسي (٤٩٨).

وعندما وصل خبر هذه المكتبة إلى السلطان فيروز شاه استدعى القائمين على المعبد من البراهمة وأعيان الهندوس، وأمرهم بإحضار تلك النفائس العلمية إليه (۴۹۹)، وبعد اطلاعه على محتواها وما حوته من نفائس المعارف، أمر بترجمة بعضها إلى اللغة الفارسية (۱۰۰). وكان في جملة تلك المصنفات كتاب في علم الفلك والتنجيم، فتصدى لترجمته من السنسكريتية (۱۰۰) إلى الفارسية الشاعر والأديب "أعز الدين خالد خاني"، الذي أطلق عليه بعد الترجمة اسم "دلائل فيروز شاه الهي "(۲۰۰)، فنال ثناء السلطان فيروز وإعجابه الشديد، كما قام "أعز الدين" بترجمة كتاب آخر سنسكريتي عُثر عليه في المعبد ذاته (۲۰۰۰).

وتدلنا هذه الواقعة على ما كانت تقوم به المعابد الهندوسية من رسالة تعليمية وثقافية لها أهميتها في المناطق الهندوسية، إلى جانب وظيفتها الدينية التقليدية.

ومثلما كان يحدث مع معابد الأصنام من هدم وتدمير وتخريب، فإن الكتب الدينية الهندوسية المرتبطة بالعبادة والطقوس الوثنية، كانت تُحرق هي الأخرى علنًا أمام الناس، وكذلك الأواني التي كانوا يستخدمونها في طقوسهم وشعائرهم (٢٠٠).

أما فيما يتصل بالدور الاجتماعي للمعابد الهندوسية، فقد اضطلعت هذه المعابد بأداء عدد من الخدمات الخيرية للهندوس، إذ كانت تضم بين جنباتها مباني مخصصصة لإقامة العميان وأصحاب العاهات، وهي منشآت أشار إليها ابن بطوطة في رحلته، موضعًا أن نفقات هؤلاء الناس وإعاشتهم وكسوتهم كانت تُصرف من الأوقاف التابعة للمعابد، بحيث يُخصص لكل واحد منهم ما يكفيه من النفقة والكسوة، كما ذكر أن محلقات المعابد كانت تؤدي خدمات خيرية هي الأخرى، من بينها وجود بيمارستان لعلاج المرضي، وغرف وحجرات مخصصة للأطباء والخدم، فضلًا عن مطبخ لإعداد الطعام، بل إن الشيوخ الذين لم تكن لهم قدرة على التكسب، كانت لهم فضلًا وكسوة من موارد الأوقاف، وكذلك الأيتام والأرامل الذين حظوا بالعناية ذاتها (٥٠٠٠).

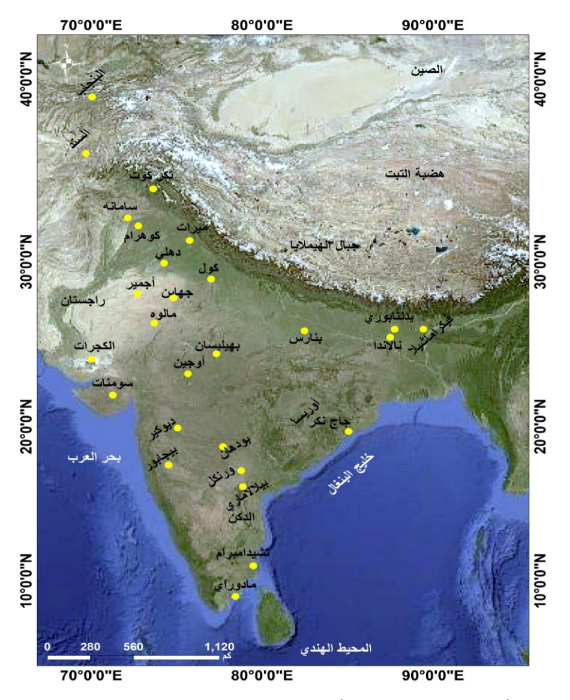
#### الخاتمة

من خلال الدراسة التي قدمناها عن " المعابد الهندوسية في الهند خلال عصر سلاطين دهلي" نستطيع أن نستخلص النتائج الآتية:

- بينت الدراسة أن وضع الهند لم يكن مختلفًا عن وضع غيرها من البلاد التي فتحها المسلمون، إذ جرى توسيع مدلول كلمة "ذمي" من جانب أمراء المسلمين، لتصبح قادرة على استيعاب الأمراء الهندوس وأتباعهم ممن احتفظوا بعقيدتهم في ظل الحكم الإسلامي للهند، أي أنهم أصبحوا في نظر الشريعة يعاملون معاملة "أهل الذمة" في مقابل دفع الجزية.
- أوضحت الدراسة أن الفاتحين الأوائل حينما حملوا الإسلام إلى الهند لم يعملوا على فرض ديانتهم على شعوب هذه البلاد بالقوة، بل تركوا لهم الحرية الدينية، وعاملوهم معاملة أهل الذمة، وفرضوا عليهم الجزية مقابل تمتعهم بالحرية الدينية والحماية الكاملة.
- كشفت الدراسة عن مدى تسامح سلاطين دهلي مع الهندوس، مما أسهم في إندماجهم داخل النسيج الاجتماعي لسلطنة دهلي، حيث تعامل السلاطين معهم بوصفهم جزءًا من رعاياهم، وسمحوا لهم بالإبقاء على نظمهم الاجتماعية والدينية، الأمر الذي مكن نخبتهم المثقفة من المشاركة في الحياة العامة، فأصبح لهم حضور فاعل في ميادين السياسة والإدارة والجيش.
- أوضحت الدراسة أن المعابد الهندوسية تعرضت لأشكال متعددة من الاضطهاد على أيدي سلطين دهلي، حيث طالتها يد السلطة بالهدم والتدمير والتخريب. وهذا يعني، أن علاقة سلاطين دهلي بالمعابد الهندوسية لم تكن في معظم الأحيان علاقة ود وانسجام، ومع ذلك، لم تكن الصورة قاتمة على الدوام، إذ ظهرت بين الحين والآخر بعض مظاهر التسامح تجاه المعابد وأتباعها. فبينما شهدت بعض المناطق تراجعًا ملحوظًا في بناء المعابد، بل وهدم وتخريب القائم منها، ازدهر في مناطق أخرى بناء وترميم المعابد الهندوسية، بفضل ما اتسمت به سياسة بعض سلاطين دهلي من قدر نسبي من التسامح تجاه الهندوس ومعابدهم.
- أشارت الدراسة إلى أنه كان يؤخذ بعين الاعتبار عند تشييد المعابد الهندوسية وفرة المواد اللازمة لعملية البناء، فاستتُخدمت في بنائها مواد متنوعة، يأتي في مقدمتها الحجارة، كما كانت المعابد الهندوسية تُشيَّد في مواضع تتوافر فيها مقومات الحماية والحصانة والاستحكام، وتلبي في الوقت ذاته احتياجاتها الأساسية من عناصر الحياة كالمياه.

- أظهرت الدراسة أن الطقوس الدينية في المعابد تنقسم إلى نوعين رئيسين: الشعائر الاحتفالية الموسمية، وهي طقوس واحتفالات تجرى في أيام معينة من العام، وترتبط غالبًا بالأعياد الدينية لدى أتباع الطائفة الهندوسية، وهناك الشعائر اليومية المعتادة، التي يتمثل الهدف الرئيس منها في خدمة تمثال الإله، ويضطلع الكاهن المكلف بالمعبد بأدائها بانتظام، وتتمثل طقوسها في التطهر ثم الدخول إلى قدس الأقداس لتنظيف تمثال الإله وتزيينه، ثم تقديم القرابين له.
- بينت الدراسة أن تقديم النذور والصدقات يُعد تقليدًا راسخًا في الفكر الديني لدى الهندوس، حيث يُنظر إليها كوسيلة للتكفير عن الذنوب وجلب البركة وقضاء الحوائج.
- ناقشت الدراسة أوقاف المعابد الهندوسية كمصدر من مصادر دعم وتمويل المعابد الهندوسية، إذ كانت تخصص العديد من القرى والأراضي والممتلكات والأموال لدعم طقوس العبادة بالمعابد، وتنظيم الاحتفالات والمهرجانات الدينية، فضللاً عن تقديم يد العون للفقراء والزائرين.
- أبرزت الدراسة الدور الثقافي للمعابد داخل المجتمع الهندوسي، كونها كانت مصدرًا لكافة المعارف الإنسانية، فكانت بمثابة مراكز لنشر العلم والثقافة والفكر، لتوفر مكتباتها على العديد من الكتب في مختلف ميادين المعرفة في الطب والفلك والنجوم والرياضة، بالإضافة إلى دورها البارز في تنمية مختلف الفنون المختلفة كالرقص والغناء والموسيقى.

ملحق (١): خريطة توضح مواقع المدن التي تعرضت معابدها للتدمير خلال فترة الدراسة:



■ أتقدم بخالص الشكر إلى الدكتور/ أحمد رفعت محمد — مدرس نظم المعلومات الجغرافية المساعد بقسم الجغرافيا كلية الآداب جامعة الزقازيق، الذي مد يد العون لي في تنفيذ هذه الخريطة.

ملحق (٢): جدول يوضح المدن التي تعرضت معابدها للتدمير خلال فترة الدراسة:

| المصدر                                                                                                                       | السلطان/القائد        | الإقليم      | الموقع      | التاريخ     | م  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--------------|-------------|-------------|----|
| Hasan Nizami: Taj ul                                                                                                         | قطب الدين أيبك (س)    | راجستان      | أجمير       | ۸۹۹ه/۱۹۳۲م  | ,  |
| Ma- asir, p.215.  Hasan Nizami: Taj ul                                                                                       | قطب الدين أيبك (س)    | بنجاب        | سامانة      | ۹۸۵ه/۱۹۳۲م  |    |
| Ma- asir, p. 216.<br>Hasan Nizami: Taj ul                                                                                    |                       |              |             |             | ۲  |
| Ma- asir, p. 217.                                                                                                            | قطب الدين أيبك (س)    | هاریانا      | كوهرام      | ۸۹۰ه/۱۹۳۱م  | ٣  |
| Hasan Nizami: Taj ul<br>Ma- asir, p. 219.                                                                                    | قطب الدين أيبك (س)    | أوتار براديش | ميرات       | ٥٨٩ه/١٩٣١م  | £  |
| Hasan Nizami: Taj ul<br>Ma- asir, p. 219.                                                                                    | جيش الغوريين          | أوتار براديش | دهلي        | ۹۸۵ه/۱۹۳۲م  | 0  |
| Hasan Nizami: Taj ul<br>Ma- asir, p. 222.                                                                                    | جيش الغوربين          | أوتار براديش | كول         | ٩٠٥ه/١٩٤٢م  | 7  |
| Hasan Nizami: Taj ul<br>Ma- asir, p. 223.                                                                                    | جيش الغوريين          | أوتار براديش | بنارس       | ۹۰هه/۱۹۶م   | ٧  |
| Habibullah, A. B. M.:<br>The Foundation of<br>Muslim rule in India,<br>P. 70.                                                | محمد بختيار خَلْجي(ق) | بيهار        | نالإندا     | ۹۹۵ه/۲۰۲۱م  | ٨  |
| الجوزجاني: طبقات ناصري،<br>ج١، ص٥٩٩، ٢٠٥<br>Habibullah, A. B. M.:<br>The Foundation of<br>Muslim rule in India,<br>P. 69-70. | محمد بختيار خَلْجي(ق) | بيهار        | يدنتابوري   | ۹۹۵ه/۲۰۲۱م  | ٩  |
| Habibullah, A. B. M.:<br>The Foundation of<br>Muslim rule in India,<br>P. 70.                                                | محمد بختيار خَلْجي(ق) | بيهار        | فيكراماشيلا | ۹۹۰ه/۲۰۲۱م  | 1. |
| الجوزجاني، طبقات ناصري،<br>ج١، ص٦٢٦.                                                                                         | إلتتمش (س)            | ماديا براديش | بهیلسان     | ۱۳۲ه/۳۳۲۱م  | 11 |
| الجوزجاني، طبقات ناصري،<br>ج١، ص٦٢٦.                                                                                         | إلتتمش (س)            | ماديا براديش | أوجين       | ۲۳۲ه/٤۳۲۱م  | 11 |
| برني، تاريخ فيروز شاهي،<br>ص ٢٧٢؛ بدواني، منتخب<br>التواريخ، ج١، ص ١٣١؛<br>الهروي، طبقات أكبري، ج١،<br>ص ١١٦.                | جلال الدين خَلْجي (س) | راجستان      | جهاین       | ۱۲۹۱ه/۱۲۹۱م | ١٣ |
| برني، تاريخ فيروز شاهي،<br>ص٢٢٠.                                                                                             | علاء الدين خَلْجي (ق) | ماديا براديش | بهيلسان     | ۲۹۲ه/۲۹۲۱م  | ١٤ |
| الهروي، طبقات أكبري، ج١،<br>ص١٢٥.                                                                                            | ألغ خان نصرت خان (ق)  | الگجرات      | سُومنات     | ۱۹۹۸ه/۱۹۹۸م | 10 |

| Amir Khusru, Khazain<br>ul futuh, p. 90-91.                                                                | ملك كافور (ق)       | تاميل نادو<br>جنوب الهند  | تشيدامبرام                    | ۱۱۷ه/۱۳۱۱م            | 17  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|---------------------------|-------------------------------|-----------------------|-----|
| Amir Khusru, Khazain<br>ul futuh, p. 91.                                                                   | ملك كافور (ق)       | تاميل نادو<br>جنوب الهند  | مادورا <i>ي</i>               | ۱۱۷ه/۱۳۱۱م            | ١٧  |
| Eaton. R, Wagoner. P:<br>Power, Memory,<br>Architecture, P. 43-44.                                         | قطب الدين مبارك (س) | الدكن                     | ديوكير<br>(ديفاجير <i>ي</i> ) | ۱۳۱۸ه/ ۱۳۱۸م          | ١٨  |
| Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 44; Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 66. | القوات الخلجية      | الدكن                     | بيجابور                       | ۲۷ه/۱۳۲۰م             | 19  |
| Eaton. R, Wagoner. P:<br>Power, Memory,<br>Architecture, P. 52-56.                                         | أُلغ خان (أ)        | الدكن                     | ورنـگل                        | ۳۲۷ه/۳۲۳۱م            | ۲.  |
| Eaton. R, Wagoner. P:<br>Power, Memory,<br>Architecture, P. 49-51.                                         | أُلغ خان (أ)        | الدكن                     | بودهان                        | ٣٢٧ه/٣٢٣١م            | *1  |
| Sreeniv Asachar: A<br>Corpus of Inscriptions<br>in the Telingana, P.<br>114.                               | أُلغ خان (أ)        | الدكن                     | بيلالاماري                    | ۲۲۷ه/۱۳۲۳م            | * * |
| عفيف، تاريخ فيروز شاهي،<br>ص١٦٩–١٧٠.                                                                       | فيروز تُغْلُق (س)   | أوريسا                    | جاج نگر<br>"جاجنغر "          | ۱۳۷ه/۱۳۳۰م            | 77  |
| عفیف، تاریخ فیروز شاهي،<br>ص۱۸٦.                                                                           | فيروز تُغْلُق (س)   | البنجاب                   | تگر كُوْت                     | ۶۶۷۵/۱۳۱ <sub>م</sub> | ۲ ٤ |
| Sultan Firoz shah : "Futuhat –i firoz shahi", P.380.                                                       | فيروز تُغْلُق (س)   | ماديا براديش<br>وسط الهند | مَالُوه                       | لا يوجد تاريخ         | 40  |
| Sultan Firoz shah : "Futuhat –i firoz shahi", P.381.                                                       | فيروز تُغْلُق (س)   | -                         | سالهبور                       | -                     | 41  |
| Sultan Firoz shah : "Futuhat –i firoz shahi", P.381                                                        | فيروز تُغْلُق (س)   | -                         | كوهانة                        | -                     | **  |

## ملاحظات:

- حرف (س) يشير إلى السلطان.
  - حرف (أ) يشير إلى أمير.
- حرف (ق) يشير إلى قائد عسكري .

# ملحق رقم (٣) : صورة لموقع معبد ورنكل، الذي هدمه الأمير التُغْلُقي ألخ خان :



نقلًا عن: Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 67.

ملحق (٤): صور المنحوتات وتماثيل الآلهة التي كانت عرضةً للاستيلاء خلال صراع القوى الهندوسية.





نقلًا عن: Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 65.

#### الهوامش

- (1) Eaton, R. M.: Temple Desecration in Pre Modern India, Frontline, December 22, 2000.
  - (٢) سورة البقرة الآية رقم ٢٥٦.
  - (٣) سورة الكهف الآية رقم ٢٩.
  - (٤) سورة الإنسان الآية رقم ١٠٨.
- (٥) الجزية: يقصد بها المأل الذي يعطيه أهل الكتاب مقابل حمايتهم، لكل ذكر بالغ حر عاقل قادر مخالط عند تمام كُل سنة بصفة شرعية. الماوردي (أبي الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري، ت٥٥/٥٤٥٠ م): الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تحقيق أحمد جاد، دار الحديث، القاهرة، ٢٠٠٦م، ص٢٢٠٦٠؛ محمد بن عبدالكريم المغيلي التلمساني (ت٥٠/٥٠٥م): مصباح الأرواح في أصول الفلاح، ضمن رسالتين في أهل الذمة، دراسة وتحقيق عبدالمجيد الخيالي، ط١، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٠٠٥م، ص٥٠٠م، ص٥٠٠م،
  - (٦) سورة التوبة الآية رقم ٢٩.
- أنذكر من ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم قد بعث معاذ بن جبل رضي الله عنه إلى اليمن، فعقد لمن لم يسلم من يهودها النمة، وفرض عليهم الجزية. ابن القيم الجوزية (شسمس الدين محمد بن أبي بكر بن أبوب، 100 100 م): زاد المعاد في هدي خير العباد، حقق نصوصه وخرج أحاديثه شعيب الأرناؤوط وعبد القادر الأرناؤوط، ط100 100 مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، 100 100 م
- (٨) من مظاهر التسامح مع غير المسلمين ما استوجب لهم من حقوق، مثل: الكف عنهم والحماية لهم، والأمان على نفوسهم وأموالهم، ولا يدفعون سوى نصف عشر التجارة وما بذمتهم من جزية، بينما هم معفون من الصدقات، وتقابل الجزية ما يدفعوه المسلم من صدقة، وأعفي منها الصبيان والنساء والمسلكين وذوو العاهات والرهبان، وليس في مواشيهم من الإبل والبقر والغنم زكاة، والرجال والنساء في ذلك سواء. أبو يوسف يعقوب وليس في مواشيهم من الإبل والبقر والغنم زكاة، والرجال والنساء في ذلك سواء. أبو يوسف يعقوب (٧٩١٥م/م): كتاب الخراج، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ١٩٧٩م، ص١٢٢-١٢١، يحيي بن آدم القرشي (١٩٧٣م/م): كتاب الخراج، صححه وشرحه ووضع فهارسه: أحمد محمد شاكر، ط٢، المطبعة السلفية، ١٣٨٤ه، ص٢٩-١٠ الماوردي: الأحكام السلطانية، ص٢٣٠؛ ابن رشد (محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الحفيد، ت٥٩ وهه/١٩٥م): بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تعليق وتحقيق وتخريج محمد صدي حسن حلاق، ط١، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ١٤١٥، ج٢، ص٣٧٨، ٣٨٢،
  - (٩) ابن القيم الجوزية: زاد المعاد، ج٣، ص١٣٧.
    - (۱۰) ابن رشد: بدایة المجتهد، ص۳۸۱.
- (۱۱) وفي مشروعية الجزية يقول أبو عبد الله محمد الأنصاري القرطبي (۱۲۷/۵۲۱م): "يقتضي ذلك وجوبها، ويدل على أنها ليست على العبد وإن كان مقاتلًا، لأنه لا مال له، وهذا إجماع العلماء على أن الجزية إنما توضع على جماجم الرجال الأحرار البالغين، من دون النساء والذرية والعبيد والمجانين والشيخ الفاني والرهبان، وهو معنى عقد الذمة. الجامع لأحكام القرآن، ط1، مكتبة الصفا، القاهرة، ٢٠٠٥م، ج٨، ص٨٣.
  - (١٢) المغيلي التلمساني: مصّباح الأرواح، ص٣٦.
    - (١٣) سورة المائدة الآية رقم ٦٩.
  - (٤١) ابن القيم الجوزية: زاد المعاد، ج٣، ص١٣٧.
    - (٥٥) سورة الحج الآية رقم ١٧.
- (١٦) وفي هذا الصدد يقول ابن بطوطة، الذي زار الهند في عصر سلطنة دهلي، إن "أهل بلاد الهند أكثر هم كفار (الهندوس)، منهم رعية تحت ذمة المسلمين، يسكنون القرى". ابن بطوطة (شمس الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الله اللواتي الطنجي، ت٢٧٥/٥٧٧٩م): تحفة النظار في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، تحقيق عبد الهادي التازي، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية، الرباط، ١٩٩٧م، ج٣، ص٩٧٠.
- (۱۷) البلاذري (أبو العباس أحمد بن يحيي بن جابر، ت٩٩٥/٥٩٥م): قتوح البلدان، حققه وشرحه و علق على حواشيه عبدالله أنيس الطباع و عمر أنيس الطباع، مؤسسة المعارف للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ١٩٨٧م، ص١١٧٠ للمزيد حول دخول الهندوس تحت ذمة سلاطين دهلي المسلمين انظر ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٩٤٠ نفسه، ج٤، ص١١٧، ٩١.
  - (١٨) سورة البقرة الآية رقم ٢٥٦.
- (١٩) كلمة الهندوس أو الهندوسية: أصل كلمة الهندوسية مشتقة من كلمة سند؛ لأن أهل فارس واليونان كانوا يتجولون على سواحل السند، فغيروا حرف السين إلى الهاء فقالوا: الهند، ومن كلمة استهان ومعناها مقر وكانت ثقيلة عليهم فجعلوها استان بحنف الهاء، ثم قرنوا بينهما فقالوا: هندوستان أى مقر أهل الهند، وسموا سكانها هندو وإليها نسب دينهم الهندوسية، وتتكون في أصلها من امتزاج عقيدتين: عقيدة الشعوب الأرية، التي غزت الهند، وعقيدة أهل

البلاد الأصليين. زينب عبد التواب رياض: طقوس وشعائر الديانات الوضعية بين الهندوسية والبوذية، مجلة مدارات، ٢٤، مج١، مباره ١-٩٥.

(٢٠) دهلي: هي عاصمة سلطنة دهلي الإسلامية، وقاعدة بلاد الهند وأشهر مدنها، ظلت عاصمة للحكام المسلمين في الهند منذ أن فتحها السلطان قطب الدين أيبك سنة ١١٨٨/٥٥٨ م، ولمدة تصل إلى قرابة ألف عام، ظلت طوال هذه المدة مركزًا مهمًا للثقافة الإسلامية في الهند. العمري: (شهاب الدين أبو العباس أحمد بن يحيى، ت ٩٤ ٧٥/١٣٤ م): مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق كامل سليمان الجبوري، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت)، ج٣، ص٣٤؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ص٤٠١؛ محمد إسماعيل الندوي: الهند القديمة حضارتها و دباناتها، دار الشعب، القاهرة، ١٩٧٠م، ص٢١؟

John Burton: Indian Islamic Architecture, forms and typologies, Brill, P. 116- 121. ١٩٥٠) العمري: مسالك الأبصار، ج٣، ص٦٩

(٢٢) حبيبٌ عَرفان: تاريخ الهنّد في العصور الوسطى، ترجمة أحمد العباسي، ط١، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، أبو ظبى، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٤م، ص١٩.

(٢٣) محمد بن القاسم بن محمد بن الحكم بن أبي عقيل التقفي: تُعد حماته على بلاد الهند من أنجح الحملات الإسلامية، والتي استغرقت ما يقرب من أربع سنوات، امتدت من أو اخر سنة ٩١٠/١١٨م، حتى سنة ٩٩٥/١١م، فيها افتتح المسلمون تحت قيادته إقليم "الدييل"، الذي خطبه المسلمون أول مدينة إسلامية في السند، ثم سار إلى البيرون، فصلات أهلها على دفع الجزية، ثم التقى بعد ذلك بأحد ملوك الهند ويدعي "داهر" فهزمه. وبانتهاء حملات محمد بن قاسم على بلاد الهند أصبح الجزء الشمالي من الهند (إقليم السند) ولاية إسلامية تابعة للدولة الأموية. ابن خياط رأبو عمرو خليفة بن خياط، ت٤٢٥/٥٥٥م): تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق أكرم ضياء العمري، ط٢، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، ١٩٨٥م، ص٤٠٤؛ البلاذري: فتوح البلدان، ص٣١٦؛ محمد نصر عبد الرحمن: الوجود العربي في الهند في العصور الوسطى، ط١، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٤٠٤م، ص٥٠-الوجود العربي في الهند في العصور الوسطى، ط١، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٨٤م، ص٨٠-١٧؛ نسيم حجازى: فاتح السند محمد بن قاسم، ترجمة ظهور أحمد، ط١، لاهور، باكستان، ١٩٨٠م، ص٨٠-١٧؛ سيم والحضارة الإسلامية لبلاد السند والبنجاب (باكستان الحالية) في عهد العرب، تقديم: أبي الحسن علي الحسني والحضارة الإسلامية للنشر والتوزيع، جدة، ط١، ١٩٨٣، م، ج٢، ص٢٩٠-٢٠٤.٣٠

(٢٤) البلاذري: فتُوح البلدان، ص١٧٦؟ وفاء محمود عبد الحليم: تاريخ الفرق والمذاهب الإسلامية في الهند من القرن الرابع حتى القرن السادس الهجريين، ط١، دار الأفاق العربية، ١٠٧م، ص١٥٤؟

Sirir Kumar Mitra: India, Bombay, 1972, P.199-200.

(٢٥) للمزيد من المعلومات حول تحديد محمد بن القاسم الثقفي للوضع الشرعي للهندوس انظر: كوفي (أبو بكر علي بن حامد، ت١٣٥ / ٢١٧م): چچ نامه (فتحنامه سند)، تصحيح وترتيب: عمر بن داؤد بوته، طبعة حيدر آباد، الهند، ١٩٣٩م، ص١٢٠/٢٠٨.

(٢٦) ابن بطوطة: تُحفة النظار، ج٣، ص١٣٩؛ عبد الله محمد جمال الدين: التاريخ والحضارة الإسلامية في الباكستان أو السند والبنجاب إلى آخر الحكم العربي، دار العدالة للنشر، القاهرة، ١٩٩١م، ص١٧٦.

(۲۷) صاحب عالم الأعظمي الندوي: مفهوم العلاقات بين المسلمين والهندوس في ضوء الكتب الفقهية في عصر الدولة المعولية، مجلة التفاهم، وزارة الأوقاف والشؤون الدينية، مسقط، عمان، ١٦٠٢م، ص١٩٢.

(١٨) البراهمة: وهم يمثلون طبقة رجال الدين في بلاد الهندوس، وهم أطهر فنات المجتمع الهندي وأعلاها، فهم موكلون بأمور الدين وإقامة الشعائر الدينية والطقوس الهندوسية. وبذلك يكون هؤ لاء البراهمة وسطاء بين الألهة والسكان، يعظمهم ألهنود، ويُعدونهم من بين الطبقات الشريفة. البيروني (محمد بن أحمد أبو الريحان، تعذيم محمود علي مكي، الهيئة العامة تعديم محمود علي مكي، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ١٠٠٣م، ص ٢٧؛ المسعودي (أبي الحسن علي بن الحسين بن علي، ت ٢٤٥٥مهم): لقصور الثقافة، القاهرة، ١٠٠٠م، ص ٢٦؛ المسعودي (أبي الحسرية، بيروت، ١٠٠٥م، ج١، ص ٢٦؛ الحميري: الروض المعطار، ص ٥٠٥، ويرتدون الثياب المصنوعة من جلود النمور (الحميري، أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد الله عبد المعطار في خبر الأقطار، بن عبد المناهم، ت في أو اخر القرن التاسع الهجري/ الخامس عشر الميلادي): الروض المعطار في خبر الأقطار، بن عبد المناهم، ت في أو اخر القرن التاسع الهجري/ الخامس عسر الميلادي): الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق إحسان عباس، ط٢، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٤، ص٩٧٥). وكانوا يطوقون رقابهم بخيوط صفراء، تمييزاً لهم عن غيرهم من الطبقات الأخرى (المسعودي: مروج الذهب، ج١، ص٢٦٤ حسين علي الطحطوح: الهند في التراث البلداني العربي خلال القرنين(٢-١٤، ٥/٩- و ١م)، مجلة آداب الرافدين عمدي الروم. المقدسي (المطهر بن طاهر وهم أهل العلم بالفلك و النجوم، ولهم طريقة في أحكام النجوم تخالف طريقة منجمي الروم. المقدسي (المطهر بن طاهر (المؤيد عماد الدين إسماعيل، ت٢٣١ه/١٣٦١): المختصر في أخبار البشر، دس, ص٩، ١٠، ٣٠؛ أبو الفدا (المؤيد عماد الدين إسماعيل، ١٣٠٥/١٠ ١٠٠)؛ المختصر في أخبار البشر، تحقيق محمد زينهم محمد عزب، ط١٠ مدار المعارف، القاهرة، (د.ت)، ج١، ص١٢١٠.

(٢٩) محمد نصر عبد الرحمن: الوجود العربي في الهند، ص٦٦١؛ وفاء محمود عبد الحليم: تاريخ الفرق، ص٥٠١؛

- Lane Pool: Medaeval India under Mohammed Rule 712-1764, G. B. Putnam's sons, London, 1903, P.10-11.
- (٣٠) حبيب عرفان: تاريخ الهند في العصور الوسطى، ترجمة أحمد العباسي، ط١، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، أبو ظبى، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٤م، ص١١؟
- Thapar, Romila: The Penguin History of Early India from the origins to AD 1300, Penguin Books, London, 2002, P. 432; Eaton, R. M: India in the Persianate Age 1000-1765, Allen Lane, 2019, P. 43.
- (٣١) السيد سليمان الندوي: العلاقات بين العرب والهند في أغوار التاريخ، تعريب وتحقيق حسين الرحمن مجيب الندوي، ٢٠١٣م، ص٢٠٩٠.
- (٣٢) تشمل هذه الطبقة أسرى الحروب، وبعض الرجال، الذين تحولوا إلى عبيد علي سبيل العقاب، وهؤلاء جميعًا لا يجوز لمسهم أو الاقتراب منهم، أو حتى النظر إليهم. ويل ديورانت: قصة الحضارة (الهند وجيرانها)، ص٢٤ وفاء محمود عبد الحليم: تاريخ الفرق والمذاهب، ص١٤٨.
- (٣٣) همايون كبير: التراث الهندي من العصـــر الأري إلى العصـــر الحديث، ترجمة عمر الأيوبي، أبو ظبي للثقافة والتراث، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٠م، ص٢٠.
- (٣٤) غوستاف لوبُون: حضارات الهند، نقله إلى العربية عادل زعيتر، ط١، دار العالم العربي، القاهرة، ٢٠٠٩م، ص١١٠؛ السيد طه أبو سديره: تاريخ الإسلام في شبه القارة الهندية من الفتح العربي إلى الغزو التيموري والمغولي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٩م، ص٣٨.
- (٣٥) بيتر جاڭسون: سلطنة دهلي التاريخ السياسي والعسكري، تعريب فاضل جكتر، ط١، مكتبة العبيكان، الرياض، ٣٠٠٣م، ص٤٩١م.
- (٣٦) الماور دي: الأحكام السلطانية، ص٢٢٣؛ محمد ضياء الدين الريس: الخراج والنظم المالية للدولة الإسلامية، ط٤، دار الأنصار، القاهرة، ١٩٧٧م، ص١٦٥-١٢٦؛
  - Lane Pool, Medaeval India under Mohammed Rule, P.10
- (٣٧) صاحب عالم الأعظمى الندوي: مفهوم العلاقات بين المسلمين والهندوس، ص١٩٣؛ السيد طه أبو سديره: تاريخ الإسلام في شبه القارة الهندية، ص٢٣؛ عادل محمد نجيب أحمد رستم: مظاهر الحضارة الإسلامية في عصر سلطنة دهلي، رسالة دكتوراة غير منشورة، كلية الأداب جامعة القاهرة، ١٩٨٥م، ص٤٩.
- (٣٨) برني (ضياء الدين برني، ت٥٨-٥٧ه/١٣٥٧م): تاريخ فيروز شاهي، تصحيح مولوي سيد أحمد خان وعناية وليم ناسوليس، طبعة كلكتا، ٨٦٦، ٥٩٠م، ٢٩١، ٢٩١؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص٧؛
  - Hasan Nizami: Taj ul Ma- asir, Trans by: Dawson, G., in The History of India, as its own Historians, The Muhammadan Period, Vol. II, Trubner and Co., London, 1869, P. 216, 227, 228, 231, 238.
- (39) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", Trans: Dawson, G., in The History of India, Vol. III, 1871, P.380
- (٤٠) فخري مدبر (محمد بن منصور بن سعيد مباركشاه، ت٦٣٦ه٦٣٣م): آداب الملوك أو آداب الحرب والشجاعة، تصحيح أحمد سهيلي خوانساري، تهران، ١٩٦٧م، ص٤٠٥-٠٥٠.
  - (٤١) شمس سراج عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص٣٨٣.
- (٤٢) خليق أحمد نظــــامــــي: سلاطين دهلي كي مذهبي رجحانات، طبعة إدارة أدبيات، دهلي، ١٩٥٨م، ص١١١-
- (٤٣) نور الدين المبارك بن عبد الله بن شرف الحسيني الغزنوي، أحد أعلام عصره، وُلد ونشأ في مدينة غزنة، ثم ارتحل منها إلى بغداد لطلب العلم والأخذ عن شيوخها، قبل أن يعود إلى غزنة، حيث لقي قبولًا حسنًا بين أهلها. وقد حظى بتقدير السلطان شهاب الدين الغوري، الذي كان يتبرك به في غزواته على بلاد الهند، فعهد إليه بمشيخة الإسلام، ومنحه لقب "الأمير". كما امتدت سمعته الطيبة إلى عهد السلطان التتمش، الذي كان يجله غاية الإجلال، فيقدمه إلى صدر مجلسه، ويقبل يده، وكان يتبرك به في غزواته. عبد الحي بن فخر الدين الحسني: الإعلام بمن خل في تاريخ الهند من الأعلام أو المسمى نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنواظر، دار ابن حزم، بيروت، عبد الحي المهاد، حا، ص١١٦٠.
  - (٤٤) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٤٢.
- (ُ ٥) كان مؤرخ البلاط برني، من عائلة تركية تربطها علاقات طويلة وقوية مع سلاطين دهلي، فكان أحد رجال السلطة والثروة في دهلي، وقد بلغت منزلته في بلاط دهلي مكانة عالية حين أصبح مستشارًا السلطان محمد تُغُلُق، حيث خدم برني في بلاطه ما يقرب من سبعة عشر سنة، وكان طوال هذه المدة لاعبًا أساسيًا في الحياة السياسية ومن ثم فهو شاهد عيان، ومعاصر لأحداث هذا العهد، وقريبًا من دوائر صنع القرار في دهلي، لكن سرعان ما فقد هذه المكانة وتلك الحظوة مع اعتلاء السلطان فيروز شاه لكرسي السلطنة، ولم تفلح محاولاته في العودة إلى البلاط، حتى وصل

به الحال إلى الاعتقال ومصادرة الأملاك، وقضى السنوات الأخيرة من حياته في فقر وعناء شديدين، وكان برني في بداية نشأته تلميذًا للشيخ نظام الدين أولياء، وصديقًا مقربًا لأمير خسرو دهلوي. للمزيد انظر: برني: تاريخ فيروز شاهي، ص١٦-١٧، ٢٣، ٥٥٧؛

Barani.: "Fatawa-i Jahandari", Trans: Mohammad Habib and Afsar Salim Khan, in the Political theory of the Delhi Sultanate, Delhi, 1961, P.132-135; Anjum, T: Chishtia Silsilah and the Delhi sultanate, A Study of their Relationship during 13<sup>th</sup> and 14<sup>th</sup> Centuries, Quaid –i- Azam University, Islamabad, Pakistan, 2005, P. 169, 179; Syros, V.: State failure successful leadership in Medieval India, Studies in History, Vol. 37, Jawaharlal Nehru University, 2021, P. 8.

(46) Barani.: The Fatawa –i- Jahanadari of Zia Ud-din Barni, Trans: Afsar Afzal Ud-din, with Introduction and Notes, Doctoral Dissertation, School of oriental and African Studies, London, 1955, P. cxvi-cxvii.

(٤٧) ترجمة وتحقيق: أفسر سليم خان، ونشره مرة أخرى المؤرخ الهندي: محمد حبيب بالتعاون مع أفسر خان، تحت عنه ان:

Mohammed Habib and Afsar Salim Khan: The Political Theory of the Delhi Sultanate, وهي النسخة من كتاب فتاوى جهانداري سوف نعتمد عليها في الدراسة. (Allaḥabad, Delhi, 1961).

وكتاب "افتاوى جهانداري" من أهم مؤلفات المؤرخ ضياء الدين برني، وهو يُعدّ من كتب الفقه السياسي، دونه برني لتوضيح النظريات السياسية إبان فترة حكم سلاطين دهلي. للمزيد حول الكتاب راجع صاحب عالم الأعظمي الندوي: دور العلماء والمؤرخين في نقل النظريات السياسية الساسانية إلى الهند في عصر سلطنة دهلي: كتاب الندوي: دور العلماء والمؤرخين في نقل النظريات السياسية الساسانية إلى الهند في عصر سلطنة دهلي: كتاب فتاوى جهانداري نموذجًا، نشر في: 3. Journal of Islamic Ethics, 2, (2018), P. 3.

(48) Barani: fatawa-i- Jahandari, P. 46.

(٤٩) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٤٢-٤؟

Barani: fatawa-i- Jahandari, P. 46.

- (۵۰) برنی: تاریخ فیروز شاهی، ص۲۹۰.
- (51) Barani: fatawa-i- Jahandari, P. 46.
- (٥٢) البخارى (أبي عبدالله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، ت٥٦٦ه/٩٨٩م): صحيح البخاري، ط١، دار التأصيل، القاهرة، ٢٠١٢م، مج١، ص٢٠٥.
- (53) Barani: fatawa-i- Jahandari, P. 47.
- (54) Barani: fatawa-i- Jahandari, P. 48.
- (55) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 54.
- (٥٦) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٢٩١.
- (٥٧) فقي إطار السياسة الدينية لسلاطين دهلي، تجدر الإشارة إلى اهتمامهم البالغ بالمسائل الفقهية، وحرصهم على التشاور مع القضاة والفقهاء والعلماء، والاستنارة بآرائهم وفتاو اهم فيما يتعلق بالقضايا ذات الصلة بالأحكام الشرعية في الشؤون السياسية والإدارية والاجتماعية والدينية. للمزيد من المعلومات حول حرص سلاطين دهلي على مجالسة القضاة والفقهاء في مجالس الحكم وحلقات الدرس، بل وحتى في حملاتهم العسكرية، بهدف التشاور وتبادل الرأي في المسائل الفقهية المرتبطة بالشؤون السياسية والدينية، يُمكن الرجوع إلى: العمري: مسالك الأبصار، ٣٦، ص٦٦، ٢٨، القلقشندي (أبو العباس أحمد بن علي، ت ٢١٨هـ/١٥ ٢م): صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تقديم فوزى محمد أمين، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ٢٠٠٥م، ج٥، ص٩٥.
- (٥٨) القاضي مغيث الدين البيانوي: كان من كبار فقهاء المذهب الحنفي في عهد السلطان علاء الدين الخلجي، وقد حظي بمكانة رفيعة لدى السلطان، إذ كان يُقربه إليه، ويخصه بمجالسته، ويدعوه إلى مائدة طسنة ه، ويحسن الظن به دون غيره من العلماء. كما كان السلطان يستشيره في كثير أمور السلطنة ويعمل بنصائحه وتوجيهاته. فخر الدين الحسنى: نزهة الخواطر، ج٢، ص٢١٣-٢١٣.
- (٥٩) للمزيد حول الحوار الذي دار بين السلطان علاء الدين والقاضي مغيث انظر برني: تاريخ فيروز شهي، ص١٩٠-٢٩١.
- (٦٠) المهروي (نظام الدين أحمد بخشــــى، ت٣٠٠١ه/١٥٩٤م): طبقات أكبري، ترجمة: عبد القادر الشــــاذلي، المهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٥م، ج١، ص١٣٤-١٣٥.
  - (٦١) عبد الحي فخر الدين الحسني: نزهة الخواطر، ج٢، ص٢١٢.
    - (ُ٦٢) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص١٩١.
    - (٦٣) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٢٩١.
- (٢٤) إقليم الكُجْرَات: يقع بأرض الدكن على الساحل الغربي للهند، ويمتد من شمالي نهر نربدا إلى كج وكاتهيا، ويضم الإقليم ثلاث عشرة مدينة، تُعدّ مدينة سومنات أبرزها وأكثرها أهمية. وقد استقل إقليم الكجرات نهائيًا عن سلطنة

دهلي سنة ٩٩٧ه/١٩٩١م. وحديثًا تُعد مدينة كُجْرَات قاعدة مديرية باسمها في ولاية البنجاب. للمزيد انظر: أبو الفدا(عماد الدين إسماعيل بن علي، ت٢٣٧ه/١٣٦٢م): تقويم البلدان، دار صادر، بيروت، (د.ت)، ص٣٥٧ الفدا(عماد الدين إسماعيل بن علي، ت٢٩٧ه/١٩٣٦م): تقويم البلدان، دار صادر، بيروت، (د.ت)، ص٣٥٠ العمري: مسالك الأبسرات الكافر وج، ص ٢١؛ كليفور دبوزورث: الأسرات الحاكمة في التاريخ الإسلامي، دراسة في التاريخ والأنساب، ترجمة: حسين على اللبودي، مراجعة: سليمان إبر اهيم العسكري، ط٢، مؤسسة الشراع العربي، الكويت، ١٩٩٥م، ص ٢٧-٢٧١؛ معين الدين الندوي: معجم الأمكنة التي لها ذكر في نزهة الخواطر، جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، دكن، ١٩٣٤م، ص ٤٠ دكرها البيروني باسم "كزرات"، تحقيق ما للهند، ص ٢٠١؟

Lal, Kishori Saran.: History of the Khaljis A. D 1290 – 1320, Visva Bharati Library, Delhi, 1980, P. 81.

(65) Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, A History of Gujarat from 1298 to 1442, London, 1963, P. 66-67

(٦٦) كان أهل الهند عامة يتمذهبون بمذهب أبي حنيفة. العمري: مسالك الأبصار، ج٣، ص٥٠.

(۱۷۷) برنی: تاریخ فیروز شاهی، ص۲۹۰.

(٦٨) عصامي (عز الدين بن عبد الملك عصامي، ت٥١٥٧ه/١٣٥١م): فتوحات السلاطين يا شاهنامه ي هند، تصحيح أوشا، مدراس، ١٩٤٨م، ص٥١٥.

(٦٩) الجاينية: أسس هذه الطائفة الدينية ماهويرا سنة ٠٩٠ ق.م، وأطلق على مؤسسها "جينا" وتعني المتغلب، ومن هذه التسمية جاء اسم هذه الطائفة الجاينية. أحمد شلبي: أديان الهند الكبرى، الهندوسية والجينية والبوذية، ط١١، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ٢٠٠٠م، ج٤، ص١٣١.

(٧٠) حبيب عرفان: الهند في العصور الوسطى، ترجمة أحمد العباسي، ط١، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، أبو ظبي، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٤م، ص١١٦٠

(٧١) ومن الجدير بالذكر في هذا الصدد أن الهندوس رجالًا ونساءً كانوا يشاركون المسلمين في احتفالهم بليلة النصف من شعبان. للمزيد من التفاصيل انظر: عفيف (شمس سراج عفيف، ت٥٩٧٠/١٥): تاريخ فيروز شاهي، تصحيح: مولوي ولايت حسين، طبعة كلكتا، ١٨٩٠م، ص٣٦٦.

(72) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, (1191-1526), Delhi, 1990, P. 156.

(٧٣) ابن بطوطة: تحفة النظار ، ج٣، ص١٠٠٠

(٧٤) عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص٣٨٠.

(٧٥) كانت هناك عوامل وراء آقدام النساء على حرق أنفسهن، إذ كانت المرأة منهن تجد في هذا الأمر مفرًا من المصير المشؤوم الذي كان ينتظرها بعد وفاة زوجها، حيث كانت تُجبر أن تنام على الأرض، وتأكل وجبة واحدة في اليوم بدون لحم أو ملح أو عسل، كما أنها كانت تُحرم من ارتداء الملابس الملونة والحلي، ولا تستخدم العطور، واحيانًا تجبر على حلق شعرها، كما كان الناس يخافون من الأرامل، ويعتبرونهم نذير شؤم، كما لا يسمح لهن بحضور الاحتفالات.

Basham, L. A.: The wonder That was India, A survey of the Bistory and Culture of the Indian sub- continent before the coming of the Muslims, Delhi, 1981, p. 188.

(٧٦) المسعودي: مروج الذهب، ج١، ص١٣٨؛ البيروني: تحقيق ما للهند من مقولة، ص٤٨٠.

(۷۷) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٠.

(78) Prasad, Ishwari: History of Medieval India, Allahabad, 1933, P. 118; Bindu.: Status of Women during Sultanate Eral 206 - 1526 AD, International Journal of Innovative Social Science, Vol.2, 2015, P. 93; Aliya, Hasan.: Socio – Cultural, P.52.

(٧٩) وفاء محمود: تاريخ الفرق والمذاهب الإسلامية، ص١٦٢؛

Bushre Abbasi: Women and high Culture during the Sultanate Period, Aligarh Muslim University, India, p.172.

(80) Nilakaqnta Sastri: Advanced History of India, Allied Publishers Private, Delhi, 1970, , P. 378.

(١٨) للمزيد حول فضائل السلطان فيروز شاه في العدل والنقوى والورع ومراعاة الشريعة الإسلامية انظرُ: برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٥٣٨، ٥٤٨، ٥٤٨، ٥٥١، ٥٥١، ٥٥١، علم الأعظمي الندوي و العنود فهد العتيبي: العلم والثقافة في الهند زمن السُلطان فيروز شاه تغلق، دراسة تاريخية في ضوء المصادر المعاصرة، ط١، دار المكتب العربي للمعارف، ٢٠٢٠م، ص٤٦-٤١.

(82) Sultan Firoz shah: "Futuhat –I firoz shahi", P.377.

- (83) Sultan Firoz shah: "Futuhat –I firoz shahi", P.380; Burton, S.: Ahistory of India, Second Edition, United King Dom, 2010, P. 145; Prasad, I: History of Medieval India, P. 118.
- (84) Eaton, Richard: India 's Islamic Traditions 711-1750, New Delhi, 2003, P. 87.
  - (۸۵) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۲۸۲-۳۸۳.
  - (٨٦) عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص٣٨٣-٣٨٤.
- (٨٧) الجيتل: عملة استحدثت في عهد السلطان النتمش بدلا من العملة القديمة الدهليوال، وهي تزن ما يعادل ٣,٥ جرام فضة و ٤٨ جيتل تعادل واحد تنكة فضية.
- Khan: Historical dictionary of medieval India, King dom, 2008, P. 82.
- (٨٨) مؤلف مجهول: سيرة فيروز شاهي، نسخة مصورة ومطبوعة، مكتبة خدا بخش الشرقية، بتنه، ١٩٩٩م، ص١٢٥. ص١٢٥ انظر أيضًا الماوردي: الأحكام السلطانية، ص٢٢٣.
- (٨٩) عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص٣٨٣. وبما أن النتكة كانت تقدر بــــ ٨ دراهم، فإن النسبة الضريبية المقررة من قبل سلاطين دلهي بتحويل التنكة الهندية إلى الدراهم = ٣٢٠ : ١٦٠ : ٨٠ در هماً. محمود مرعي خلاف: التاريخ السياسي والإداري للمسلمين في الهند، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ٢٠١٩م، ص١٦٢.
- (90) Srivastava, A, L: The Sultanate of Delhi, 711- 1526, Agra, 1966, P.135; Ikram: Muslim Civilization in India, New York, 1964, P. 96.
- (91) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P. 377-380.
- (92) Elliot, H. M. & Dowson, J.: The History of India as Told by Its own Historians, Vol. III, London, 1871, P. 386.
- (93) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.377.
  - (٩٤) بيتر جاكسون: سلطنة دلهي، ص٢٥٤-٢٥٧.
- (95) Prasad, I: Ashort History of Musliem rule in India from the conquest of Islam the death of Aurangzeb, Allah Abad, 1931, P. 157.
- (96) Sultan Firoz shah: "Futuhat –I firoz shahi", P.380.
- (٩٧) بلغ من تكريم السلطان علاء الدين لحاكم الديوكير الهندوسي، بعد قبوله دفع الجزية، أن أعاده إلى منصبه حاكمًا عليها، فسار في نهجه كأحد التابعين، مظهرًا الولاء والطاعة على الدوام. الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٢١٠ ٣٤٣.
- (98) Hasan Nizami: Taj ul Ma- asir, P. 226.
- (٩٩) السيهرندي (أحمد بن عبد الله، ت ٨٣٨ه/٤٣٤ ام): تاريخ مبارك شاهي، تصحيح هدايت حسن، تهران ٢٠٠٣م، ص ١٤٧
- (100) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 55.
- (101) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 57.
- (۱۰۲) الساداتي: تاريخ المسلمين في شبه القارة الهندية وحضارتهم، مكتبة الأداب، القاهرة، ۱۹۹۷م، ج۱، ص۲۰۲- ٢٥٣؛ ياسر المشهداني: من مكونات العلاقات العربية الهندية، كلية التربية، جامعة الموصل، العراق، (د.ت)، ص١٥٣؛ ياسر المشهداني أحد إنكار دور الهندوس الإداري منذ العصر الغزنوي، فقد استخدمهم الغزنويون على نطاق واسع في وظائف الدولة الإدارية، حتى اصطبغت الدولة الغزنوية بالصبغة الهندوسية؛ بالإضافة إلى الأمراء والحكاد المند دارية على الله مقال دفع الحربة الدولة الغزنوية بالصبغة الهندوسية؛ منتصف القرن، ١٥٥٠، ١٥٠ والحداد المناه د، الذي تربية الدولة المناه د، الدولة الدولة المناه دارية الدولة المناه دارية الدولة المناه دارية المناه دارية الدولة المناه دارية دارية المناه دارية المناه دارية المناه دارية دارية دارية المناه دارية داري
- والحكام الهنود، الذين حكموا بلادهم مقابل دفع الجزية للدولة، وقد ظل هذا الوضع قائمًا حتى منتصف القرن ١٥٥١٠م. حسن أحمد محمود: الإسلام والحضارة العربية في آسيا الوسطي بين الفتحين العربي والتركي، دار الفكر العربي، القاهرة ، ٢٠٠٨م، ص٢١٣.
  - (١٠٣) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٠.
  - (١٠٤) حبيب عرفان: الهند في العصور الوسطى، ص١١٦.
- (105) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 57.
  - (١٠٦) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٥٥٠؛ بيتر جاكسون: سلطنة دهلي، ص٤٨٦.
- (۱۰۷) قطب الدين أبيك: أول سلاطين دولة المماليك في دهلي، كان مملوكا لقاضي نيسابور فخر الدين عبد العزيز، الذي أدبه فأحسن تأديبه، و علمه علوم الدين والفروسية، ثم بيع بعد ذلك لأحد تجار الرقيق، فنقله إلى غزنة، فاشتراه الذي أدبه فأحسن تأديبه، و علمه علوم الدين والفروسية، ثم بيع بعد ذلك لأحد تجار الرقيق، فنقله إلى غزنة، فاشتراه السلطان شهاب الدين الغوري ملك غزنة وخراسان، وحينما لمس فيه الشجاعة والذكاء جعله أميرًا على الجيش سنة ١٩٥٥/١٩ م، إلى أن تُوفي شهاب الدين، وتولى ابن أخيه غياث الدين محمد بن سام، الذي أعتقه وولاه على دهلي سنة ١٢٠٥/٥٦٥ م، ابن الأثير (عز الدين أبو الحسن على بن محمد بن محمد عبد الكريم الجزري، ت٣٥/١٢٣ م): الكامل في التاريخ، تحقيق محمد يوسف الدقاق. ط٤، دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان, ٢٠٠٠م، ج١، ص٣٠٣-٣٠٤ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، الدقاق. ط٤، دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان, ٢٠٠٠م، ج١، ص٣٠٣-٣٠٤ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣،

ص ۱۲-۱۲۱؟ السيهرندي: تاريخ مبارك شياهي، ص ۱۰-۱۲۱؛ خواندامير (غياث الدين محمد بن همام الدين، تا ۱۶هه/ ۱۳۳۵م): حبيب السير في أخبار أفراد البشر، طبعة طهران، ۱۳۳۳ه.ش، مج۲، ص ۱۱۱؛ فرشته (محمد قاسم هندو شياه، ت ۱۰ ۱۰/۲۰۱۹م): تاريخ فرشته، تصحيح: محمد رضيا نصيري أصفهان، ۱۳۸۷ش، ج۱، ص ۱۳۵۵م ۱۳۸۰ الله عمر ۱۳۸۰ الله وي: طبقات أكبري، ج۱، ص ۲۵-۵۰؛

Hasan Nizami.: Taj ul ma- asir, P. 237; Lane- Pool.: Medieval India, P. 65- 66; Habibullah, A.: The foundation of Muslim rule of India, A history establishment and progress of the turkish sultanate of Delhi 1206 – 1290, Allah Abad, 1961, P.89.

(108) Prasad, I: Ashort History of Musliem Rule in India, P.75.

- (۱۰۹) الجوزجاني (أبو عمر منهاج الدين عثمان، ت خلال القرن السابع الهجري/۱۳م): طبقات ناصـــري، ترجمة: عفاف السيد زيدان وملكة على التركي، ط١، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ١٦٠٧م، ج١، ص٦٦٨.
- (١١٠) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٦٦؛ عصام عبد الرؤوف: الدول الإسلامية المستقلة في الشرق، دار الفكر العربي، (د.ت)، ص٣٦٧؛ الساداتي: تاريخ المسلمين، ج١، ص٣٦١؛ محمود مرعي: التاريخ السياسي، ص١٦١.

(١١١) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٢٤-١٢٤.

- (١١٢) كان راجات الهندوس يستغلون الاضطرابات السياسية في دلهي عند وفاة سلطان قوي ويقودون جيوشهم لانتزاع بعض المدن من السلطنة، حيث كانت مدينة ريناتنبور الواقعة جنوب دلهي محل صراع عنيف بين السلطنة وراجات هضبة الدكن، لما يقرب من قرن، حتى نجح في نهاية الأمر السلطان علاء الدين في عهد عمه جلال الدين من اقتحام هضبة الدكن سنة ١٩٦١م/ ٢٩١م، وتدمير القوة الهندوسية بها. الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١١٧، محمد صبحي محمد إبراهيم نجم: المؤسسات العلمية في عصر سلطنة دهلي، رسالة ماجستير، كلية الأداب، جامعة القاهرة، ٢٠١٧م، ص١٩٦.
- (113) Kulke, C, and Rothermund, D.: History of India, Routledge, 3<sup>rd</sup> edition, London, and New Yourk, 2002, P. 162.

(114) Khan: Historical dictionary of medieval India, P. 38.

- (١١٥) العمري: مســالك الأبصــــار، ج٣، ص٥٥ ؛ برني: تاريخ فيروز شـــاهي، ص ٣٨٨-٣٨٩؛ الهروي: طُبقاتُ أكبري، ج١، ص١٢٥، ٤٩.
  - (١١٦) الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٤٨، ١٤٩.
    - (۱۱۷) برنتي: تاريخ فيروز شاهي، ص۲۷، ۲۷۰.

(118) Khan: Historical dictionary of medieval India, P.109.

(۱۱۹) بيتر جاكسون: سلطنة دهلي، ص٤٨٧.

- (۱۲۰) خسرو شاه: أمير من أصول هندوسية، اعتنق الإسلام قبيل تولي حكم السلطنة، تمكن من قتل السلطان قطب الدين الخَلْجي سنة ۱۳۲۰/۱۳۲۰م، ونصب نفسه سلطانًا بدلًا منه، وتلقب بلقب ناصر الدين خسرو شاه، غير أن سلطته لم تدم طويلًا، حيث قتل على يد غياث الدين تُغْلَق شاه. الجوزجاني: طبقات ناصري، ج۱، ص۱۵۸-۱۰۸، سلطته لم تدم طويلًا، حيث قتل على يد غياث الدين تُغْلَق شاه. القواد بن ملوك شاه، تلاعه ۱۵۸۹م): منتخب التواريخ، تصحيح: مولوي أحمد على، تهران، ۱۳۷۹، ج۱، ص۱۱۳۶؛ ۱۱ فرشته: تاريخ فرشته، جلد أول،
- ص٢٣٢؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٥٥١. (١٢٢) أمير خسرو (خسرو بن سيف الدين دهلوي، ت٢٦٥/٥٧٢٦م): تغلق نامه، تهذيب وتحشية سيد هاشمي، طبعة أورنجباد، ١٩٣٣م، ص٤٤؛ برني: تاريخ فيروز شاهي، ص١٤-١١٤؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٣٧-١٣٩ السيهرندي: تاريخ مبارك شهي، ص٨٣؛ بدواني: منتخب التواريخ، مج١، ص١١٤ عصهم عبد الرؤوف: بلاد الهند في العصر
- الإسلامي منذ فجر الإسلام حتى الغزو التيموري، عالم الكتب، القاهرة، ١٩٨٠م، ص٤٠. (١٢٣) أمير خسـرو: تغلق نامه، ص٤١؛ عصــامي: فتوح الســلاطين، ص٣٨١؛ برني: تاريخ فيروز شــاهي، ص ٢٣٤ـ٢٠٤؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٦٢-١٦٤.

(124) Prasad, I: Ashort History of Musliem Rule in India, P.145.

- (١٢٥) سيوستان: من أشهر مدن إقليم تهته، تقع غربي نهر مهران، شمال مدينة حيدر آباد، وكانت من الأقاليم التابعة للسلطان محمد تغلق. توجد بها عين جارية يستشفى بها الوثنيون الهندوس ويعبدونها، بينها وبين مُلْتان مسيرة عشرة أيام. وتُعرف اليوم باسم (سيوهن). ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٢٤٨؛ العمري: مسالك الأبصار، ج٣، ص٣٥، الحميري: الروض المعطار، ص٣٦٥؛ عبد الله مبشر الطرازي: موسوعة التاريخ الإسلامي لبلاد السند والبنجاب، ج٢، ص٢٧٨.
  - (١٢٦) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٨١.

(127) Ikram: Muslim Civilization in India, P. 73.

- (۱۲۸) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص١٥٥.
- (١٢٩) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٢٢٨.

(١٣٠) خان جهان: كان أول وزير السلطان فيروز شاه، وكان قبل ذلك هندوسيًا ثم اعتنق الإسلام في عهد السلطان محمد تغلق. ورغم إسلامه ظل خان جهان محتفظًا بولائه للهندوس، واستمر في أداء مهامه كوزير، ورغم أنه كان أميًا لا يعرف القراءة والكتابة، إلا أنه كان ذا فطنة وحكمة وذكاء، أسهم في تنظيم شوون البلاد، وفتح القلاع والحصون، وضم إقليم البنغال إلى السلطنة، وتوفي في سنة ١٩٠٥/١٩٦٩م. عفيف: تاريخ فيروز شاهي، والحصون، وضم إعبد الحي الحسني: الهند في العهد الإسلامي، دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ١٩٧٣م، ص٢٤٢؟

Anthony Welch: A Medieval Center of Learning in India: The Hauz Khas Madrasa in Delhi, Muqarnas, Vol. 13, 1996, P. 170; Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, Master Dissertation, Aligarh Muslim University, Aligarh, India, 2011, P. 53, 72.

(۱۳۱) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۵۷،۲۲۳ ۲۲۶؛

Kulke, H; Rothermund, D.: A History of India, P.167.

(۱۳۲) الأمير محمد أو الأمير الشهيد: هو الابن الأكبر والأقرب للسلطان بلبن. كان حاكمًا على بلاد السند والمُلْتان، وقد استشهد في حروبه مع المغول سنة ٦٨٣ (١٨٥ م، بعدما أبدى شجاعة فائقة في قتالهم والتصدي لهجماتهم. وكانت وفاته في حياة أبيه، الذي ألمت به فاجعة كبرى عندما بلغه خبر استشهاد ابنه الأكبر. عصامي: فتوح السلطين، ص١٧١، ١٧٧، ١٧٧؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٢٠؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٢٠٠؛ فخر الدين الحسنى: نزهة الخواطر، ج١، ص٢٠٠.

(١٣٣) المُلْتان (Multan): هي قاعدة بلاد السند، تقع ضمن إقليم البنجاب على الضفة اليمنى لنهر السند، فتحها المسلمون في فتوحاتهم الأولى للسند على يد القائد العربي محمد بن القاسم سنة ٤ ٩٥/١٢/٩م، بعد أن قطع المياه عن المدينة. ويزعم البعض أنه أسر ستة آلاف كاهن من كهنة معبد المُلْتان. وسُميت بالمُلْتان نسبة إلى صنم كبير، كانت تعظمه الهنود، ومدينة المُلْتان الأن إحدى محافظات دولة باكستان. الإدريسي (أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله، ت١ ٢٥٥/٥٥ ١ م): نز هة المشتاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ١٩٩٤م، ج١، ص١٧٥؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٨٨؛ أبو الحسن علي الندوي: المسلمون في الهند، ط١، دار ابن كثير، دمشق، ١٩٩٩م، ص١٠١؛ معين الدين: معجم الأمكنة، ص١٥؛ عبد الله مبشر الطرازي: موسوعة السند والبنجاب، ج٢، ص٢٨٤-٢٨٤ معين الدين: معجم الأمكنة، ص٢٥؛ عبد الله مبشر الطرازي: موسوعة السند والبنجاب، ج٢، ص٢٨٤-٢٨٤ كريسات Cunningham, A.: Ancient Geography of India, London, 1918, P. 230, 240-241.

(۱۳٤) عصامى: فتوح السلاطين، ص١٧١، ١٨٠، ١٨١.

(١٣٥) مثّلت الممالك الهندوسية، ولا سيما الواقعة منها على الحدود الشمالية، مصدر تهديد دائم اسلاطين دهلي، إذ كانت تثير القلاقل وتشكل خطرًا حقيقيًا على استقرار دولتهم. ومن هذه الممالك مملكة "شيتور"، التي أعلنت العصيان والتمرد على السلطان علاء الدين الخلجي، مما اضطره إلى قيادة جيشه بنفسه لتأديبها، وانتهى الأمر بسيطرته عليها سنة ٢٠٧ه/١٠٦م. كما استطاع هذا السلطان، في سياق حملاته التوسعية من إخضاع مملكة "ديوكير" الهندوسية سنة ٢٠٧ه/١٠٦م.

Amir khusru: Khazain ul futuh, Trans by: Dawson, G., in The History India, Vol. III, 1871, P. 77, 78; Rekha Pande: Succession to the throne in The Delhi Sultante, some Observation, Proceedings of the Indian History Congress, Vol. 47, Vol. 1, 1986. P. 249. للمزيد حول خطر الممالك الهندوسية على سلطنة دهلي انظر: الجوزجاني: طبقات ناصري، ج٢، ص٢٤؛ خ٢، ص١٨٤-١٨٣.

(136) Eaton, Richard: India 's Islamic Traditions, P. 87.

(١٣٧) لم يكن للهندوس علم بالحيل الحربية، ولا خبرة بشوون القتال المنظم، ولم يسبق لهم أن شهدوا معركة أو خاضوا حربًا حقيقية. برني: تاريخ فيروز شاهي، ص١٦٤.

(۱۳۸) برنی: تاریخ فیروز شاهی، ص۸۲، ۶۹۱-۲۹۱.

(139) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 66.

انظر: الملحق رقم (١) و (٢) بملاحق الدراسة.

(٠٤٠) وقد عبر برني، وهو أحد المؤرخين المعاصرين لسلطنة دهلي، عن هذا التوجه بوضوح، حين حرض السلطة على شـن حملات سلب ونهب في عمق المناطق الهندوسية، تاريخ فيروز شـاهي، ص٥٠-٥١. انظر أيضًا الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٢٦٦، ٢٧٨؛ نفسه، ج٢، ص٢١، ٤٠، ٤٣.

(141) Habib, Irfan: Econmic history of the Delhi Sultanate, the Indian Historical Review, Vol. IV, N. 4, 1977, P.295.

(٢٤٢) ظهر المغول في المنطقة التي تعرف الأن باسم أفغانستان، بوصفهم ورثةً للتقاليد الإمبر اطورية المغولية العريقة. وقد اتخذوا من إقليم السند قاعدةً لانطلاقهم، فكانوا بين الحين والأخريتوغلون في عمق أراضي سلطنة دهلي، حتى بلغوا أبواب عاصمتها. وتعود أولى محاولتهم للتوغل في أراضي السلطنة إلى عهد السلطان "بهرم شاه" سنة ٣٦٩/١٥م، لتشكل هذه الحملة بداية سلسلة طويلة من الحروب العسكرية بين الطرفين، استمرت شاه" سنة ٣٦٩م/١٥م،

حتى ما بعد اجتياح تيمور لنك لمدينة دهلي سـنة ١٠٨ه/١٣٩٨م. برني: تاريخ فيروز شــاهي، ص٠٤٠، ٤٩١؛ السـيهرندي: تاريخ مبارك شـاهي، ص١٤٠، ١٢٧؛ ويلز جونيور: العالم من ١٤٥٠م حتى ١٧٠٠م، ترجمة خلود الخطيب، مراجعة أحمد خريس، ط١، هيئة أبوظبي للسـياحة والثقافة، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٣م، ص٢٠٤بيتر جاكسون: سلطنة دلهي، ص١٩٦، ٢٣١؛

Mahdi, H.: The Rise and fall of Muhammed Bin Tughluq, London, 1938, P. 13, 14; Smith, V. A: The Oxford history of India from the earliest Times to the end of 1911, Oxford University Press, London, 1919, P. 239, 240; Stephen Blake: Shahjahanabad the sovereign city in Mughal India, 1639-1739, Cambridge, New York, 1991. P.10, 11. الم تنته تهديدات المغول للهند مع الغزوات الأولى لجنكيز خان في بدايات القرن الثالث عشر، بل استمرت طوال القرنين الثالث عشر والرابع عشر الميلاديين.

Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 63.

(۱٤٤) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٨٤

Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 57

- (145) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 63, 70.
- (146) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 64.
- (147) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 67.

(۱٤۸) برنی: تاریخ فیروز شاهی، ص۸۳، ۹۱، ۱۸۲، ۱۸۳.

(ُ ٤٩) للمزيد انظر الجوزجاني: طبقات ناصري، ج٢، ص٨٨، ٨٩؛ عصامي: فتوح السلاطين، ص٦٠٦؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣, ص٢٠١، ٢٠٩.

(١٥٠) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣, ص٩٧، ١٦٦، ١٨٤، ١٨٦، ١٩٣، ٢٢٨؛ ج٤، ص١١، ١٤.

(151) Nossov, K and Delf, B.: Indian Castles 1206 – 1526, the Rise and Fall of the Delhi Sultanate, Osprey Publising, United States of America, 2006, Indian Castles, P. 14.

- (١٥٢) قلعة غواليور أو كواليور: هي حصن قديم يقع على قمة جبل يبلغ ارتفاعه ٢٠٠ قدم، كانت تستخدم كسجن من جانب السلاطين المسلمين. يحدها من الشمال نهر جمبل ومن الشرق مديرية جهانسي ومن الجنوب ولاية بهوبال وغربا ولاية جهالور. تُعد هذه المدينة أحد معاقل الهندوس، وأهم الحصون المنيعة، كونها تقع على جبل شاهق. ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، هامش ٢٢، ص٢٣١؛ عبد الحي الحسني: الهند في العهد الإسلامي، مراجعه وتقديم أبو الحسن على الحسني الندوي: معجم الأمكنة، ص٧٤. وقد خضعت غواليور لسلطنة دهلي منذ عهد السلطان قطب الدين أيبك سنة ٧٩٥ه/١٢٠٠م، ثم استعادها الهندوس بعد وفاته، غير أن المدينة ما البثت سنة ٢٣٠ه/١٢٣٣م، أن سقطت بيد السلطان التُتمش بعد حصار دام أحد عشر شهرًا. الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٧٥٩، ٢٢٥.
  - (١٥٣) أبن بطوطة: تُحفة النظار، ج٣, ص١٣٣، ١٣٦.
    - (١٥٤) العمري: مسالك الأبصار، ج٣، ص٦٩.
  - (١٥٥) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٢١٢؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٠٦.
- (156) Spahic Omer: Rationalizing the Phenomenon of converting Hindu Temples, journal of Islam in Asia, 1970, P. 171.
- (157) Burton, J: Indian Islamic Architecture, forms Typologies, Sites and Monuments, edited by George Michell, Leiden Brill, Boston, 2008, P. 4.
- (١٥٨) شـــيلاً بلير وجونـاثـان بلوم: الفن والعمـارة الإســــلاميـة ١٢٥٠ـ١٨٠٠م، ترجمـة: وفـاًء زين الدين، طـ١، هيئـة أبوظبي للسياحـة والثقافـة، دار الكتب الوطنيـة، أبوظبي، الإمارات العربيـة المتحدة، ٢٠١٢م، ص١٦٣.
  - (١٥٩) شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣.

(160) Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, P. 36.

- (١٦١) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٠٠٠.
- (١٦٢) شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣.
- (163) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, Contested Sites on Indias Deccan Plateau, 1300 -1600, Oford University Press, Oxford, 2017, P. 18.
- (164) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 62-63.
- (١٦٥) هو الشيخ محمد بن الحسن النيسابوري، الشيخ الفاضل صدر الدين محمد بن الحسن النظامي النيسابوري، المعروف بالدهلوي، من أبرز المؤرخين في مجال التاريخ و السير. وُلد ونشا في نيسابور، وتلقى علومه على يد أعلام عصره، ثم ارتحل إلى دهلي في عهد السلطان قطب الدين أيبك. وهناك ألف كتابه الشهير المعروف بـ "تاج

المـآثر"، وهو مؤلف تـاريخي يتنــاول تــاريخ الهنــد في الفترة الممتــدة من ســـنـــة ١١٩١/٥٥٨٧م إلى ســـنــة ١٢١٧/٦١٤م، وتُوفي نظامي في عهد سـلطان دهلي شـمس الدين التتمش. للمزيد من المعلومات انظر: عبد الحي: نزهة الخواطر، ج١، ص١١٩.

(١٦٦) لم يتمكّن الباحّث من الحصول على النسخة الفارسية الأصلية لكتاب "تاج المآثر" لحسن نظامي، ولذلك اعتمدنا على النسخة الإنجليزية والمنقولة عن الفارسية، والتي أعدّها المستشرق جون داوسون. ويكرَّس هذا الكتاب في جو هره لعرض تاريخ الهند إبّان عهد السلطان قطب الدين أيبك، ثم عهد خلفه "شمس الدين التنمش".

(167) Hasan Nizami: Tai ul Ma- asir, P. 217-213- 231.

(١٦٨) سَامَانَه: مدينة هندية في ولاية مهاراجه، بناها المسلمون. معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٣٠.

(179) كو هرام أو كهوكهران: من القبائل الهندوسية التي كانت تقطن الاهور، وأعلنت عصيانها وتمردها على المسلمين، وامتنعوا عن دفع الخراج على عهد السلطان قطب الدين أيبك. الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٥٥.

(١٧٠) ميرات (ميروت): مدينة كبيرة في الهند، تقع في الشّمال، يوجد بها قلعة حصّينّة تُعد من أقويّ القلاع الهندوسية. معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٥٦.

(۱۷۱) بنارس: تقع في قلب بلاد الهند، تشتهر بكونها عاصمة دينية للوثنيين الهندوس، تقع على الضفة اليسرى من نهر كنكا، لذلك يحج إليها كل سنة جمع غفير من الهندوس ليغتسلوا في نهر كنكا. وتبعد المدينة ٤٧٩ ميلًا عن كلكتا في الشمال، و٥٠ ميلًا عن آله آباد في الشرق. (معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص١٢). وتُعد بنارس من المواقع الحصينة التي استولى عليها السلطان شمس الدين إلتُتُمش. للمزيد انظر:

Prasad, P: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 56-70.

(172) Hasan Nizami: Taj ul Ma-asir, P. 217-219, 231; Lane- Pool.: Medieval India under Mohammedan Rule, P. 53-54; Habibullah, A. B. M.: The Foundation of Muslim rule in India, Lahore, 1945, P. 61.

(173) Hasan Nizami: Taj ul Ma-asir, P. 224; Habibullah, A. B. M.: The Foundation of Muslim Rule in India, P. 62.

(۱۷٤) محمد بن بختيار الخَلْجي، ينتمي إلى بلاد الغور، عُرف بالشجاعة والجلّد والحكمة. كان لشهرته وشجاعته وما حققه من انتصارات عسكرية ذاعت في الأفاق خلال عهد سيده قطب الدين أيبك، أثر كبير في بروز مكانته، إذ تمكن من الاستيلاء على إقليم بيهار، ومنه تقدم إلى إقليم البنغال، فهزم حاكمها "لكشمن" واستولى على مملكته. وقد أقطعه السلطان أيبك بلاد بيهار مكافأة له على انجازاته الحربية. وقد اغتيل ابن بختيار على يد قائد من الخَلْج يدعى "علي مردان" سنة ٢٠٦/٥٦٠م. للمزيد انظر: الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٥٩٨٠؛ خواندامير: حبيب السير مج٢، ص٢١٦-١٦٦، ٢١٦؛ بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص٣٩؛ الهـروي: طبقات أكـبـري، السير مج٢، ص٢١٦-٢١٠؛ فخر الدين الحسني: نزهة الخواطر، ج١، ص١١٨-١١٩؛ الهـ Hasan Nizami: Taj ul Ma-asir, P. 232; Anjum, T: Chishtia Silsilah and the Delhi Sultanate, P.

Hasan Nizami: Taj ul Ma-asir, P. 232; Anjum, T: Chishtia Silsilah and the Delhi Sultanate, P. 151; Alodwan Khalil,: Early Islamic Coinage in north India (800 A.D. To 1500 A.D and its impact in tourism), thesis the Docyor, the Maharaja Sayajirao University of Baroda, vadodara, Gujarat, 2004, P.40.

(۱۷۰) كان إقليم بيهار مركزًا للديانة البوذية إلى جانب الهندوسية، وكانت المعابد البوذية تعتمد في الأصل على دعم الجماعات البوذية من عامة الناس، غير أن هؤلاء قد اندمجوا عبر قرون طويلة في المجتمع الهندوسي، حتى غدا بوذا نفسه يُعبد بوصفه تجسيدًا للإله فيشنو. . Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 58. المراد المباد المباد المباد المباد المباد إلى المباد ا

Habibullah, A. B. M.: The Foundation of Muslim rule in India, P. 69-70.

(177) Habibullah, A. B. M.: The Foundation of Muslim rule in India, P. 70.

(178) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 58.

(179) Habibullah, A. B. M.: The Foundation of Muslim, P. 71-74.

(١٨٠) الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٠٦؛ عصام عبدالرؤوف: الدول الإسلامية المستقلة، ص٣٤٦.

(181) Burton, J.: Indian Islamic Architecture, P. 4.

(١٨٢) لمزيد من الإشــارات حول تدنيس المعابد الهندوسـيةُ وتخريبها وسـلب تماثيلها وصــورها المقدســة بين الُممالكَ الهندوسية المتنازعة، يُمكن الرجوع إلى مقال ريتشارد إيتون:

Eaton, Richard .M.: Temple Desecration, P. 64-66.

(183) Burton, J.: Indian Islamic Architecture, P. 4.

(184) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P.65, 66.

انظر: الملحق رقم (٤) بملاحق الدر اسة.

(١٨٥) فُتحت بلاد السند في أو اخر القرن الأول الهجري سنة ٤٠ ه/٧١٢م، بينما دخل الإسلام بلاد الهند في بداية القرن الخامس الهجري على أيدي السلطان محمود الغزنوي، الذي أصبح سلطانًا على غزْنَة سنة ٩٧/٥٣٨٧ وم، فاستولَّى على سُومنات ونهر واله والكجرات. وتوفي سنة ٢١٥ه/٣٠٠ أم. للمزيد من المعلومات عن إخضاع السلطان محمود للهندوس وتحطيم معابدهم انظر الكرديزي (أبي سعيد عبد الحي بن الضحاك بن محمود الكرديزي، ت٤٤٤٥/١٠٥١م): زين الأخبار، ترجمة عفاف السيد زيدان، المجلس الأعلَى لَلثقافة، القاهرة، ٢٠٠٦م، ص٧٥٦، ٢٦١، ٢٦٨؛ الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٣٦٦-٣٦؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٢٧، ٣٠،

Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 84-85.

(186) Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 428.

(187) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 63, 66.

(188) Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 428.

(189) Sultan Firoz shah: "Futuhat –I firoz shahi", P.381.

(190) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 71-72.

(۱۹۱) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٩٧.

(١٩٢) نذكر من ذلك نصيحة نظام الدين للسلطان كيقباد بالسير لملاقاة أبيه سنة ٦٨٦ه/١٨٧م، على رأس جيش كبير من أجل إغراء الرايات والرانات (زعماء الهندوس) على تقديم الولاء والطاعة له. برني: تاريخ فير وز شـــاهي، ص ١٤١. للمزيد من الإيضاح حولُ تداخل العالمين الإسلامي والسنسكريتي وتغلغل أحدهما في الآخر انظر: Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 57

(193) Lane Pool, S.: Medieval India, P. 68.

(١٩٤) مسجد قوة الإسلام: يُعد من أبرز المعالم الإسلامية في الهند، وقد شيده السلطان قطب الدين أيبك في العاصمة دهلي. وتشير الكتابة المنقوشة على بو ابته الشرقية إلى أنه من أقدم مساجد سلطنة دهلي، إذ يُمثل أو ل مسجد أقيم في الهند عقب استقرار الحكم الإسلامي فيها. كما يذكر النقش أن تشبيده اكتمل في العشرين من شهر ذي القعدة سنة ٤ ٩ ٥ ه / ١٩٧ م. للمزيد من المعلومات حول تصميم المسجد انظر:

Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, P. 23

(195) Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, P. 21.

(196) Burton, J.: Indian Islamic Architecture, forms Typologies, P. 4; Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, P. 21.

(197) Jairazbhoy, R. A.: An Outline of Islamic Architecture, London, 1972, 289; Spahic Omer: Rationalizing the Phenomenon of Converting Hindu Temples in to Mosques Merasionalkan fenomena menukaran Kuil Hindu ke dalam, Journal of Islam in Asia, Vol. 13, No. 2, Decemer 2016, P. 171.

(198) Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, P. 23, 41.

(١٩٩) شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣.

(200) Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, P. 24. (٢٠١) قطب منار: من أقدم المعالم المعمارية الإسلامية في الهند، وتُعد مثالًا رائعًا على الطراز الغوري في البناء،

وهي أطول مئذنة في العالم بأسره، إذ يبلغ أرتفاعها ٥٠٠ قدمًا (أي حوالي ٧٢,٥ مترًا)، وقد بُنيت على هذا الارتَّفاع لمراقبة المعتدين وقد صممت على شكل مخروطي، ويبلغ قطر قاعدتها ١٤ مترًا، لذلك كانت تصعدها الفيلة لضخامة سعتها. كما تُظهر شُرفاتها البارزة، ونقوشها العربية الدقيقة، وتضليعاتها، روعة التباين الطبيعي بين الرخام الأبيض والحجر الرملي الأحمر والأصفر الذي بُنيت منه، مما أضفي عليها رونقًا وتميزًا خاصًا بها، وقد بدأت أعمال بنائها في عهده سنة ٩٩١١م، وتم استكمالها الحقًا في عهود خلفائه. للمزيد انظر: ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١١٢؛ ولي أختر الندوي: الفن المعماري الإسلامي في الهند، بحث ضمن ندوة دور الهند في نشر التراث العربي، تحرير: حفظ الرحمن محمد عمر الإصلاحي، المجلة العربية، وزارة الثقافة و الاعلام، الرباض، ٢٠١١م، ص٣٢٩-٣٣٠.

Lane-Pool.: Medieval India, P. 68.

بناها السلطان محمد بن تُغْلُق. معين الدّين الندوى: معجم الأمكنة، ص ٢٠- ٢١.

(203) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. xxviii.

(204) Satish Grover: The Architectture of India Islamic (727- 1707 A.D), VIKAS Publishing House PVT LTD, New Delhi, 1981, P. ix; Burton, J.: Indian Islamic Architecture, P. 4; Spahic Omer: Rationalizing the Phenomenon, P. 171.

(205) Spahic Omer: Rationalizing the Phenomenon, P. 171.

(٢٠٦) وصل الرحالة المغربي ابن بطوطة إلى سلطنة دهلي سنة ١٣٣٥/١٣٣٥م، ومنها دخل إلى دار الملك، فنال بها الرعاية والإحسان والعطايا الوفيرة من السلطان محمد تغلق، الذي عينه قاضيًا على دهلي، وقد أقام فيها مدة ثماني سنوات، وتقاضى راتبًا سنويًا بلغ اثني عشر ألف دينار في السنة ، بالإضافة إلى ربع خمس قرى. كما أرسله السلطان في سفارة دبلوماسية نيابة عنه إلى ملك الصين، لكن الظروف حالت دون إتمامها، وقد ترك ابن بطوطة الخدمة في دهلي سنة ٢٤٧٥/٥٠٤ م. للمزيد انظر: ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٢٣٤

Prasad, I.: A Short of Muslim Rule in India, P.154-155; Islam, Arshad: the Civilizational role of Isham in the Indian, P. 124.

(۲۰۷) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٩.

- (٢٠٨) مَالُوه: هي مقاطعة كبيرة من الهند الوسطى، تتميز بارتفاع أرضها، وتحدها سلاسل جبال "وندهيا" من جهاتها الأربع، واسمها مالية مُحرف، إذ أن الأصل هو مالُوا (Malwa)، وهي كثيرة الوارد والصادر، ولها قرى وعمارات. الإدريسي: نُزهة المشتاق في اختراق الأفاق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ٢٠٠٢م، مج١، ص١٩٤ العمري: مسالك الأبصار، ج٣، ص٣٩ سيد رضوان علي: تعريف مدن الهند وتحديدها الواردة في كتاب فتوح البلدان للبلاذري، مجلة العصور، العدد ١٣٧-٩٤، مج٢، دار المريخ، لندن، ١٩٨٧م، ص١٤٤ معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٤٩.
  - (٢٠٩) معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٤٩.
  - (٢١٠) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٢٢٦؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٦٩.
- (٢١١) أُجِين: تقع في في المناطق الجبلية في ولاية مدهيا برديش بوسط الهند، تم تحريف الاسم من جانب العرب إلى أزين. ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص٢٣؛ سيد رضوان على: تعريف مدن الهند، ص٤٣ ١-٤٤.
- (٢١٢) أجمير: مدينة قديمة في الهند، ذات سور مبني بالحجارة، تقع في منحدر كبير الصخور إلى الجنوب الغربي من دلهي. معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٠.
  - (٢١٣) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٦٢٦؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٦٩.
    - (٢١٤) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٦٢٦.
  - (٥١٠) بكرماجيت: راجى هندوكي حكم الهند قديمًا، وله تقويم باسمه، مازال مستعملًا حتى الآن في الهند.
- (٢١٦) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٢٦٦؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٦٩؛ روميش تشاندر دات: حضارة الهند، التاريخ الحضاري والثقافي والسياسي، ترجمة فريق أقرأ، مكتبة الملك فهد، الرياض، ٢٠١١م، ص٧٨١.
- (217) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 66.
- (٢١٨) حصن رنثانبور(Ranthambhor) أو رنتنهبور: يقع في ولاية راجستان (Rajasthan) على بعد ١٩ كيلومترًا شمال شرق ساواي مادهوبور. تحيط بهذا الحصن الغابات الكثيفة. للمزيد انظر:

Nossov, K., Delf, D.: Indian Castles, P. 59.

(٢١٩) جهاين: تقع بالقرب من مدينة رنثانبور. الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١١١.

(ُ٢٢٠) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٢٧٢؛ بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص١٣١؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٢١؛ المروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٢١؛

Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 34-35.

(٢٢١) مدينة كره: تقع بالقرب من مدينة الله آباد في حوض نهر الغانج الأوسط.

Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 63.

(222) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 63.

(۲۲۳) فرشته: تاریخ فرشته، ج۱، ص۳۳۰.

(224) Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 44.

(۲۲۵) برنی: تاریخ فیروز شاهی، ص۲۲۰.

(٢٢٦) المهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١١٠-١١٧؛ فرشته: تاريخ فرشته، ج١، ص٥٣٥؛

Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 44-45.

(٢٢٧) بدوان: كانت تتبع سلطنة دهلي حسب المصادر المنقوشة منذ عهد السلطان التتمش، الذي قام بإخضاعها سنة ١٢٢٥/٢٢٥م. وكانت مأهولة بأكثر أقوام الهندوس عنادًا وتمردًا. للمزيد انظر: بيتر جاكسون: سلطنة دلهي، ص١٥٥؛

Prasad, P: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 80-81.

(۲۲۸) الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١١٦-١١٧؛

Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 44-45.

(٢٢٩) أودة: تقع في منطقة الهند الشمالية، يحدها من الشمال ولاية نيبال، ومن الغرب ولاية أكره، ومن الجنوب ولاية آلة آباد، ومن الشرق مقاطعات كوركهبور وبنارس. وكانت قديمًا قاعدة تلك البلاد مدينة تعرف باسم أجودهيا أيودهيا، ونسبة لهذه البلدة سموها أوده. معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٨. وكانت ولاية أودة تخضع لسلطنة دهلي بداية من عهد السلطان إلتتمش، وبعد وفاته أسندت إلى ابنته "رضية". للمزيد انظر: الجوزجاني: طبقات ناصري، ج٢، ص١٩-٢١.

(230) Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 45.

(٢٣١) بلغ من شدة تدين السلطان علاء الدين أنه كان يحُرصٌ حرصًا شديدًا على ألا يترك صلاة الجمعة. بُرني: ُتاريخُ فيروز شاهي، ص٢٩٧.

(٢٣٢) كان راجات الهندوس يستغلون الاضطرابات السياسية في دلهي عند وفاة سلطان قوي ويقودون جيوشهم لانتزاع بعض المدن من السلطنة، حيث كانت مدينة ريثانبور الواقعة جنوب دلهي محل صراع عنيف بين السلطنة وراجات هضبة الدكن، لما يقرب من قرن، حتى نجح في نهاية الأمر السلطان علاء الدين في عهد عمه جلال الدين من اقتحام هضبة الدكن سنة ١٩٦١م/ ١٩٦١م، وتدمير القوة الهندوسية بها. الهروي: طبقات أكبري، ج١٠ ص١٢٧، محمد صبحى: المؤسسات العلمية والثقافية، ص١٩٦٠.

(٢٣٣) راجستان: تقع و لاية راجستان غرب البلاد الهندوسية، وتسمى قديمًا بلاد الراجبوات. محمد بن ناصر العبودي: راجستان بلاد الملوك زيارة وحديث عن المسلمين، ط١، مكتبة الملك فهد، الرياض، ١٩٩٧م، ص٩-١٠. (234) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 64.

(٢٣٥) برني: تاريخ فيروز شاهي، ص ٢٤٠. يبدو أن اتساع حدود سلطنة علاء الدين وكثرة حروبه وانتصاراته، قد أدخلت في نفسه بعض الغرور فتخيل نفسه الإسكندر الأكبر، إلى درجة أنه سك عملة سنة ٦٩٦ه/٢٩٦م دون عليها "إسكندر الثاني يمين الخلافة ناصر أمير المؤمنين. للمزيد من المعلومات حول هذه العملة انظر:

Abdulwalil, K.: Gold and silver coins of Sultanate of Delhi, Hayder Abad, 1974, P. 28-29; Lane Pool: The coins of Sultans of Delhi, London, 1884, P. 38, 39.

(٢٣٦) للمزيد حول الحمُلات العُسكرية المتبادلة بينُ السُّلطان علاء الدين والمغول انظر: عصــامي: فتوح الُسـلاطين، ص٢٥٩-٢٦١؛ برني: تاريخ فيروز شـــاهي، ص٢٥٦، ٢٦٠-٢٦١، ٣٠١-٣٠؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٢١٦؛ بيتر جاكسون: سلطنة دلهي، ص٢٨٢؛

Wheeler, J. T: India under the Muslim rule, Cosmo Publications, New Delhi, Vol. I, 1987, P. 61; Khan, A. L: Historical dictionary, P. 22; Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 64.

(۲۳۷) عصامي: فتوح السلاطين، ص۱۷۲-۱۷۳؛ الساداتي: تاريخ المسلمين في شبه القارة الهندية، ص۱۲۰؛ Amir Khusru: "Khazain ul Futuh", Trans into English by: Muhammad Habib, P. 70, 74. (238) Misra, S. C: The Rise of Muslim power in Gujarat, A History of Gujarat from 1298 to 1442, London, 1963, P. 61.

(٢٣٩) ألغ خان: هو أخو السلطان علاء الدين الخلجي، وواحد من أهم قواده العسكريين، أرسله ومعه نُصرت خان على رأس جيش جرار سنة ١٢٩٥/٥١٩ م، لمهاجمة إقليم الگجرات، فتمكنوا من فتح نهرواله عاصمة الإقليم وسيطروا على حصنها، بعد أن فر "راي كرن" حاكم الإقليم إلى ديوكير بالدكن، وترك نساؤه فوقعوا سبايا بأيدي الخلجيين. الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٤٥، ١٤٥ ( . ٤٥) لخليوي، الماقب بعد أن فر "راي كرن" حاكم الإقليم إلى ديوكير بالدكن، وترك نساؤه فوقعوا سبايا بأيدي الخلجيين. الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٤٥؛ الماقب بسائصرت خان"، من أصول متواضعة، اضطلع بدور بارز في بداية عهد السلطان علاء الدين في القضاء على رجال السلطان جلال الدين خلجي وإزاحتهم عن مناصبهم، وبفضل هذا الدور حظي بثقة السلطان علاء الدين، الذي منحه لقب "نصرت خان"، وعهد إليه بمنصب نائب السلطان وكوتوال دهلي (رئيس الشرطة أو حاكم المدينة)، ثم رقاه لاحقًا إلى منصب الوزارة. توفي في أثناء حصار رنثانبور سنة ١٣٠٠/١٠١٠ (١٣٠ م. للمزيد انظر: عصامي: قوح السلاطين، ص١٤٠٠ (٢٧٢؛ السيهرندي: تاريخ مبارك شاهي، عصامي: قوح السلاطين، ص١٤٠٠ ( . ١٣٠). المزيد حول وظيفة كوتوال انظر برنى: تاريخ فيروز شاهي، ص١٥٠؛ السيهرندي: تاريخ مبارك شاهي، ص١٧؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٤٠ ( المزيد حول وظيفة كوتوال انظر برنى: تاريخ فيروز شاهي، ص١٥٠؛

Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 69, 80.

(241) Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 85.

(242) Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, P. 61.

Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 84- ۱۳۰۰ ص۱۳۰؛ -85.

(٤٤٤) نَهَرُ وَالَه: اسمها مُعرب عن انهلواره، وهو اسم لمدينة تقع في ولاية الـــــــــــــــــــــــــــــــــ إقليم المليبار، فتحها السلطان محمود الغزنوي سنة ٢١٤ه/٢٠٥م. وهي من أعظم مدن الهند، ومعروفة لدى التجار المسلمين الذين كانوا يمرون بها؛ لكونها مركز تجاري. ابن سعيد: كتاب الجغرافيا، ص ١٢٠؛ القلقشندي: صبح الأعشى، ج٥، ص ٢٠- ٧١؛ أبو الحسن علي الحسني الندوي: الإمام السر هندي حياته وأعماله، ط٢، دار القلم، الكويت، ١٩٩٤م، هامش ١، ص٣٠.

(۲٤٥) السيهرندي: تاريخ مبارك شاهي، ص٧٦٠

Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, P. 62.

(246) Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, P. 63.

(٢٤٧) الدكن: تتوسط هضبة الدكن بلاد الهندوس في الجنوب، إلى الجنوب من نهر نربدا، والدكن كلمة هندية معناها الجنوب، وبعد أن فتحها المسلمون انحصر الاسم في البلاد الواقعة بين نهري نربدا وكرشانا، و هي ممتدة من بحرب العرب إلى خليج بنكالة. معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٢٥.

(248) Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 84.

(۲٤٩) السيهرندي: تاريخ مبارك شاهي، ص٧٦.

(250) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 70.

(251) Misra, S. C: The Rise of Muslim power in Gujarat, P. 63.

(٢٥٢) سُـومَنَات: من أشـهر مدن إقليم الكُّجرات، وهي بلدة كبيرة على ساحل المحيط الهندي، موطن البراهمة عبدة الأصـنام. افتتحها السطان محمود الغزنوي سنة ٢١٥،٥٢٥م، فاستباح معبدها، وحطم صنمها الشهير المعروف بــ "سُومُنات"، أعظم أصنام الهند، ونقل أجزائه إلى مدينة غزنة؛ حيث جعلها عتبة للمسجد الجامع. كما اشتهرت

خزائن السلطان باحتوائها على مجموعة من الأصنام الذهبية التي جلبها من معبد سُومنات. ويقول ابن الأثير، أن السلطان محمود كان كلما فتح بلدًا من بلاد الهند وحطم ما بها من أصنام يقول الهنود "إن هذه الأصنام قد سخط عليها سُومنات، ولو أنه راض عنها لأهلك من قصدها بسوء"، فلما بلغ السلطان ذلك أصر على تحطيم هذا المعبد ظنًا منه أن الهنود إذا رأوا أن عقيدتهم في سُومنات كانت باطلة دخلوا في الإسلام. ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ج٨، ص١٤٨- ١٥٠ العمري: مسالك الأبصار، ج٣، ص٣٥، هامش٥ فو شته: تاريخ فرشته، ج١، ص١١٢-١١١ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٣٦-٣٣ عبد الحي الحسني: نزهة الخواطر، ج١، ص٢٧-؟

Thapar, Romila: The Penguin History of early India, P. 429- 430; Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 85.

(٢٥٣) كانت المعابد تحقق عائدات ضخمة من الأنشطة التجارية التي تمارسها لتنمية مواردها، ويعد معبد سُومنات مثالًا بارزًا على ذلك، إذ كان يستثمر أمواله في استيراد الخيول عبر ميناء المدينة. ومن ثم، لا يُستبعد أن يكون أحد الدوافع الكامنة وراء إقدام السلطان محمود الغزنوي على تدمير هذا المعبد هو السعي إلى الحد من استيراد الخيول عبر ذلك المبناء.

Thapar, Romila: The Penguin History of early India, P. 428.

(٢٥٤) الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٢٠؛

Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 63. (255) Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 85.

(۲۰۱) عصامى: فتوح السلاطين، ص٥٠٥.

(٢٥٧) كان لهذا الميناء دور تجاري كبير، إذ كان يتردد عليه تجار من العرب والفرس. للمزيد عن هذا الميناء انظر: Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 82.

(258) Misra, S. C: The Rise of Muslim power in Gujarat, P. 63-64.

(٢٥٩) بلاد المعبر: قطعة من الأرض تقع في الهند الجنوبية، شرقي بلاد الكولم بثلاث أيام أو أربعة، وشرالها جبال ملتصقة ببلاد بلهرا ملك ملوك الهند، وبلاد المعبر تشرل على عدة جزائر كبار، ومن مدنها: بيرداول، وماهورة، ولو هور، وقنوج، والأخيرة قاعدة لاهور في أقاصي الهند في جهة الشرق، كثيرة التجارات، ومن مدنها قشمير الخارجية، وكشمير الداخلية. القلقشندي: صبح الأعشي، ج٥، ص٧٥-٧٧؛ معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص١١٠.

(٢٦٠) بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص١٣٥؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٤٤؛ Amir Khusru, Khazain ul futuh, p. 90-91.

(261) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 42.

1 1 1

```
كانت الهضبة الشمالية الغربية من الهند تخضع لحكم سلالة يادافا (١١٧٥-١٣١٨م)، التي اتخذت من ديفاجيري
                  عاصمة لها، و هي مدينة حصينة تعد من أقوى المعاقل الطبيعية في تلك المنطقة. للَّمزيد انَّظر:
      Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 62.
(262) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 65.
(263) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 43-44.
(264) Eaton, R. M. India in the Persianate Age, P. 65.
(265) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 44; Eaton, R. M: India in
       the Persianate Age, P. 66.
                                                                  (٢٦٦) سورة البقرة، الابة رقم: ٢٥٦.
(267) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 66.
                                                   (٢٦٨) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٣٧-١٣٩.
                                                       (۲۲۹) برنی: تاریخ فیروز شاهی، ص ۲۱۰۱۱.
                                                         رُ (٢٧٠) االهروي: طبقات أكبري، ج1، ص٥٩.
( ۲۷۱ ) أمير خُسُرو: تغلق نامَّه، تهذيب وتحشية سيد هاشمي، طبعة اورنجباد، ١٩٣٣م، ص٤٤ ؛ برني: تاريخ فيروز
شْـاهي، مولوي سيد أحمد خان، عنايو وليم ناسوليس، طبعة كلكتا، ١٨٦٢م، ص ٤١٠-٤١١ ؛ بداوني : منتخب
التواريخ ، جلد أول، ص١١٤؛ ابن بطوطة تحفة النظار، ج٣، ص١٣٧- ٣٩١؛ عصام عبد الرؤوف: بلاد الهند
                                                                    في العصر الإسلامي، ص٩٤.
ر ۲۷۲) ورنغل أو ورنكل أو أرنكل: تقع في إقليم الدكن، سُميت بعد أن فتحها أُلغ خان بسلطانبور. الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٢١٩.
(٢٧٣) كَانت هضبة الدكن الشرقية تخضع لملوك كاكاتيا (١٦٣٠ - ١٣٢٣م)، الذين حكموا من عاصمتهم ورنغال.
        Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 62.
                                                     (٢٧٤) الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٦٤-١٦٥.
(275) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 49-51.
(276) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 52-56.
                                                             انظر: الملحق رقم (٣) بملاحق الدراسة.
(277) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 56-57
(278) Sreeniv Asachar: A Corpus of Inscriptions in the Telingana districts of H. E. H.
    The Nizam's dominions, Vol. II, Baptist Mission Press, Calcutia, 1940, P. 114.
(279) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 57-58.
(280) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 58.
(281) Mahdi Husain: Tughlaq Dynasty, Delhi, 1976, P.576-577.
(٢٨٢) البدود: مفردها بدّ، و هو صمنم الهند الأكبر، الذي يحجون إليه، ويسمّي كل صّنم بدًا. البلاذري: فتوح البلدان،
ص ٢١٣؛ الخوارزُمي (أبو عبد الله محمد بن أحمَّد بن يُوسُفُ الخوارزِمي، ت٧٨٣ه/٩٩٩م): مفاتيح العلوم، تحقيق إبراهيم الإبياري، ط٢، دار الكاتب العربي، بيروت، ١٩٨٩م، ص٧٤.
                                                         (٢٨٣) العمري: مسالك الأبصار، ج٣، ص٦٩.
                                                          (٢٨٤) عصامي: فتوحات السلاطين، ص٥١٥.
(٢٨٥) عُرف عن السلطان فيروز تدينه الشديد، واهتمامه بالدّين والثّقافة الإسلامية، ومواظبته على أداء جميع الصلوات،
    وتلاوة القرآن الكريم يوميًا. برني: تاريخ فيروز شاهي، ص٥٥٨-٥٦٠؛ عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص٢٧٨؛
Anjum, T: Chishtia silsilah and the Delhi sultanate, P. 451; Syros, V.: State failure
Successful Leadership, P. 23.
(286) Mahdi Husain: Tughlaq Dynasty, P.577.
(287) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 70.
                                                      (۲۸۸) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۱۹۹-۱۷۰.
```

(۲۹۱) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۳۸۰.

(۲۹۲) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۳۸۰.

(289) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 70. (290) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.380.

```
(٢٩٣) نَـــكَر كُوْت: تقع في و لاية البنجاب، وكانت قديمًا تسمى "بهيم"، وفي الوقت الحاضر تُعرف باسم (كانكره).
كأن يوجد بها حصن عَايةً في القوة والحصانة، افتتحه السلطان محمود الغزُّ نوى سنة ٢٠٠٥/٥٠ م. للمزَّ يد انظر:
                         عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص١٨٦؛ معين الدين الندوي: معجم الأمكنة، ص٥٠.
(٢٩٤) جُواَلاً مُكَهّى: معبد للوتّنبين الهندوس في قريه تحمل استمه بولاية البنجاب. معين الدين الندوي: معجم الأمكنة،
                                                          (۲۹۰) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۱۸٦.
                                                          (۲۹٦) عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص١٨٦.
                                                          (۲۹۷) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۱۸۷.
                                                          (۲۹۸) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۱۸۷
(299) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.380.
(300) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.380.
(301) Sultan Firoz shah: "Futuhat -i firoz shahi", P.381.
(302) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.381.
(303) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.381.
(٣٠٤) هو كتاب صىغير يتكون من اثنين وثلاثين صىفَحة، دون فيه السلطان فيروز شاه بقلمه أعماله الخالدة وإنجازاتُه
العظيمة التي قام بها خلال فترة حكمه. وترجع أهمية هذا الكتاب إلى معاصرته للأحداث، غير أن الباحث للأسف
لم يحالفه الحَّظ في الحصول على نسخة من هذا الكتاب القيِّم بلغته الأصلية، وكل ما يتوفر لدينًا من معلومات اقتصر
                 على الإشارات الواردة في عدد من المراجع الأجنبية التي قامت بترجمة أجزاء من نصوصه.
(305) Aishwara, T.: Politics in Pre – Mughal Times, Kitabistan, Allah Abad, 1938, P.
247.
(306) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.381.
(307) Aishwara, T.: Politics in Pre – Mughal Times, P. 247.
(308) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.381.
(309) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.381.
                                                          (۲۱۰) عفیف: تاریخ فیروز شاهی، ص۳۸۰.
(311) Seema Khan: Mosque Architecture, P. 29.
(312) Burton, J.: Indian Islamic Architecture, P. 13.
(313) Misra, S. C: The Rise of Muslim power in Gujarat, P. 68.
(314) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 60-61.
(315) Barani: Fatawa-i- Jahandari, P. 46-48.
                                                          (٣١٦) فخرى مدبر: آداب الحرب، ص٤٠٤.
(317) Hasan Nizami: Taj ul Ma- asir, P. 227-228.
(318) Misra, S. C: The Rise of Muslim power in Gujarat, P. 68-69.
(319) Eaton, Richard: India 's Islamic Traditions 711-1750, New Delhi, 2003, P. 87.
(320) Misra, S. C: The Rise of Muslim power in Gujarat, P. 69.
(٣٢١) قَراجِيل: جاء في رحلة ابن بطوطة أن بها معادن الذهب. تحفة النظار، ج٣، ص٢٤٦. وربما يقصد بها سلسلة
جبال الملح في شــمال الهند، وكانت هذه الجبال موطن للأمراء الهندوس وأتباعهم. بيتر جاكسون: ســلطنة دلهي،
                                                         ت
(٣٢٢) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص٧.
(323) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.380.
                                                          (۳۲٤) عفیف: تاریخ فیروز شاهي، ص۱۸۷.
(325) Anthony Welch: A Medieval Center of Learning in India, University of Victoria,
   British Columbia, 1996, P. 170.
(326) Prasad, P. Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. xxviii, xxxi.
(327) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 117.
(328) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 149-150.
                                              (٣٢٩) حبيب عرفان: الهند في العصور الوسطى، ص١٢٣.
```

(۳۳۰) برنی: تاریخ فیروز شاهی، ص۱۱۶.

(٣٣١) يوضح هذا النقش عدة جوانب مهمة؛ منها أنه كُتب باللغة السنسكريتية، وهي لغة النخبة الهندوسية آنذاك، لا بالفارسية التي كانت لغة سلطين دهلي الرسمية. كما دُون النقش وفق تقويم "شكا" الهندي، لا وفق التقويم الإسلامي. ويُلاحظ أيضًا أن السلطان محمد بن تُغلُق مُنح في هذا النقش لقبًا سنسكريتيًا هو "مها راجاراجا شري سورتانا"، أي "الملك العظيم". للمزيد حول النقش انظر:

Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 58.

- (332) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 68.
- (333) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 58.

(٣٣٤) بيتر جاكسون: سلطنة دلهي تاريخ سياسي و عسكري، ص٥٠١.

- (335) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 58.
- (336) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 58.
- (337) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 60.
- (338) Eaton, R. M. India in the Persianate Age, P. 68.
- (339) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 60.
- (340) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 70.
- (341) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 60.
- (342) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 60.
- (343) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 61.
- (344) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 166.
- (345) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 168.
- (346) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 167.

(٣٤٧) بيلالاماري: بلدة تقع على بعد ١١٥ كيلو مترا شرق مدينة حيدر آباد الحالية.

Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 4

(348) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 41-42.

(٣٤٩) لاليتبور: مدينة كبيرة تقع في منتصف الطريق بين جهانسي ومادانبور، وعلى بُعد عشرين ميلًا إلى الشرق من مدينة تشانديري. وتمتاز بموقعها الاستراتيجي على الضفة اليسرى لنهر "سَجاد"، أحد الروافد الرئيسة لنهر "جامِني". ويُوجد في المدينة مسجد صغير شُيد بالكامل من مواد منقولة من معابد هندوسية، أو لعله كان في أصله جزءًا من معبد هندوسي قديم، أدخلت عليه تعديلات طفيفة. وتكشف أعمدة المسجد عن ذلك بوضوح، إذ يرجح أنها جُمعت من ثلاثة أو أربعة معابد مختلفة؛ لأن هناك تباينًا كبيرًا في أشكالها وأحجامها.

Cunningham, A.: Archological survey of India, Report 1883-84, Vol. XXI, New Delhi, 2000, P. 175-176.

- (350) Cunningham, A.: Archological survey of India, Vol. XXI, P. 175-176.
- (351) Cunningham, A.: Archological survey of India, Report for the 1871-72, Vol. III, Calcutta, 1873, P. 128.
- (٣٥٢) للمزيد حول العمارة الهندية القديمة انظر: بيشام: أعجوبة الهند، استعراض لتاريخ شبه القارة الهندية وثقافتها قبل مجيء المسلمين، ترجمة عدنان خالد، ط١، هيئة أبو ظبي للسياحة، دار الكتب الوطنية، أبو ظبي، ١٤٠٢م، ص٢٩٤-٣٠٣.
- (٣٥٣) شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣؛ ولي أختر الندوي: الفن المعماري الإسلامي في المهند، ص٢٢٦؛

Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. xxviii.

- (٣٥٤) ابن النديم (محمد بن اسحاق النديم، ت٥٨٥ه/٩٩٥م): الفهرست، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، (د.ت)، ص٤٨٥-٤٨٧؟ الحميري: الروض المعطار، ص١٥٥.
  - (٣٥٥) بمعنى بيت الأصنام أو المعبد. ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٩٠١؛ ج٤، ص٣١.
    - (٣٥٦) الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٣٠.
- (٣٥٧) القزويني (زكريا بن محمد بن محمود، ت١٢٨٣ م١٨٢م): آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت، (د.ت)، ص٩٦٠.
- (٣٥٨) شيخ الربوة (شمس الدين محمد الدمشقي، ت٧٢٧ه/١٣٢٦م): نُخبة الدهر في عجانب البر والبحر، لايبزك، ١٩٢٣م، ص١٦٠ القزويني: آثار البلاد، ص٩٦٠ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١١٦١.
  - (٣٥٩) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٩؛ الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٦٢٦.
    - (٣٦٠) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٥.
    - (٣٦١) شيخ الربوة: نُخبة الدهر، ص١٧٠؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٠.

```
(٣٦٢) الزهري (أبو عبد الله محمد بن أبي بكر، ت٤٥٥/٥٥٤ ١م): كتاب الجغرافية، تحقيق محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (ب.ت)، ص٢٩؛ الحميري: الروض المعطار، ص١٥٥.
```

- (٣٦٣) لقد أشار السيرافي إلى أن أغلب مدن الهند كانت تُبنى من الحجارة والجص والآجر. السيرافي (أبو زيد حسن بن زيد، ت بعد ٣٦٠) ٩٤١م): رحلة السيرافي، تحقيق عبدالله الحبشي، المجمع الثقافي، أبوظبي، الإمارات العربية المتحدة، ٩٩٩ م، ص٤٩. وقد عاين ابن بطوطة ذلك بنفسه خلال زيارته للهند. للمزيد انظر: تحفة النظار، ج٣، ص٨٠ ، ١٠٠ ، ١٠٩ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ .
- (364) Seema Khan: Mosque Architecture, P. 53, 72; Nossov,: Indian Castles, P. 12.

(365) Nossov, K.: Indian Castles, P. 12.

(٣٦٦) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٨٤.

(367) Lane-Pool.: Medieval Indian,, P. 68.

(٣٦٨) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١١٢.

(٣٦٩) سفيان ياسين إبراهيم: الهند في المصادر البلدانية (القرن ٣-٩٥،٩-٣١م)، رسالة دكتوراة منشورة، جامعة الموصل، كلية التربية، العراق، ٢٠٠٩م، ص١٢٩.

(٣٧٠) شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣.

(371) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 150.

(372) Cunningham, A: Archological, Vol. XXI, P. 175-176.

(٣٧٣) توجد إشارات عديدة عن استخدام الأخشاب في عُمارة المباني الهندية، للمزيد انظر: السيرافي: رحلة السيرافي، ص ٤٤؛ المقدسي (أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر، ت ٨٥٨، ٩٩م): أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، مكتبة مدبولي، ط٣، القاهرة، ١٩٩١م، ص ٤٧٩- ٤٤٨؛ سفيان ياسين إبراهيم: الهند، ص ١٣٠.

(٣٧٤) محمد إسماعيل الندوى: الهند القديمة، ص٣٦.

(٣٧٥) شوقي عبدالقوي عثمان: تجارة المحيط الهندي عصر السيادة الإسلامية (٤١-٤٠ ٩٥/ ٦٦- ٤٩٨)، عالم الكتب، الكويت، ١٤٩٥، ص١٤٨.

(٣٧٦) ابن الأثير: الكامل، ج٨، ص٠٥١؛ القزويني: آثار البلاد، ص٩٦؛ شيخ الربوة: نُخبة الدهر، ص١٧٠؛

Thapar, Romila: The Penguin History of early India, P. 430.

(۳۷۷) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٦.

(٣٧٨) المجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٦٠٦؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص٦٠؟

Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 429.

(٣٧٩) ابن الأثير: الكامل، ج٨، ص٤٩؛ ابن بطوطة: تّحفة النظارّ، ج٤، ص٩٦.

(380) Cunningham, A: Archological, Vol. XXI, P. 175.

(381) Sultan Firoz shah : "Futuhat –i firoz shahi", P.380. . ٢١٠ المقدسي: أحسن التقاسيم، ص٤٨٣؛ ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٠؛ ج٤، ص٢١.

(٣٨٣) ابن بطوطة: تحفة النظار

(٣٨٤) بيشام: أعجوبة الهند، ص٣٧٣.

(٣٨٥) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٦٠٦.

(٣٨٦) الهروي: طُبقات أكبري، ج١، ص١٦.

(٣٨٧) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٦٠٠؛ شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص٦١؟ Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 34-35.

(٣٨٨) شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣.

(٣٨٩) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٠.

(390) Seema Khan: Mosque Architecture, P. 53, 72

(٣٩١) ابن الأثير: الكامل، ج.٨، ص٥٥٠؛ القزويني: آثار البلاد، ص٩٦٠.

(392) Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 35.

(٣٩٣) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٦٠٦.

(394) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. xxxi.

(٣٩٥) بيشام: أعجوبة الهند، ص٣٧٣-٣٧٤. (٣٩٦) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص١٣٧.

(٣٩٧) الاصطخري (أبو اسحاق إبراهيم بن محمد الفارسي، ت٢٤ ٢٥٥/٥٩م): مسالك الممالك، دار صادر، بيروت، \_ ٢٠٠٤م، ص٢٧٤ المقدسي: أحسن التقاسيم، ص٤٨٣.

(٣٩٨) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٢١١؛ ج٤، ص٢١، ٣١، ٩٦؛ بيشام: أعجوبة الهند، ص٣٧٣؛ محمد إسماعيل الندوى: الهند القديمة، ص٣٧٣.

(٣٩٩) البيروني: تحقيق ما للهند، ص٦١.

(ُ٠٠٠) ابن بطوَّطة: تحفة النظار، ج٣، ص٧٢، ١٠٠، ٢١١.

( ١٠ ٤) أبو الريحان البيروني: هو محمد بن أحمد أبو الريحان البيروني، ولد سنة ٢٦٣ه/٣٥٩م، وسافر إلى بلاد الهند في سن مبكرة مرافقًا للسلطان محمود الغزنوي (ت٢١٤ه/١٠٥٥م) في حملاته وغزواته، حيث بقى هناك مدة أربعين سنة ا، درس خلالها مختلف العلوم، بسبب حبه للاستطلاع والتقصي، فأخذ عن البراهمة وحكماء الهند، حتى تعلم لغتهم السنسكريتية، التي عكف على دراستها حتى اتقتها وأجادها، واستطاع بفضل ذلك، أن ينقل في كتابه القيم "تحقيق ما للهند" أهم ما يتعلق بأسفار الفيدا وعقائد الهنود وفلسفتهم وأدابهم وعلومهم وثقافتهم. البناكتي (أبو سليمان داود بن أبي الفضل محمد البناكتي، ت٥٣٧ه/١٣٣٤م): روضة أولي الألباب في معرفة التواريخ والأنساب المعروف بتاريخ البناكتي، ترجمة محمود عبد الكريم علي، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ٢٠٠٨م، ص٨٣٣ المسلم والحضارة الإسلامية في آسيا الوسطى بين الفتحين العربي والتركي، دار الفكر العربي، القاهرة، ٢٠٠٨م، ص٢٠٤؛ عن الدين فراج: فضل علماء المسلمين على الحضارة الأوربية، دار الفكر العربي، القاهرة، ٢٠٠٢م، ص٢٠٤؛ السيد حسين على طحطوح: مظاهر الثقافة العربية الإسلامية في الهند، بحث مستل من رسالة الماجستير، (د.ن)، (د.ت)، ص٢٠؛

Saliba, George: The Development of Astronomy in medieval Islamic society, Arab Studies Quarterly, Vol. 4, No. 3, 1982, P. 218, 219, 220; Kkan, A. L: Historical dictionary of medieval India, P. 23; Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 432.

- (٤٠٢) كتاب تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة، تقديم محمود علي مكي، الهيئة العامة لقصـــور الثقافة، القاهرة، ٢٠٠٣م، ص٧٦.
  - (٤٠٣) عبد المنعم النمر: تاريخ الإسلام في الهند،، ط١، المؤسسة الجامعية للنشر، ١٩٨١م، ص٥٠.
    - (٤٠٤) ابن بطوطة: تحفة النظّار، ج٣، ص١٠٠٠.
- (ُ٠٠٤) المُقدســي (المطهر بن طاهر المقدســي، ت٥٥٥ه/٩٦٦م): البدء والتاريخ ،ج٤، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة, د.س, ص٦٦؟ محمد صبحي محمد إبراهيم نجم: المؤسسات العلمية، ص١٨٣.
  - (٤٠٦) المسعودي: مروج الذهب، ج١، ص٦٢.
  - (٤٠٧) الخوارزمي: مفاتيح العلوم، ص٤٧؛ الحميري: الروض المعطار، ص٩٧٠.
    - (٤٠٨) البيروني: تحقيق ما للهند، ص ٧٦.
- (٤٠٩) ابن خرداذابة (أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله، ت٢٨٠ه/٢٥٠م): المسالك والممالك، ليدن، مطبعة بريل, 1٨٨٩م، ص١٤٧ع، الكرديزي: زين الأخبار، ص١٤٥.
  - (٤١٠) الحميري: الروض المعطار، ص٩٧٥.
- (٤١١) المسعودي: مروج الذهب، ج١، ص٢٦؛ حسين علي الطحطوح: الهند في التراث البلداني العربي خلال القرنين (٣-٤ه/٩- ١٥)، مجلة آداب الرافدين ع٢٧، العراق، ١٩٩٥م، ص٢٧٦.
  - (٤١٢) ابن الأثير: الكامل، ج٨، ص٤١؛ القزويني: آثار البلاد، ص٩٦.
  - (٤١٣) كانت مدينة سُومنات موطن للبراهمة عبدة الأصنام. الهروي: طبقات أكبري، ص٣٢.
    - (٤١٤) ابن الأثير: الكامل، ج٨، ص٠٥١؛ القزويني: آثار البلاد، ص٩٦.
- (415) Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 428.
- (416) Eaton, Richard .M: Temple Desecration, P. 64.
  - (٤١٧) شيلا بلير وجوناتان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣.
- (418) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. xxxi.
- (419) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. xxviii.
  - (٤٢٠) شيلا بلير وجوناثان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية، ص١٦٣.
  - (٤٢١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ، ج٨؛ ص١٤٨؛ بيشام: أعجوبة الهند، ص٢٩٤-٣٠٣.
    - (٤٢٢) بيشام: أعجوبة الهند، ص٤٩٦-٣٠٣.
    - (٤٢٣) بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص١٧٢.
      - (٤٢٤) بيشام: أعجوبة الهند، ص٣٧٣.
- (425) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.380.
- (٤٢٦) ابن النديم: الفهرست، ص ٤٨٥؛ مجهول (ت بعد ٩٨٢/٥٣٧٢م): حدود العالم من المشرق إلى المغرب، تحقيق السيد يوسف الهادي، الدار الثقافية للنشر، القاهرة، ٢٠٠٢م، ص٥٦.
  - (٤٢٧) ابن النديم: الفهرست، ص ٤٨٨.
  - (٤٢٨) ابن النديم: الفهرست، ص ٤٨٥؛ مجهول: حدود العالم، ص٥٦.

```
(٤٢٩) البلاذري: فتوح البلدان، ص١٦٧؛ ابن الأثير: الكامل، ج٤، ص٢٥١.
```

(٤٣٠) ابن الأثير: الكامل، ج٨، ص١٤٨؛ القزويني: آثار البلاد، ص٩٦.

- (431) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 95.
- (432) Prasad, P: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 117.
- (433) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 44.
  - (٤٣٤) العمرى: مسالك الأبصار، ج٣، ص٧٧-٧٤.
  - (٤٣٥) حبيب عرفان: الهند في العصور الوسطى، ص١٤٣-١٤٣.

(436) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. xxxi.

- (٤٣٧) النذور: نَذَرَ الشيء نذرًا أو نذورًا: أوْجَبه على نفسه، والنذور ما يُقدِّمه المرء لِرَبّه، أو يوجبه على نفسه صدقةً، أو عبادةً أو نحو هما وجمعها نذور، ومأخوذة من الفعل نَذَرَ بمعنى كَرَّسَ أو خصَّص، إذا نَذَرَ الرجل نذرًا للرب أو أقسم قَسَمًا عليه الوفاء به، ودائمًا ما يرتبط النذر بالعواقب الوخيمة والخطيرة. عبد القادر الرازي: مختار الصحاح، اعتنى بترتيبه السيد محمود خاطر، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهرة، ١٩٦٢م، ص٦٥٣.
- (٤٣٨) الصدقات: ومفردها صدقة، وهي كل ما يُتصدَّق به على الفقراء والمساكين تقربًا إلى الله، وهي كل ما يُخرجه الإنسان من ماله كالزكاة، وبهذا تكون الصدقة أوسع وأشمل من النذور. ابن منظور (أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، ت١١٥/ه/١١٦م): لسان العرب، الهيئة المصرية السنة ة للكتاب، القاهرة، ١٠١٤م، ج١، ص٩٢١ رينهارت دوزي: تكملة المعاجم العربية، نقله و علق عليه: جمال الخياط، دار الشئون الثقافية، بغداد، ٢٠١٠م، ج٢، ص٢٣١ .

(439) Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 428.

- (٤٤٠) بيشام: أعجوبة الهند، ص٣٧٤.
- (٤٤١) البيروني: تحقيق ما للهند، ص٦١.
- (٤٤٢) ابن الأثير: الكامل، ج٨، ص٤٩ ـ ١٥٠.
- (٤٤٣) القيدا (Vêdas): يطلق البراهمة اسم القيدا Vêdas (ومعناها في اللغة السنسكريتية القديمة العلم والمعرفة) على مجموعة أسفار قديمة، يعتقدون أنه موحى به من الآلة براهما نفسه، وأنه قد جمعها حكيم من حكمائهم اشتهر باسم "فيدا فياسا"ده" Vêdas Vya "من Vêdas Vya من حكمائهم اشتهر باسم "فيدا فياسا"ده" والمسلوات، وتسمى "منترا" Mantras، وقسم للتعاليم المتعلقة بالعبادات والشرائع، إلى قسمين: قسم للأدعية والصلوات، وتسمى "منترا" Mantras، وقسم للتعاليم المتعلقة بالعبادات والشرائع، ويسمى "براهمانا" Brahmanas. وعليه، فإن هذا الكتاب بمثابة المصدر الديني للعقيدة الهندوسية، منه يستمد البراهمة عقيدتهم وشريعتهم وأخلاقهم، ويُعد هذا الكتاب بحق محور حياتهم العامة والخاصة. على عبدالواحد وافي: الأسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام، ط١٠ مكتبة نهضة مصر، القاهرة، ١٩٦٤م، ص٧٥؛ إبراهيم محمد إبراهيم: الأديان الوضعية في مصادرها المقدسة وموقف الإسلام منها، ط١٠ مطبعة الأمانة، القاهرة، ١٩٨٥م
  - (٤٤٤) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٩، ٤٨٨.
  - (٤٤٥) الدخن: من أكثر الحبوب التي كانت تزرع في بلاد الهند. ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص٩٥.
    - (٤٤٦) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٥؛ محمود محمد مرزوعة: دراسات في الهندوسية، ص٢٣٩.
- (٤٤٧) ابن النديم: الفهرست، ص٢٩٨،٤٨٩؛ محمود محمد مرزوعة: دراسات في الهندوسية، ط١، دار اليسر، القاهرة، ٢٠١٧م، ص٢٣٨.
  - (٤٤٨) ابن النديم: الفهرست، ص٥٨٥.
  - (٤٤٩) ابن الأثير: الكامل، ج٤، ص٢٥١.

(450) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 94.

- (٤٥١) السيرافي: رحلة السيرافي، ص٨٤-٨٥.
  - (٤٥٢) ابن الأثير: الكامل، ج٤، ص٢٥١.
  - (٤٥٣) البلاذري: فتوح البلدان، ص٦١٧.
    - (٤٥٤) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٥.
- (٥٥٥) الاصطخري: مسالك الممالك، ص١٧٣-١٧٤.
- (٤٥٦) مدينة قامرون: مدينة تقع إلى الشرق من الهند، ملوكها يعرفون بملوك القامرون، فيها معادن الذهب بوفرة، ويؤتى منها بالعود الرطب الجيد. مجهول (كتبه حوالي ٧٣٧ه): حدود العالم من المشرق إلى المغرب، تحقيق يوسف الهادى، ط١، الدار الثقافية للنشر، القاهرة، ٩٩٩ م، ص٥٠.
  - (٤٥٧) السيرافي: رحلة السيرافي، ص٨٥.
  - (٤٥٨) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٦-٤٨٧.
  - (٤٥٩) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٨. للمزيد حول هذه المعتقدات انظر ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص٢١.

```
(٤٦٠) الحميري: الروض المعطار، ص٥٥٠؛ أورنك زيب الأعظمي: الهند كما يصفها "أخبار الصين والهند"، بحوث
                                         ودراسات، مجلة وحدة الأمة، ع٦، يوليو ٢١٠٦م، ص٢١٣.
                                                       (٤٦١) السيرافي: رحلة السيرافي، ص٨٤-٨٥.
                                               (٤٦٢) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٣، ص١٠٠، ١٦٠.
(463) Aliya, Hasan.: Socio – Cultural role of Muslim Women, P.57.
                          (٤٦٤) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج ، ص ١٦٠ ؛ محمود شاكر: باكستان، ص٥٠.
                                                              (٤٦٥) القزويني: آثار البلاد، ص٩٩٠.
(466) Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 428.
(467) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 94.
(468) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 101.
(469) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, P. 58-59.
(470) Thapar, Romila: The Penguin History of Early India, P. 428.
(471) Sreeniv Asachar: A Corpus of Inscriptions, P. 113.
                                                              (٤٧٢) القزويني: آثار البلاد، ص٩٦.
(473) Eaton, Richard .M.: Temple Desecration in Pre – Modern India, P. 63.
                                                      (٤٧٤) الهروى: طبقات أكبرى، ج١، ص٤٤١.
                          (٤٧٥) السيرافي: رحلة السيرافي، ص٨٤-٨٥؛ المقدسي: أحسن التقاسيم، ص٨٦٥.
(476) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", P.380-381.
                                                      (٤٧٧) الهروى: طبقات أكبرى، ج١، ص١٩٨؛
Sultan Firoz shah: "Futuhat -i firoz shahi", P.380.
                                                      (٤٧٨) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص٠٩.
```

(479) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 58.

(480) Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, P. 69.

(٤٨١) ابن النديم: الفهرست، ص٤٨٨؛ القزويني: آثار البلاد، ص٩٦.

(٤٨٢) ابن بطوطة: تَحْفَة النظار، ج٣، ص٤٠٠. و٢٠٤؛ الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١١، ١١٧.

(٤٨٣) عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص١٨٧.

(٤٨٤) آلب خان: المُلقبُ بـ "مالك سنجر"، هو شقيق زوجة السلطان علاء الدين خَلْجي، الذي كانت له زوجتان: إحداهما ابنة السلطان جلال الدين، و الأخرى تُدعى ناهرو ، و هي أخت "مالك سنجر"، الذي لقبه علاء الدين لاحقًا باســم "ألب خان". وقد تولي الســلطان علاء الدين ر عايته وتربيته منذ صـــغره، وتدرج في المناصـــب الإدارية والعسكرية حتى أصبح أمير مجلس، ثم أسندت إليه إدارة شؤون مدينة مُلْتان لفترة من الزمن، حتى ثقل الحقًا إلى إقطاع ولاية الكجرات سنة ٥٠٧ه/٣٠٦م. للمزيد انظر: عصامي: فتوح السلاطين، ص٢٨٧-٢٨٨، ٣٣٧-٣٣٨؛

Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, P. 66; Lal, Kishori Saran: History of the Khaljis, P. 42, 69.

(485) Misra, S. C: The Rise of Muslim power in Gujarat, P. 69.

(٤٨٦) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص١٣٧.

(487) Eaton, R. M: India in the Persianate Age, P. 54.

(488) Eaton, R. M. India in the Persianate Age, P. 54, 56.

(489) Prasad, P: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, P. 70, 58.

(٤٩٠) الجوزجاني: طبقات ناصري، ج١، ص٣٠٣؛

Eaton, Richhard, M: Thr Rise of Islam and Bengal frontier 1204 -1760, Berkeley, University of California Press, 1933, P. 32-33.

(٤٩١) جلال الدين التبريزي: أحد مشاهير أولياء القرن الثامن الهجري، سافر من بغداد إلى الهند مرافقًا للشيخ بهاء الدين أي محمد زكريا الملتاني، حيث أقام ببدوان فترة من الوقت قبل أن يرحل إلى البنغال. وقد قابله الرحالة المغربي ابن بطوطة سنة ٤٤٣/٥٧٤٤م، وذكر كرامات عديدة له. للمزيد انظر: الندوى: نزهة الخواطر، ج٢،

(٤٩٢) جمال دهلوي (حامد بن نصر الله دهلوي ت٤٤٥): مرآة المعاني، مختصر من كتاب سير العارفين، تصحيح وتقديم: نصر الله برجوادي، انتشارات حقيقت، تهران، ١٣٨٤ ه.ش (٢٠٠٥م)، ص١٣٨، ١٤٣، ١٤٤، ١٤٤

Eaton, Richhard, M: Thr Rise of Islam, P. 7

- (٤٩٣) بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص١٧٢.
- (494) Sayyid Abu Asim: Libraries during the Muslim Rule in India, Adapted from the Urdu, M.A, LL. B. (Alig), P. 329-330.
- (٩٥) لا هور: تقع بين كابل و المُلْتان، و هي عاصمة إقليم البنجاب في العصمر ين الغزنوي و الغوري، و هي الأن تقع شمال دولة باكستان. ياقوت الحموي: معجم البلدان، ج١، ص١٠٠؛ القلقشندي: صبح الأعشى، ج٥، ص٢١؟ Bagir, M.: Lahor during the Pre Muslim Period, Islamic Culture, 1948, P. 295-300.
- عام المتنوية هذا إلى أن المؤرخ عفيف أفاض في سرد تفاصيل هذا الحصار، إلا أنّه لم يُشر إلى حادثة العثور على الكتب السنسكريتية داخل المعبد الهندوسي. للمزيد انظر: عفيف: تاريخ فيروز شاهي، ص١٨٦.
- (٤٩٧) قام العلماء بترجمة بعض الكتب ونقلها من السنسكريتية إلى اللسان الفارسي في فنون الرياضة والنجوم والفلك والأدب والموسيقي. فخر الدين الحسني: نزهة الخواطر، ج٢، ص١٨٩؛

Sayyid Abu – Asim: Libraries during the Muslim Rule in India, P. 330.

- (٤٩٨) بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص١٧٢؛ فخر الدين الحسني: نزهة الخواطر، ج٢، ص١٨٩.
  - (٤٩٩) الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٩٢.
- (٠٠٠) كان أغلب ما وجد من كتب ومخطوطات في مكتبة معبد "جوالا مكهي" بلا فائدة علمية تُذكر، إذ كان يغلب عليها الطابع الترفيهي واللهوي أكثر من الطابع العلمي النافع. بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص١٧٢.
- (۱۰۰) اللغة السنسكريتية: كانت لغة التواصل و الخطاب النقافي لعلماء الهند قديمًا، وكانت عادة لغة التخاطب و التفاهم و البلاط و المراسلات و المكاتبات التي يصدرها السلاطين و الملوك، علاوة على كونها لغة بلاد الهند الدينية و الأدبية، بها ألفت الكتب الدينية و الأدبية، محمد إسماعيل الندوي: الهند القديمة حضارتها و دياناتها، ص٢٥٦- ٧٧؟ قوبال هالدر: لغات الهند، ترجمة بكيل علي الولص، مراجعة عمر الأيوبي، هيئة أبو ظبي للسياحة و الثقافة، أبو ظبي الإمارات العربية المتحدة، ١٢٠ ٢م، ص١٢٧- ١٢٨؟ مصطفى عبد الكريم: معجم المصطلحات و الألقاب التاريخية، ط١ مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٦م، ص٢٠٦؟ عبد النعيم محمد حسنين: قاموس الفارسية، ط١، دار الكتاب اللبناني بيروت، ١٩٨٧م، ص٣٠٥. وقد فقدت اللغة السنسكريتية أهميتها وقيمتها العلمية و الأدبية على عصر سلطنة دهلي وحكم المغول. للمزيد انظر:

Imon-ul –Hossain: Identities of composite literary tradition during the Sultanate of Delhi: A Study of Amir khusrau and kabir in the Making of Indian heritage, P.38,42. بينما كانت اللغة الفارسية خلال عصر سلطنة دهلي، هي لغة الحكم والإدارة والثقافة. للمزيد انظر:

Zarhani, S. H: "fatawa-yi jahandari, P. 246, 247.

- (٥٠٢) Sayyı'd Abu Asim: Libraries during the Muslim Rule in India, P. 330. (٥٠٢) ذكر الهروي، أنه اطلع على هذا الكتاب، وهو كتاب يتعلق بالحكمة الطبيعية والسواكن والتفاؤل والفلك والتنجيم، والحقّ يقال، إنه كتاب قيم يتضمن أقسمام الحكمة العلمية والعملية. انظر الهروي: طبقات أكبري، ج١، ص١٩٢ فخر الدين الحسني: نزهة الخواطر، ج٢، ص١٩٨.
- (٥٠٣) بدواني: منتخب التواريخ، ج١، ص١٧٢؟ صاحب عالم الأعظمي الندوي: العلم والثقافة في الهند، ص٢٢١-
- (504) Sultan Firoz shah: "Futuhat –I firoz shahi", P.381.
  - (٥٠٥) ابن بطوطة: تحفة النظار، ج٤، ص١٣٧.

#### قائمة المصادر والمراجع العربية والأجنبية

### أولاً: المصادر العربية المطبوعة:

- ابن الأثير (عز الدين أبو الحسن على بن محمد بن محمد عبد الكريم الجزري، ت٣٠٦ه/١٣٢م): الكامل
   في التاريخ، تحقيق محمد يوسف الدقاق, ط٤، دار الكتب العلمية, بيروت, لبنان, ٢٠٠٣م، ج١٠.
- ٢) الإدريسي (أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله، ت٥٦١٥ه/١١٥): نزهة المشتاق في اختراق الأفاق،
   مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ١٩٩٤م، ج١.
- ٣) الاصطخري (أبو اسحاق إبراهيم بن محمد الفارسي، ت٢٤ ٣٥/٥٩٩م): مسالك الممالك، دار صادر، بيروت، ٢٠٠٤م.
- ٤) البخارى (أبي عبدالله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، ت٢٥٦ه/٨٦٩م): صحيح البخاري، ط١، دار التأصيل، القاهرة، ٢٠١٢م، مج١.
- ابن بطوطة (شـمس الدين أبو عبد الله محمد بن عبد الله اللواتي الطنجي، ت٩٧٧/٥٧٩١م): تحفة النظار
   في غرائب الأمصار وعجائب الأسفار، تحقيق عبد الهادي التازي، مطبوعات أكاديمية المملكة المغربية،
   الرباط، ١٩٩٧م، ج٢،٤٠.
- البلاذري (أبي العباس أحمد بن يحيي بن جابر بن داود، ت٢٧٥م/٩٥م): فتوح البلدان، حققه وشرحه وعلق على حواشيه عبدالله أنيس الطباع وعمر أنيس الطباع، مؤسسة المعارف للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ١٩٨٧م.
- البيروني (محمد بن أحمد أبو الريحان، ت٠٤٤ه/٨٤٠١م): تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة للعقل أو مرذولة، تقديم محمود علي مكي، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ٢٠٠٣م.
- لبن خرداذبه (أبو القاسم عبيد الله بن عبد الله، ت ٢٨٠ه/ ٢٩٠م): المسالك والممالك، ليدن، مطبعة بريل,  $\Lambda$
- ٩) الخوارزمي (أبو عبد الله محمد بن أحمد بن يوسف الخوارزمي، ت٧٨٥ه/٩٩٠م): مفاتيح العلوم، تحقيق إبراهيم الإبياري، ط٢، دار الكاتب العربي، بيروت، ١٩٨٩م.
- ١٠) ابن خياط (أبو عمرو خليفة بن خياط، ت٠٤ ٢ه/٥٥٥م): تاريخ خليفة بن خياط، تحقيق أكرم ضياء العمري، ط٢، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، ١٩٨٥م.
- ۱۱) ابن رشد (محمد بن أحمد بن محمد بن رشد الحفيد، ت٩٥٥٥/١١م): بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تعليق وتحقيق وتخريج محمد صبحي حسن حلاق، ط١، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ١٤١٥ه، ج٢.
- ١٢) الزهري (أبي عبد الله محمد بن أبي بكر، ت٤٥٥/٥٥٤ م): كتاب الجغرافية، تحقيق محمد حاج صادق، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، (ب.ت).
- 17) السيرافي (أبو زيد حسن بن زيد، ت بعد ٣٣٠ه/١٤ م): رحلة السيرافي، تحقيق عبدالله الحبشي، المجمع الثقافي، أبوظبي، الإمارات العربية المتحدة، ١٩٩٩م.
- 1) شيخ الربوة (شمس الدين محمد الدمشقي، ت٧٢٧ه/١٣٢٦م): نُخبة الدهر في عجائب البر والبحر، لايبزك، ١٩٢٣م.
- ١٥) أبو عبد الله القرطبي (أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، ت٦٧١ه/١٢٧٢م): الجامع لأحكام القرآن، ط١، مكتبة الصفاء القاهرة، ٥٠٠٠م، ج٨.
- ١٦) العمري (شهاب الدين أبو العباس أحمد بن يحيى، ت٩٤ ٧٥/٨ ١٣٤م): مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، تحقيق كامل سليمان الجبوري، دار الكتب العلمية، بيروت، (د.ت).

- 1۷) أبو الفدا (عماد الدين إسماعيل بن علي بن محمود بن محمد بن عمر بن شاهنشاه، ت٢٣٧ه/١٣٣٢م): تقويم البلدان، دار صادر، بيروت، (د.ت).
- ۱۸) القزويني (زكريا بن محمد بن محمود، ت٦٨٢ه/١٨٣م): آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت، (دت).
- ۱۹) القلقشندي (أبو العباس أحمد بن علي، ت ۸۲۱هـــ/۱۱۸ م): صبح الأعشى في صناعة الإنشا، تقديم فوزى محمد أمين، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ۲۰۰۰م، ج۰.
- ٠٢) ابن القيم الجوزية (شــمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب، ت٥٧٥/٥١٠م): زاد المعاد في هدي خير العباد، حقق نصوصه وخرج أحاديثه شعيب الأرناؤوط وعبد القادر الأرناؤوط، ط٣، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ١٩٩٨م، ج٣.
- ٢١) الماوردي (أبي الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري، ت٥٥٥ه/١٠٥م): الأحكام السلطانية والولايات الدينية، تحقيق أحمد جاد، دار الحديث، القاهرة، ٢٠٠٦م.
- ٢٢) مجهول (ت بعد ٣٧٢ه/٩٨٢م): حدود العالم من المشرق إلى المغرب، تحقيق: السيد يوسف الهادي، الدار الثقافية للنشر، القاهرة، ٢٠٠٢م.
- ٢٣) محمد بن عبدالكريم المغيلي التلمساني (ت٩٠٩،٥٠٠م): مصباح الأرواح في أصول الفلاح، ضمن رسالتان في أهل الذمة، دراسة وتحقيق عبدالمجيد الخيالي، ط١، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٢٠٠١م.
- ٢٤) المسعودي (أبي الحسن علي بن الحسين بن علي، ت٢٤٦ه/٩٥٧م): مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق كمال حسن، المكتبة العصرية، بيروت، ٥٠٠٠م، ج١.
- ٢٥) المقدسي (أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر، ت ٣٨٠ه/٩٩م): أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم، مكتبة مدبولي، ط٣، القاهرة، ١٩٩١م.
- المقدسي (المطهر بن طاهر المقدسي، ت٥٥٥ه/٩٦٦م): البدء والتاريخ، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة, (د.ت)، +3.
- ۲۷) ابن منظور (أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، ت١ ١٧ه/١ ١٣١م): لسان العرب، الهيئة المصرية السنة ة للكتاب، القاهرة، ٢٠١٤م، ج١.
- ۲۸) ابن النديم (أبو الفرج محمد بن أبي يعقوب إسحاق المعروف بابن النديم، ت ۹۹٥/099م): الفهرست، دار المعرفة، بيروت، (د.ت).
- ۲۹) يحيي بن آدم القرشي (۲۰۳ه/۸۱۸م): كتاب الخراج، صححه وشرحه ووضع فهارسه: أحمد محمد شاكر، ط۲، المطبعة السلفية، ۱۳۸٤ه.
- ٣٠) أبو يوسف يعقوب (١٨٢ه/٧٩٨م): كتاب الخراج، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، ١٩٧٩م.

## ثانيًا: المصادر الفارسية:

- ۱) أمير خسرو (خسرو بن سيف الدين دهلوي، ت٢٦٥/٥٧٢٦م): تغلق نامه، تهذيب وتحشية سيد هاشمي، طبعة أورنجباد، ١٩٣٣م.
- ۲) بدواني (عبد القادر بن ملوك شاه، ت۷۱ ۹۵/۰ ۲۵ م): منتخب التواريخ، تصحيح: مولوي أحمد على، تهران، ۱۳۷۹، ج۱.
- ٣) برني (ضياء الدين برني، ت٥٥٥ه/ ١٣٥٧م): تاريخ فيروز شاهي، تصحيح مولوي سيد أحمد خان وعناية وليم ناسوليس، طبعة كلكتا، ١٨٦٢م.

- ٤) جمال دهلوي (حامد بن نصر الله دهلوي ت٢٤٩ه/٥٣٥م): مرآة المعاني، مختصر من كتاب سير العارفين، تصحيح وتقديم: نصر الله برجوادي، انتشارات حقيقت، تهران، ١٣٨٤ ه.ش (٢٠٠٥م).
- همام الدين، ت١٤٩ه/٥٣٤م): حبيب السير في أخبار أفراد البشر، طبعة طهران، ١٣٣٣ه.ش، مج٢.
- ٦) السيهرندي (أحمد بن عبد الله، ت ٨٣٨ه/٤٣٤م): تاريخ مبارك شاهي، تصحيح هدايت حسن، تهران ٢٠٠٣م.
- ٧) عصامي (عز الدين بن عبد الملك عصامي، ت٥١٥٧٥١م): فتوحات السلاطين يا شاهنامه ي هند، تصحيح أوشا، مدر اس، ١٩٤٨م.
- ۸) عفیف (شمس سراج عفیف، ت ۷۹۰/۱۳۸۸م): تاریخ فیروز شاهي، تصحیح: مولوي و لایت حسین، طبعة کلکتا، ۱۸۹۰م.
- ٩) فخري مدبر (محمد بن منصور بن سعید مبارکشاه، ت۱۳۳۵ه/۱۳۳۱م): آداب الملوك أو آداب الحرب والشجاعة، تصحیح: أحمد سهیلي خوانساري، تهران، ۱۹٦۷م.
- ۱۰) فرشته (محمد قاسم هندو شاه استر آبادي، ت٥١٠١ه/٦٠٦م): تاريخ فرشته، تصحيح: محمد رضا نصيري، نشر انجمن آثار ومفاخر فرهنگی، أصفهان، ١٣٨٧ش، ج١.
- ۱۱) كوفي (أبو بكر علي بن حامد، ت٦١٣ه/٢١٧م): چچ نامه (فتحنامه سند)، تصحيح وترتيب: عمر بن داؤد بوته، طبعة حيدر آباد، الهند، ١٩٣٩م.
  - ١٢) مجهول: سيرة فيروز شاهي، نسخة مصورة ومطبوعة، مكتبة خدا بخش الشرقية، بتنه، ١٩٩٩م.

# ثالثًا: المصادر الفارسية المُعربة:

- 1) البناكتي (أبو سليمان داود بن أبي الفضل محمد البناكتي، ت٥٣٥ه/١٣٣٤م): روضة أولي الألباب في معرفة التواريخ والأنساب المعروف بتاريخ البناكتي، ترجمة محمود عبد الكريم علي، المركز القومي للترجمة، القاهرة، ٢٠٠٨م.
- ٢) الجوزجاني (أبو عمر منهاج الدين عثمان، ت خلال القرن السابع الهجري/١٢م): طبقات ناصري،
   ترجمة: عفاف السيد زيدان وملكة على التركى، ط١، المركز القومى للترجمة، القاهرة، ١٠٠٦م، ج١.
- ٣) فيروز شاه (فيروز شاه تُغلق، ت٠٩٧ه/١٩٨٠م): فتوحات فيروز شاه، نشر وترجمة مسعود الندوي في
   كتابة تاريخ الدعوة الإسلامية في الهند، نشر وتوزيع دار العربية، ١٣٧٠ه.
- ٤) الكرديزي (أبي سعيد عبد الحي بن الضحاك بن محمود الكرديزي، ت٢٠٤١ه/١٠٥١م): زين الأخبار، ترجمة عفاف السيد زيدان، المجلس الأعلى للثقافة، ٢٠٠٦م.
- ٥) الهروي (نظام الدين أحمد بخشي، ت٢٠٠١ه/١٥٩ه): طبقات أكبري، ترجمة: عبد القادر الشاذلي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٥م ج١.

## رابعا: المراجع العربية والمعربة:

- 1) إبراهيم محمد إبراهيم: الأديان الوضعية في مصادر ها المقدسة وموقف الإسلام منها، ط١، مطبعة الأمانة، القاهرة، ١٩٨٥م.
  - ٢) أبو الحسن علي الحسني الندوي: الإمام السر هندي حياته وأعماله، ط٢، دار القلم، الكويت، ١٩٩٤م.
    - ٣) \_\_\_\_\_\_ : المسلمون في الهند، ط١ ، دار ابن كثير، دمشق، ٩٩٩م.
- ٤) أحمد شلبي: أديان الهند الكبرى، الهندوسية والجينية والبوذية، ط١١، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ٢٠٠٠م، ج٤.

- ) أحمد محمود الساداتي: تاريخ المسلمين في شبه القارة الهندية وحضارتهم، مكتبة الآداب، القاهرة،
   ١٩٩٧م، ج١.
- آ) بيتر جاكسون: سلطنة دلهي تاريخ سياسي وعسكري، ترجمة فاضل جتكر، ط١، مكتبة العبيكان، الرياض، ٢٠٠٣م.
- ٧) بيشام. أ. ل: أعجوبة الهند، استعراض لتاريخ شبه القارة الهندية وثقافتها قبل مجيء المسلمين، ترجمة عدنان خالد، ط١، دار الكتب الوطنية، أبو ظبى، ١٤٠ ٢م.
- ٨) حبيب عرفان: الهند في العصور الوسطى، ترجمة أحمد العباسي، ط١، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة،
   أبو ظبي، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٤م.
- ٩) حسن أحمد محمود: الإسلام والحضارة الإسلامية في آسيا الوسطى بين الفتحين العربي والتركي، دار الفكر العربي، القاهرة، ٢٠٠٨م.
- ١٠ روميش تشاندر دات: حضارة الهند، التاريخ الحضاري والثقافي والسياسي، ترجمة فريق أقرأ، مكتبة الملك فهد، الرياض، ٢٠١١م.
- ١١) رينهارت دوزي: تكملة المعاجم العربية، نقله وعلق عليه: جمال الخياط، دار الشئون الثقافية، بغداد،
   ٢٠١٠م، ج٦.
- 1٢) السيد سليمان الندوي: العلاقات بين العرب والهند في أغوار التاريخ، تعريب وتحقيق حسين الرحمن مجيب الندوي، ٢٠١٣م.
- ١٣) السيد طه أبو سيدره: تاريخ الإسلام في شبة القارة الهندية من الفتح العربي إلى الغزو التيموري والمغولي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠٠٩م.
- ١٤) شوقي عبدالقوي عثمان: تجارة المحيط الهندي عصر السيادة الإسلامية (٤١-١٠٩ه/٦٦-٩٩١م)، عالم الكتب، الكويت، ١٩٩٠م.
- ١٥) شيلًا بلير وجوناتان بلوم: الفن والعمارة الإسلامية ١٢٥٠-١٨٠م، ترجمة: وفاء زين الدين، ط١، هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة، دار الكتب الوطنية، أبوظبي، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٢م.
- 17) صَاحَب عالم الأعظمي الندوي والعنود فهد العتيبي: العلم والثقافة في الهند زمن السُلطان فيروز شاه تغلق، دراسة تاريخية في ضوء المصادر المعاصرة، ط١، دار المكتب العربي للمعارف، ٢٠٢٠.
- ١٧) صلحب عالم الأعظميّ الندوي: مفهوم العلاقات بين المسلمين والهندوس في ضوء الكتب الفقهية في عصر الدولة المغولية، مجلة التفاهم، وزارة الأوقاف والشؤون الدينية، مسقط، عمان، ٢٠١٦م.
- ١٨) عبد الحي فخر الدين الحسني: نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنواظر، دار ابن حزم، بيروت، ١٨) عبد الحي فخر الدين الحسني: نزهة الخواطر وبهجة المسامع والنواظر، دار ابن حزم، بيروت،
- ١٩) \_\_\_\_\_: الهند في العهد الإسلامي، مراجعه وتقديم أبو الحسن على الحسني الندوي، دار عرفات، الهند، ٢٠٠١م.
- · ٢) عبد القادر الرازي: مختار الصحاح، اعتنى بترتيبه السيد محمود خاطر، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهرة، ١٩٦٢م.
- ٢١) عبد الله مبشر الطرازي: موسوعة التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية لبلاد السند والبنجاب (باكستان الحالية) في عهد العرب، تقديم: أبي الحسن علي الحسني الندوي، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، جدة، ط١، ١٩٨٣م، ج٢.
- ٢٢) عبد الله محمد جمال الدين: التاريخ والحضارة الإسلامية في الباكستان أو السند والبنجاب إلي آخر الحكم العربي، دار العدالة للنشر، القاهرة، ١٩٩١م.
  - ٢٣) عبد المنعم النمر: تاريخ الإسلام في الهند، ط١، المؤسسة الجامعية للنشر، ١٩٨١م.
  - ٢٤) عبد النعيم محمد حسنين: قاموس الفارسية، ط١، دار الكتاب اللبناني بيروت، ١٩٨٢م.
  - ٢٥) عز الدين فراج: فضل علماء المسلمين على الحضارة الأوربية، دار الفكر العربي، القاهرة، ٢٠٠٢م.
- ٢٦) عصام الدين عبد الرؤوف: بلاد الهند في العصر الإسلامي منذ فجر الإسلام حتى الغزو التيموري، عالم الكتب، القاهرة، ١٩٨٠م.
  - ٢٧) \_\_\_\_\_ : الدول الإسلامية المستقلة في الشرق، دار الفكر العربي، ١٩٨٧.

- ٢٨) علي عبدالواحد وافي: الأسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام، ط١، مكتبة نهضة مصر بالفجالة، القاهرة، ٩٦٤ م.
- ٢٩) غوستاف لوبون: حضارات الهند، نقله إلى العربية عادل زعيتر، ط١، دار العالم العربي، القاهرة، ٩٠٠م.
- ٣٠) قوبال هالدر: لغات الهند، ترجمة بكيل علي الولص، مراجعة عمر الأيوبي، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، أبو ظبي الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٢م.
- ٣١) كُليفورد بوزورتُّ: الأسرات الحاكمة في التاريخ الإسلامي، دراسة في التاريخ والأنساب، ترجمة: حسين على اللبودي، مراجعة: سليمان إبراهيم العسكري، ط٢، مؤسسة الشراع العربي، الكويت، ٥٩٥ م.
  - ٣٢) محمد إسماعيل الندوى: الهند القديمة حضارتها ودياناتها، دار الشعب، القاهرة، ١٩٧٠م.
- ٣٣) محمد ضياء الدين ألريس: الخراج والنظم المالية للدولة الإسلامية، ط٤، دار الأنصار، القاهرة، ٩٧٧ م.
- ٣٤) محمد نصر عبد الرحمن: الوجود العربي في الهند في العصور الوسطى، ط١، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ٢٠١٤م.
- ٥٥) محمود مرعي خلاف: التاريخ السياسي والإداري للمسلمين في الهند، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ٢٠١٩
  - ٣٦) مصطفى عبد الكريم: معجم المصطلحات والألقاب التاريخية، ط١ مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٩٦م.
- ٣٧) معين الدين الندوي: معجم الامكنة التي لها ذكر في نزهة الخواطر، جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، دكن، ١٩٣٤م.
  - ٣٨) نسيم حجازي: فاتح السند محمد بن قاسم، ترجمة ظهور أحمد، ط١، لاهور، باكستان، ١٩٨٠م.
- ٣٩) همايون كبير: الترآث الهندي من العصر الأري إلي العصر الحديث، ترجمة: عمر الأيوبي، أبو ظبي الثقافة والتراث، الإمارات العربية المتحدة، ٢٠١٠م.
- ٠٤) وفاء محمــــود عبد الحليم: تاريخ الفرق والمذاهب الإسلامية في الهند من القرن الرابع حتى القرن السادس الهجربين، ط١، دار الأفاق العربية، ٢٠١٧م.
- ١٤) ويل ديورانت: قصة الحضارة (الهند وجيرانها)، ترجمة زكي نجيب محمود، ج٣، مج٣، بيروت، (د.ت).
- ٤٢) يُاسر المشهداني: من مكونات العلاقات العربية الهندية، كلية التربية، جامعة الموصل، العراق، (د.ت). خامسا: المراجع الفارسية:
  - ١) خليق أحمد نظامي: سلاطين دهلي كي مذهبي رجحانات، طبعة إدارة أدبيات، دهلي، ١٩٥٨م.
     سادسا: المصادر الفارسية المترجمة إلى اللغة الإنجليزية :
- 1) Amir khusru: Khazain ul futuh, Trans by: Dawson, G., in The History India, Vol. III, 1871.
- 2) Barani.: "Fatawa-i Jahandari", Trans: Mohammad Habib and Afsar Salim Khan, in the Political theory of the Delhi Sultanate, Delhi, 1961.
- 3) Barani.: The Fatawa –i- Jahanadari of Zia Ud-din Barni, Trans: Afsar Afzal Ud-din, with Introduction and Notes, Doctoral Dissertation, School of oriental and African Studies, London, 1955.
- 4) Hasan Nizami: Taj ul Ma- asir, Trans by: Dawson, G., in The History of India, as its own Historians, The Muhammadan Period, Vol. II, Trubner and Co., London, 1869.
- 5) Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, A History of Gujarat from 1298 to 1442, London, 1963.

6) Sultan Firoz shah: "Futuhat –i firoz shahi", Trans: Dawson, G., in The History of India, Vol. III, 1871.

سابعا: المراجع والدوريات الأجنبية:

- 1) Abdulwalil, K.: Gold and silver coins of Sultanate of Delhi, Hayder Abad, 1974.
- 2) Aishwara, T.: Politics in Pre Mughal Times, Kitabistan, Allah Abad, 1938.
- 3) Aliya, Hasan.: Socio Cultural Role of Muslim Women during The Sultanate Period, Aligarh Muslim University, 2009.
- 4) Alodwan Khalil,: Early Islamic coinage in north India (800 A.D. To 1500 A.D and its impact in tourism), thesis the Docyor, the Maharaja Sayajirao University of Baroda, vadodara, Gujarat, 2004.
- 5) Anjum, T: Chishtia Silsilah and the Delhi Sultanate: A study of their relationship during 13<sup>th</sup> and 14<sup>th</sup> Centuries, Quaid –i- Azam University, Islamabad, Pakistan, 2005.
- 6) Anthony Welch: A Medieval Center of Learning in India: The Hauz Khas Madrasa in Delhi, Muqarnas, Vol. 13, 1996.
- 7) Baqir, M.: Lahor during the Pre Muslim Period, Islamic Culture, 1948.
- 8) Basham, L. A.: The wonder That was India, A survey of the Bistory and Culture of the Indian sub- continent before the coming of the Muslims, Delhi, 1981.
- 9) Bindu.: Status of Women during Sultanate Era1206- 1526 AD, International Journal of Innovative Social Science, Vol.2, 2015.
- 10) Bindu.: Status of Women during Sultanate Era1206- 1526 AD, International Journal of Innovative Social Science, Vol.2, 2015.
- 11) Burton, J: Indian Islamic Architecture, forms Typologies, Sites and Monuments, edited by: George Michell, Leiden Brill, Boston, 2008.
- 12) Burton, S.: Ahistory of India, Second Edition, United King Dom, 2010.
- 13) Bushre Abbasi: Women and high Culture during the Sultanate Period, Aligarh Muslim University, India.
- 14) Cunningham, A.: Archological Survey of India, Report 1883-84, Vol. XXI, New Delhi, 2000.
- 15) Cunningham, A.: Archological Survey of India, Report for the 1871-72, Vol. III, Calcutta, 1873.
- 16) Eaton, R.: Thr Rise of Islam and Bengal frontier 1204 -1760, Berkeley, University of California Press, 1993.
- 17) Eaton, R. M.: Temple Desecration in Pre Modern India, Frontline, December 22, 2000.
- 18) Eaton, R.: India 's Islamic Traditions 711- 1750, New Delhi, 2003.
- 19) Eaton, R. M: India in the Persianate Age Age 1000- 1765, Allen Lane, 2019.
- 20) Eaton. R, Wagoner. P: Power, Memory, Architecture, Contested Sites on Indias Deccan Plateau, 1300 -1600, Oford University Press, Oxford, 2017.
- 21) Elliot, H. M. & Dowson, J.: The History of India as Told by Its own Historians, Vol. III, London, 1871.

- 22) Habib, Irfan: Econmic history of the Delhi Sultanate, the Indian Historical Review, Vol. IV, N. 4, 1977.
- 23) Habibullah, A.: The foundation of Muslim rule of India, A history establishment and progress of the turkish sultanate of Delhi 1206 1290, Allah Abad, 1961.
- 24) Ikram, S.M: Muslim Civilization in India, New York, 1964.
- 25) Imon-ul –Hossain: Identities of Composite Literary tradition during the Sultanate of Delhi: A Study of Amir Khusrau and Kabir in the Making of Indian heritage, International Journal of Historical Insight and Research, Vol.7,(Jan Mar, 2021).
- 26) Jairazbhoy. R. A.: An Outline of Islamic Architecture, London, 1972.
- 27) Khan: Historical dictionary of medieval India, King dom, 2008.
- 28) Kulke, C, and Rothermund, D.: History of India, Routledge, 3<sup>rd</sup> edition, London, and New Yourk, 2002.
- 29) Lal, Kishori Saran.: History of the Khaljis A. D 1290 1320, Visva Bharati Library, Delhi, 1980.
- 30) Lane Pool: The coins of Sultans of Delhi, London, 1884.
- 31) Lane Pool: Medaeval India under Mohammed Rule 712-1764, G. B. Putnam's sons, London, 1903.
- 32) Mahdi, H.: The Rise and fall of Muhammed Bin Tughluq, London, 1938.
- 33) Mahdi, H.: Tughlaq Dynasty, Delhi, 1976.
- 34) Misra, S. C: The Rise of Muslim Power in Gujarat, A History of Gujarat from 1298 to 1442, London, 1963.
- 35) Nilakaqnta Sastri: Advanced History of India, Allied Publishers Private, Delhi, 1970.
- 36) Nossov, K and Delf, B.: Indian Castles 1206 1526, the Rise and Fall of the Delhi Sultanate, Osprey Publising, United States of America, 2006.
- 37) Prasad, Ishwari: A Short of Muslim Rule in India from the Conquest of Islam to the Death of Aurangzeb, the Indian Press, Allahabad, 1931.
- 38) Prasad, Ishwari: History of Medieval India, Allahabad, 1933.
- 39) Prasad, P.: Sanskrit Inscriptions of Delhi Sultanate, (1191-1526), Delhi, 1990.
- 40) Rekha Pande: Succession to the throne in the Delhi Sultante some Observation, Proceedings of the Indian History Congress, Vol. 47, Volume 1, 1986.
- 41) Saliba, George: The Development of Astronomy in medieval Islamic society, Arab Studies Quarterly, Vol. 4, No. 3, 1982.
- 42) Satish Grover: The Architectture of India Islamic (727- 1707 A.D), VIKAS Publishing House PVT LTD, New Delhi, 1981.
- 43) Sayyid Abu Asim: Libraries during the Muslim Rule in India, Adapted from the Urdu, M.A, LL. B. (Alig).
- 44) Seema Khan: Mosque Architecture under Firuz Shah, Master Dissertation, Aligarh Muslim University, Aligarh, India, 2011.
- 45) Sirir Kumar Mitra: India, Bombay, 1972.

- 46) Smith, V. A: The Oxford history of India from the earliest times to the end of 1911, Oxford University Press, London, 1919.
- 47) Spahic Omer: Rationalizing the Phenomenon of Converting Hindu Temples in to Mosques Merasionalkan fenomena menukaran Kuil Hindu ke dalam, Journal of Islam in Asia, Vol. 13, No. 2, 2016.
- 48) Srivastava, A, L: The Sultanate of Delhi, 711-1526, Agra, 1966.
- 49) Stephen Blake: Shahjahanabad The Sovereign City in Mughal India, 1639-1739, Cambridge, New York, 1991.
- 50) Sreeniv Asachar: A Corpus of Inscriptions in the Telingana districts of H. E. H. The Nizam's dominions, Vol. II, Baptist Mission Press, Calcutia, 1940.
- 51) Syros, V.: State failure successful leadership in medieval India, Studies in History, Vol. 37, Jawaharlal Nehru University, 2021.
- 52) Thapar, Romila: The Penguin History of early India from the origins to AD 1300, Penguin Books, London, 2002.
- 53) Wheeler, J. T: India under the Muslim rule, Cosmo Publications, New Delhi, Vol. I, 1987.

#### ثامنًا: الدوريات العربية:

- ١) أورنك زيب الأعظمي: الهند كما يصفها "أخبار الصين والهند"، بحوث ودراسات، مجلة وحدة الأمة،
   ع٦، يوليو ٢٠١٦م.
- ٢) حسين علي الطحطوح: الهند في التراث البلداني العربي خلال القرنين (٣-١٥/٥- ١٠م)، مجلة آداب الرافدين, ٢٧٥، العراق، ١٩٥٥م.
- ٣) زينب عبد التواب رياض: طقوس وشعائر الديانات الوضعية بين الهندوسية والبوذية، مجلة مدارات، ع٢،
   مج١، ١٩، ١٩٥
- السيد حسين علي طحطوح: مظاهر الثقافة العربية الإسلامية في الهند، بحث مستل من رسالة الماجستير، (د.ن)، (د.ت).
- ٥) سيد رضوان علي: تعريف مدن الهند وتحديدها الواردة في كتاب فتوح البلدان للبلاذري، مجلة العصور، العدد ١٢٧-١٤٩، مج٢، دار المريخ، لندن، ١٩٨٧م.
- 7) صاحب عالم الأعظمي الندوي: دور العلماء والمؤرخين في نقل النظريات السياسية الساسانية إلى الهند في عصر سلطنة دهلي: كتاب فتاوى جهانداري نموذجًا، نشر في: ,Journal of Islamic Ethics, 2, في عصر سلطنة دهلي: (2018)
- لا ولي أختر الندوي: الفن المعماري الإسلامي في الهند، بحث ضمن ندوة دور الهند في نشر التراث العربي، تحرير: حفظ الرحمن محمد عمر الإصلاحي، المجلة العربية، وزارة الثقافة والإعلام، الرياض،
   ٢٠١١م.

# تاسعًا: الرسائل الجامعية:

- ١) سفيان ياسين إبراهيم: الهند في المصادر البلدانية (القرن ٣-٩ه/٩-٣١م)، رسالة دكتوراة منشورة، جامعة الموصل، كلية التربية، العراق، ٢٠٠٩م.
- عادل محمد نجيب أحمد رستم: مظاهر الحضارة الإسلامية في عصر سلطنة دهلي، رسالة دكتوراة غير منشورة، كلية الأداب جامعة القاهرة، ١٩٨٥م.
- ٣) محمد صبحي محمد إبراهيم نجم: المؤسسات العلمية في عصر سلطنة دهلي، رسالة ماجستير، كلية
   الأداب، جامعة القاهرة، ٢٠١٧م.