

# التجليات الإلهية " الفيض الأقدس والفيض المقدس " في فكر متفلسفة الصوفية

إعسداد

الدكتورة / نيفين إبر اهيم إبر اهيم ياسين أستاذ الفلسفة الإسلامية والتصوف المساعد كلية الآداب – جامعة المنصورة

مجلة كلية الآداب – جامعة المنصورة العدد الثالث و الخمسون – أغسطس ٢٠١٣

#### التجليات الإلمية

# " الفيض الأقدس والفيض المقدس "

#### فى فكر متفلسفة الصوفية

د. نيفين إبراهيم إبراهيم ياسين

#### مقدمــــة ·

يعرض هذا البحث النظرية على درجة عالية من الأهمية وهى نظرية الفيض وعلاقتها بنظرية التجليات الإلهية عند صوفية المسلمين خاصة المتفلسفة منهم .

وترجع أهمية هذه النظرية إلى علاقتها بنظرية الخلق كما تصورها الفكر اليونانى الفلسفى خصوصاً أن هذا الفكر ينطلق من مفاهيم وثنية فى الغالب فالفيض فى النظرية الأفلوطينية هو فيض الحقائق التى تفيض كل واحدة منها عن الأخرى . كما يعتمد كل موجود على الآخر ويستند إليه فى عملية الصدور استناد العلة إلى المعول . وقد يكون الفيض تكراراً للواحد العددى الذى يفيض فيضاً واحدياً . وهى نظرية تأخذ بما يعرف التسلسل الإيجادى كما تأخذ بفكرة الوسائط التى تسميها العقول العشرة التى لا تعترف بخلق العالم لأن وجود العالم إما ان يأتى عندهم فيضاً واحداً عن واحد وإما أن يفيض انبثاقاً دفعة واحدة وهو ما يخالف عقيدة المسلمين الراسخة فى الخلق من عدم .

لذلك يتجه هذا البحث لعرض نظرية التجليات التى حاولت المدرسة الصوفية المتفلسفة تقديمها عوضاً عن نظرية الفيض لتلافى ما يبدو فيها من مخالفة للشريعة والقول بقدم العالم وعدم حدوث المخلوقات . كما تحاول هذه الدراسة الإجابة عن عده أسئلة لتفسير ما جاء غامضاً في عرض نظرية الخلق الإسلامية .

# والسؤال الذي يشكل مشكلة البحث هو التالى:

أولاً: كيف فهم الصوفية المتفلسفة من أمثال محيى الدين بن عربي وتلميذه

صدر الدين القونوى وعبدالحق بن سبعين وغيرهم نظرية الفيض وما هو مغزى نظريتهم في التجليات الإلهية ؟

ثانياً: كيف تخلصت هذه النظرية من فكرة الوسائط بين الحق والخلق؟

ثالثاً: كيف أفسحت نظرية الفيوضات مكانها لنظرية التجليات ، وكيف عالجت نظرية التجليات ؟ قضية الخلق من عدم ؟

#### وفي سبيل الإجابة على هذه التساؤلات:

يعرض البحث لمفهوم هذه المدرسة الصوفية في الفيض الأقدس والفيض المقدس وكذلك التجليات الإلهية وما يرتبط بها من مصطلحات تتضافر جميعها لتقدم حلاً مقبولاً نسبياً يتفادى القول بقدم العالم ولا يعجز الذات الإلهية عن الخلق من عدم . كما هو الحال عند بعض الفلاسفة المسلمين .

وسوف تحاول هذه الدراسة استكشاف آراء أعضاء المدرسة الصوفية من أتباع ابن عربى وهل هم من القائلين بقدم العالم . وكيف تمكنوا من حل هذه المعضلة ؟ ثم ما مدى علم الله بالكليات والجزئيات ، وهذه المسائل وغيرها هى مما كفر فيه الفقهاء بعض الصوفية ؟

وسوف يكون المنهج المستخدم في الدراسة تحليلياً نقدياً مع مناهج الدلالة الاصطلاحية كلما كان ذلك ممكنا .

وسوف يقسم هذا البحث إلى مقدمة وعده مباحث قصيره وخاتمة على النحو التالى

أولاً : يعرض البحث لمعانى الفيض والتجلى اصطلاحياً ودلالياً ويبين النظريات المرتبطة بهذه المعانى .

- **ثانياً**: يبين البحث العلاقة بين نظرية الفيض ونظرية التجلى عند الصوفية المتفلسفة .
- ثالثاً : تتناول الدراسة علاقة التجليات الإلهية بالتنزلات وتبين شكل النظام الذى رسمه ابن عربي للتنزلات .
- رابعاً : يعرض البحث للتجليات الذاتية باعتبارها شئون الحق . فكل يوم وكل آن وهو في شأن .
- **خامساً**: يتناول البحث علاقة المراتب الوجودية بكل من الفيض والتجلى من حيث أن الفيض يتقولب بما يمر عليه من مراتب.

وأخيراً ينتهى إالى خاتمة تلخص أبرز نتائج البحث .

الباحثة

د. نيفين إبراهيم ياسين

# أولاً: الفيض والتجلي المعنى الاصطلاحي والدلالة الوجودية:

الفيض كما ورد في النظرية الوجودية عند ابن عربي (المتوفى ٦٣٨هـ) وتلميذه صدر الدين القونوي(المتوفى ٦٧٣هـ) وثيق الصلة بالتجلي الإلهي . فالحق إذا تجلي لنفسه في صور أعيان الممكنات فهوة " الفيض الأقدس " " وأما الفيض المقدس

" فيمثل التجلى الوجودى أو خروج الأعيان الثابتة من الوجود الغيبى على الوجود العينى على العلمي (١) .

فالعلاقة إذن وثيقة بين نظرية الفيض والتجليات الإلهية ، ذلك أن الفيض في حقيقته هو فيض النور الإلهى الذاتى على الشئون الإلهية ، وهو عند ابن عربى وتلاميذه هو النور الذى يظهر التعينات المحتواة في غيب الذات . وهو النور الذي يكشف ظلام الأشياء ويبدده فتظهر الأشياء وتتكشف بفعل النور الإلهى أو كما يقول صدر الدين القونوى " وجدت الوجود الذى تلبست به الممكنات هو فايض النور الذاتى ، فانبسط على الشئون الإلهية فظهرت تعيناتها المستجنة في غيب الذات والمستهلكة في أحديته وتقيد الغيب المطلق من حيث الوجود لا مطلقاً بأحكام الشئون حسب الاقتصاد العلمى الذاتى الأزلى " (٢) .

ويقدم القاشانى مفهوماً للتجلى الذاتى الإلهى يكاد يتطابق ومفهوم "الفيض" وهو عنده على ثلاثة أقسام أولها تجلى الذات لنفسها أو لذاتها وهو الموصوف بحضره الأحديه أو كما يفهم من فيض النور الإلهى الذتى باعتباره " الفيض الأقدس " . وأما التجلى الثانى فهو الذى تظهر به أعيان الممكنات الثابتة التى هى شئون الذات لذاته تعالى وهو التعين الأول ، وأما التجلى الثالث فهو التجلى الشهودى ، فهو ظهور

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Abu Al-Ela</sup> Affifi, The Mystical Philosophy of M. Al-Din Ibn Arabyl English; Cambridge, 1939.

<sup>-</sup> راجع: إبراهيم ياسين (الدكتور): دلالات المصطلح في التصوف الفلسفي ، دار المعارف، القاهرة ، ١٩٩٩م ، ص ٥٩ ، ٦٠ .

<sup>(</sup>۲) صدر الدين القونوى: النفحات الإلهية ، نسخة رقم ٦/٤٥٦٨ ، أ / ب . راجع أيضاً: دلالات المصطلح: ص ٦٠٠ .

الحق بصور أسمائه في الكون التي هي صورها وهو "ما ينكشف للقلوب من أنوار الغيوب " (١) .

ويأتى الغيض فى القرآن الكريم فى العديد من الآيات ليدل على سهولة جريان الدمع من المآقى والعيون خشية من الله فى قوله تعالى: ﴿ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَقِيضُ مِنَ اللهُ فى قوله جل شأنه: ﴿ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ الدَّمْعِ ﴾ (٢). وهى الإفاضة المادية كما فى قوله جل شأنه: ﴿ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ ﴾ (٢). كما يأتى بمعنى الإفاضة المعنوية فى قوله جل شأنه: ﴿ لَمَسَّكُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (٤). كما انه ياتى بمعنى العطاء والجود والكرم فى قوله جل شأنه: ﴿ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ الْمَاء ﴾ (٥).

ولا علاقة لهذه المعانى بما جاء فى النظرية الصوفية عن الفيض إلا فيما يتعلق بالتدفق والجريان بينما ياتى التجلى فى القرآن الكريم ليعبر عن ظهور النور الإلهى البارق وتجليه على أعيان الممكنات لنشهد فعل التجلى فى الكائنات فى قوله جل شانه: ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًا وَخَرَّ موسَى صَعِقاً ﴾ (١) . فلم يصمد الجبل فى مواجهة النور الإلهى بل تصدع وأنهار وتكسر ، كما أنه يأتى بمعنى الظهور بعد الغياب وعدم الظهور فى قوله: ﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ﴾ (١) فلم يربط القرآن

<sup>(</sup>۱) ابن عربی: الفتوحات الملکیة ، تحقیق د. عثمان یحیی ، ج ۲ ، ص ۱۳۲ .

<sup>-</sup> راجع أيضاً: دلالات المصطلح في التصوف الفلسفي ، ص ١٩.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة المائدة : الآية  $^{(\Lambda T)}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة البقرة: الآية (١٩٩).

<sup>(</sup>٤) سورة النور: الآية (١٤).

<sup>(°)</sup> سورة الأعراف : الآية (°۰) .

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف: الآية (١٤٣).

<sup>(</sup>۱) سورة الليل : الآية (۲) .

الكريم بين الفيض والحق كما لم يضفه إليه أو يربطه بالخلق على عكس ما تضمنه المفهوم الصوفى عن الفيض .

فكأن التجلى فى أحد صوره الوجودية هو تجلى الواحد فى الكثرة الوجودية المشاهدة أى ظهور الأشياء من حيث أعيانها فى العالم المعقول إلى العالم المحسوس ، أو " ظهور الموجودات الخارجية على نحو ما هى فى ثبوتها الأزلى"(١).

والتجلى على ثلاثة أحوال كما ظهر آنفاً فهو أولا تجلى ذات وهى المكاشفة، وتجلى صفات الذات وهى موضع النور ، وتجلى حكم الذات وهى الآخرة وما فيها ومثال التجلى الذاتى كشوف القلب فى الدنيا كقول عبدالله بن عمر "كنا نتراءى الله فى ذلك المكان يعنى فى الطواف وكقول النبى – صلى الله عليه وسلم – أعبد الله كأنك تراه ، وكشوف العيان فى الآخرة . وأما تجلى الصفات فهو أن تتجلى له قدرته عليه فلا يخاف غيره ، وكفايته له فلا يرجو سواه ، وتجلى حكم الذات يكون فى الآخرة ، فريق فى الجنة وفريق فى السعير "(۱) .

وهكذا تتضافر المصطلحات التى قدمها ابن عربى وتلاميذه لتفسير فعل الخلق ووجود المخلوقات إلى جانب الحق فى الوجود دون أن يخرج عن حدود تصوره لشكل الوجود ، فأتى ابن عربى بمصطلحات يحافظ على إثنينيه الخالق والمخلوق ، وظهور الخلق كمرايا تعكس الصور الوجودية بفعل التجلى الإلهى فيما لا يحصى من صور الموجودات " (۳).

<sup>(</sup>۲) سعاد الحكيم: المعجم الصوفى ، الحكمة فى حدود الكلمة ، دندرة للطباعة والنشر ، بيروت، ١٩٨١م ، مادة فيض ، ص ٨٩٠ .

<sup>(</sup>٣) الكلاباذي: التعرف لمذهب أهل التصوف ، ص ١٢١.

<sup>(</sup>۱) المعجم الصوفى: مادة فيض ، ص ۸۸۹.

ومن هذه المصطلحات التي تصنع خطوط نظام التجليات وكما قدمنا مصطلح الفيض بنوعية الأقدس والمقدس ، والأعيان الثابتة (\*) والظل (\*\*) ، والمراتب (\*\*) .

وينظر معظم الصوفية إلى التجلى على "أنه ما ينكشف للقلوب من أنوار الغيوب "وهو رأى ابن عربى والكشانى ، والجرجانى ، ورأى الغزالى أيضاً ، وإنما جمع الغيوب باعتبار تعدد موارد التجلى فإن لكل اسم إلهى بحسب حيطته ووجوهه تجليات متنوعة . وهناك أنواع من التجلى كتجلى الأسماء ... وتجلى الأفعال التى يتجلى فيها الحق سبحانه وهى عبارة عن مشهد يرى فيه العبد جريان القدرة فى الأشياء ... إلى جانب التجلى الذاتى الذى هو تتزل الحق من الحضرة الأحدية ، والتجلى الشهودى الذى هو ظهور الوجود المسمى باسم النور ، وهو ظهور الحق

<sup>(\*)</sup> الأعيان الثابتة: العين الثابتة هي حقيقة الشيء في الحضرة العلمية ليست موجودة بل معدومة ، وهي حقائق أزلية غير مجعولة ويجعلها صدر الدين القونوي واسطة ميتافيزيقية بين الحقيقة المطلقة وعالم الظواهر = وتأتى بمعنى The Latent Realities .

<sup>-</sup> راجع: دلالات المصطلح: مادة الأعيان الثابتة ، ص ٥٦ .

<sup>(\*\*)</sup> الظل: Umbra or The Phenomenal world Manfistation ، يظهر مصطلح الظل في فلسفة ابن عربي الصوفية ليسهم في تشكيل نظريته في الوحدة الشهودية فيكون (ظل الله) عنده هو العالم أو السوى ومحل ظهور الظل الإلهي المسمى بالعالم إنما هو أعيان الممكنات عليها أمتد هذا الظل ، فتدرك من هذا الظل بحسب ما امتد وجود الله .

<sup>-</sup> راجع دلالات المصطلح في التصوف الفلسفي ، ص ٥٠ .

<sup>(\*\*\*)</sup> وأما المراتب الوجودية The States فهى المحال المعنوية لأحكام الوجوب والإمكان ، فلها حكم الوجوب بما فيها من حق ، ولها حكم الإمكان بما فيها من قابلية واستعداد لقبول فيض الوجود العام عليها.

<sup>-</sup> راجع: إبراهيم ياسين (الدكتور): في تحقيق كتاب النصوص في تحقيق الطور المخصوص للصدر القونوي ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ، ٢٠٠٣م ، ص ٤٦ .

بصور لأسمائه في الأكوان التي هي صورها ، " وهناك التجلى الصفاتي الذي يكون مبدؤه صفة من الصفات " (١) . فللأسماء تجلياتها كما أن للصفات تجلياتها فكل يوم وهو في شأن .

# ثانياً : التجليات وعلاقتها بالفيوضات :

يعود النظام الذي حدده فلاسفه الصوفية من أمثال ابن عربي ، وتاميذه الصدر القونوي ، وشارحه إبراهيم بن إسحق التبريزي ، إلى نظريتهم العامة في الحقيقة الوجودية الواحدة والتي تكشف عن نفسها فيما لا يتناهى من الصور ، إنها الواحد الذي لا ينتج أو يخلق أو يفيض عنه شيء خلاف ذاته التي تغيض عنه .

ويذكر " عفيفى " (٢) . أنه حتى عندما نقول التجليات فيما لا يتناهى من الصور Even the Phrase Manifestation in forms هي عبارة مضللة لأنه لا يمكن تصور الذات بمعزل عن الصور إلا في عقولنا وأفكارنا .

إن الصور التى يطرحها ابن عربى والصدر القونوى للتجليات ليست إلا صفات أو أشكال للحقيقة الواحدة أو طرق مختلفة لرؤية الواحد، ويرى د. أبوالعلا عفيفى أن أفضل ما توصف به التجليات فى مدرسة ابن عربى هو "الفيوضات الأفلوطينية (\*)، ولعل ما يوضح الفرق بين تصور أفلوطين للفيض وتصور ابن عربى

<sup>(</sup>۱) أنور فؤاد أبوخزام (الدكتور): معجم المصطلحات الصوفية ، مكتبة لبنان ناشرون ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ١٩٩٣م ، ص ٥٧ ، ٥٨ ، مادة : تجلى . (2) A. Affifi; The Mystical Philosophy of Ibnul Arabi, p. 62.

<sup>(\*)</sup> أفلوطين من هو ؟ نعرف حياة أفلوطين من بحث كنبه تلميذه فرفريوس نقلاً عن رواية تلميذ آخر هو أميلوس يبين فرفريوس أن أفلوطين ولد بمدينة "لوبوليس "أسيوط الآن عام ٢٠٥ وكان ينتمى إلى أسرة ميسورة وفرت له فرصة تعلم الرياضة والشعر غير أن موهبته الفلسفية لم تتفتح إلا على يد "سكاس " الأفلاطوني السكندري " الذي كان مسيحياً مرتداً لم يكتب شيئاً . مكث أفلوطين إحدى عشر سنة في مدرسة أمنيوس ثم ترك الإسكندرية إثر تعرضه لأزمة نفسية

هو قوله في الفصوص " وقد كان الحق سبحانه أوجد العالم كله وجود شبح مُسوى لا روح فيه فكان كمرآة غير مجلوه ، ومن شان الحكم الإلهي أنه ما سوّى محلاً إلا ويقبل روحاً إلهية عبر عنه بالنفخ فيه وما هو إلا حصول الاستعداد من تلك لصورة المسواه لقبول الفيض التجلي الدائم الذي لم يزل ولا يزال ، وما بقى إلا قابل والقابل لا يكون إلا من فيضه الأقدس فالأمر كله منه ابتداؤه وانتهاؤه ، وإليه يرجع الأمر كله كما ابتدأ منه فالله الذي يتحدث عنه لا يمكن أن يكون موصوفاً بالأحدية الخالصة كما لا يمكن أن يكون موصوفاً بوحدة الوجود الخالصة كما لا يمكن أن يكون أن يكون

God Can Not be Described as Purely Panatheistics; or Purely Theistic or Purely Neoplatonic but a Mixture of the Three  $\cdot^{(1)}$ 

وهذا ما يبين طبيعة الفيض أو التجليات المشار إليها فهى نظام تتفرد به مدرسة ابن عربى لأنه ليس نتاج نظرية خالصة فى وحدة الوجود كما يدعى البعض ولا هى نتاج نظرية فى التوحيد الخالص وبالتالى خالف هذا النظام طبيعة نظرية الفيوضات ، وتتبع هذه النظرية نجدها تميل إلى القول أن الله يكشف عن نفسه فى

<sup>.</sup> وتبع الإمبراطور " جورديان " في حماته على سوريا لطرد الفرس منها . وبعد هزيمة الإمبراطور لجأ أفلوطين إلى أنطاكية ومنها قصد روما . دعا أفلوطين إلى مدينة مثالية اسماها " أفلاطونو بوليس " جاءت أشبه بدير منه إلى جمهورية أفلاطون . وله التساعيات التي هي عبارة عن مذكرات تركها أفلوطين بخط ردئ وجمعها تلميذه فرفريوس . والتاسوعات نسبة للعد تسعة ويحتوى موضوعات أخلاقية وطبيعية وموضوعات عن العالم والنفس والعلاج.

<sup>-</sup> راجع: أميرة حلمى مطر (الدكتورة): الفلسفة عند اليونان ، دار مطابع الشعب ، القاهرة، 1970م ، ص ٥٠٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> The Mystical Philosophy of M. Ibnul Artabi, p. 45 – 46.

<sup>-</sup> راجع أيضاً : أبوالعلا عفيفى : الفلسفة الصوفية عند محيى الدين بن عربى ، ترجمة : الدكتور مصطفى لبيب ، المركز القومى للترجمة ، ٢٠٠٩م ، ص ١١٠ .

مرتبة الأحدية أو ما يمكن أن يطلق عليها " العماء " (°) السابق المقدم على الوجود أو في المرتبة الذاتية أو مرتبة الهوية أو " الألوهية " (°°) ؛ حيث يتجلى الحق لنفسه.

إلا أن ابن عربى يغالى عندما يصف ظهور الله فى العالم بأنه " الجسم الكلى " ("") ويفرط فى الغلو عندما يقول أنه أظهر نفسه فى المادة الأولى "الهيولى "(") لأن هذا يشير إلى ارتباك هذا المذهب خصوصاً عندما يفترض مادة أولى فذلك يتناقض مع نظرية الخلق من عدم .

ثم يتمادى ابن عربى فى هذا النظام فيقول إن الله يكشف عن نفسه فى مرتبة الربوبية ، فإذا تم النظر إليه على أساس أنه وعى كونى ومبدأ فاعل فى الكون فإنه يقول أن الحقيقة تكشف عن نفسها فى العقل الأول ، كما أن الله يكشف عن نفسه كما لو كان باطناً فى الكون أو غير مرئى ، وفى هذه الحالة يسمى حقيقة الحقائق "

<sup>(\*)</sup> العماء: العماء هو حجاب عز الإنية وينبوع مظهر الوجود الحضرة الأحدية ، لأنه لا يعرفها أحد غيره ، وهو في حجاب الحلال ، وقيل هي حضرة الواحدية التي هي منشأ الأسماء والصفات .

<sup>-</sup> راجع: معجم المصطلحات الصوفية: مادة عماء - راجع أيضاً: شرح مفتاح الغيب لصدر الدين القونوى ، شارح مجهول ، ص ١٢٠٩، راجع أيضاً: مفتاح الغيب ، نسخة خطية رقم ٢٢٠٥ تصرف ، ص ٢٢ .

<sup>(\*\*)</sup> الألوهية: هي نسبة مضافة إلى الله ، والإلهي اسم مضاف إلى البشر ، والألوهية مرتبة الذات لا يستحقها سوى الله والمألوه يطلبها وهي تطلبه ، والذات غنية عن كل شيء والألوهة ذات الحق . راجع: المعجم الصوفي: مادة ألوهه .

<sup>(\*\*\*)</sup> الجسم الكلى : وهو إشارة على تجلى الله في العالم ، أو ظهوره في المظاهر .

<sup>-</sup> Ibid., p. 63.

<sup>(\*)</sup> الهيولى: اسم للشيء بنسبته إلى ما يظهر فيه من الصور فكل باطن يظهر فيه صوره ، ويدعوه الصوفية بالأعيان الثابتة . راجع: التهانوى: كشاف اصطلاحات العلوم والفنون، مادة : هيولى ، ص ١٥٣٤.

" Reality of Realities (۱) . لكن لو تم النظر إليه في تجلياته في العالم الظاهر فإننا يصمح أن نقول أن الله يتجلى في مظاهر العالم الخارجي .

وقد حاول د. عفيفى تحديد السمات الخاصة بنظام الفيوضات والتجليات على النحو التالى:

- ۱ هذه التجليات ذاتية ولا تحوى نظاماً زمانياً ، ومن هنا يجب أن نفهم أن وصف
   الله بأنه الأول والآخر هو مجرد وصف معنوى ونسبى .
- ٢ في كل التجليات تتجلى فيه الحقيقة يكون هناك سمتين حاضرتين هما السمة الروحية والتصور الظاهراتي .
- بالرغم من أن الحقيقة تتجلى في كل الأشياء على السواء ، فإننا ننسب درجات مختلفة من الكمال إلى التجليات المختلفة يقول ابن عربي إن الله أظهر نفسه في أكمل صوره وهي الإنسان الكامل "Perfect Man" وفي أدني المظاهر والمراتب في " المعادن " . أي أنه تجلى في أعلى المظاهر كما تجلى في أدناها .
- يرى أبوالعلا عفيفى أن ابن عربى يرتب نظامه فى التجليات والفيوضات فى شكل أشبه بالنظام الأفلوطينى وهو تتاقض واضح فيما يعرضه عن هذا النظام لأنه سبق وذكرنا أن عفيفى رأى أن نظام ابن عربى يجمع بين خليط ثلاثى من النظم من بينها النظام الأفلوطينى .
- مراتب الظهور هي على السواء قابلة وفاعلة فهي قابله بالنسبة على ما فوقها
   فاعلة بالنسبة إلى ما تحتها وهو تخبط في النظام الأفاوطيني .

\_\_\_\_\_

- 7 فى بعض مراتب التجليات Revelations يبدو الواحد تجلياً أو مشهوداً فى بعض المظاهر الكونية التى تبدو كلاً واحداً وفى بعض التجليات يكون التجلى جزئياً كما هو الحال بالنسبة للإنسان الكامل فهو مظهر واحد من مظاهر الوجود .
- وبخلاف أفلوطين لا يعتقد ابن عربى أن أيا من هذه التجليات له القدرة على الخلق إلا إذا تم النظر إليه حال تطابقه مع الكل ويظل النشاط الإبداعى الخالق "The Sole Creative Activity" . هو للواحد من خلال أى شيء يتجلى فيه ، وهو الأمر الذي بسببه يسمى خالقاً .

ويشير "صدر الدين القونوى " إلى هذا التجلى الخالق " بالفيض الوهبى " الذي يتحقق باعتبارين أحدهما شيئية الوجود والآخر شيئية الثبوت ونعنى بشيئية الوجود كون الشيء موجوداً بعينه عند نفسه ... والشيئية بالاعتبار الآخر المسماه بشيئية الثبوت عبارة عن صورة معلومية كل شيء في علم الحق أزلاً وأبداً على وتيرة واحدة (٢).

 $\Lambda$  – كما أن د. عفيفى يرى أن نظام التجليات الذى يقدمه ابن عربى هو ما يعبر عنه بمصطلح الرحمة السارية  $^{(r)}$  Divine Mercy .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Ibid., p. 64.

<sup>(</sup>۱) صدر الدين القونوى: النفحات الإلهية ، نسخة خطية رقم ۲۷۶ ، مكتبة طلعت باشا ، بدار الكتب المصرية ، ورقم رقم ۷ .

<sup>-</sup> الشيئية Thing Choisete ويأتى هذا المصطلح بمعنى شيئية الثبوت والمقصود بها الإشارة إلى ماهيات الأشياء في العلم الإلهى وقبل إضافة الوجود إليها . وأما شيئية الوجود فهى انتقال الشيء من ثبوته في العلم إلى وجوده بفعل الأمر الإلهى .

<sup>-</sup> راجع : إبراهيم ياسين (الدكتور) : دلالات المصطلح ، ص ٤٥ . (الدكتور) عنوالله الدكتور) . (2) A. Affifi: The Mystical Philosophy of Ibnul Arabi; p. 65.

9 - ويتصل الفيض في نظرية ابن عربي بالتجليات لأن الفيض هو في حقيقته
 أشكال من الكشف والتجليات .

#### ثالثاً: التجليات والتنز لات:

يعرض ابن عربى لنظام في التنزلات التي تظهر فيها الذات الإلهية في كتابه الشيخ الأكبر الموسوم بالتجليات فهو يعرض أولاً إلى " تجلى الإشارة " الذي يعرفه بالفناء والذهاب في الفناء بحيث يتحقق السحق (أ) والمحق (أأ) والتحقق بالحق والتميز في معقد الصدق . يقول والعجز عن درك الإدراك إدراك (١).

وأما التجلى الثانى فهو قبول كشفى ومشهد ذوقى وفيه يقام العبد فى إنسانيته مقدس للذات ، منزه المعانى والأحكام .

وفى هذا المشهد تجلى الله على الجبل فجعله دكاً وخر موسى صعقا . وأما التجلى الثالث فهو الذى تستشرق منه على مآخذ كل ولى خاص مقرب ، فيه يلقى غليك على قدر استعدادك ، وفيه يضرب لك صراطك على جهنم فهذا تجلى أشبه بالدار الآخرة ... ثم " تجلى الإشارة " وهو التجلى الرابع وهى محادثة فى حضرة الربوبية وفيها يتميز الأولياء ويتجاوزون فى الطباق الهداية من جمعية أدنى على

<sup>(\*)</sup> السحق: هو الفناء والمحق لا يبقى له عيناً ولا أثر.

<sup>-</sup> عبدالكريم الجبلى : الإنسان الكامل ، ج ١ ، ص ٢٠.

<sup>(\*\*)</sup> المحق: يعنى المحو إلا أن المحق أتم لأنه أنزع ذهاباً من المحو، والمحق لا يبقى أثراً، همة القوم أن يمحقهم الحق عن شاهدهم ثم لا يردهم إليهم، والمحق فناء وجود العبد في ذات الحق

<sup>-</sup> معجم المصطلحات الصوفية ، مادة : المحق ، ص ١٥٨ .

<sup>(</sup>۱) محیی الدین بن عربی : کتاب التجلیات ، تحقیق : أیمن جندی ، الهیئة العامة للکتاب ، القاهرة ، ۲۰۰۲م ، ص ۳۸ .

جمعية أعلى على مكانة زلفى ... ثم تجلى الإنية من حيث الحجاب ، وهذا التجلى هو الذى تحضر فيه حقيقة النبى محمد – صلى الله عليه وسلم – وفيه عناية إلهية بالعبد حيث يسمع الأسرار المكتمة أو الأسرار الخفية والغيوب التى لا تتجلى إلا لمن يقيم في هذا التجلى ... الخ (١).

وهذا يشير إلى المفهوم الذى يتبناه " ابن عربى " عن التجليات التى هى أصل العلم والكشف لأنها تشير إلى ما ينكشف للقلوب من أنوار الغيوب . والنور المشار إليه هو مبدأ الخلق والظهور ، والله تعالى أخرجنا من ظلمة العدم إلى نور الوجود ، ولولا النور ما ظهر للممكنات عين فالوجود نور والعدم ظلمه ... (٢) .

فالنور عندما ينزل على الظلام يكشف عدميته فإذا أشرق على القلوب اتصلت بالمحبوب فتمت مشاهدة القلوب وأما مشاهدة العيان النظر من غير تقييد بجارحة ولا بنية فالبصر والرؤية صفة اشتراك وإن كان ليس كمثلة شيء فهو السميع البصير ، والقلب صفة خاصة لك فتشهده بالبصر من حيث يشهدك فيكون بصره لا بصرك وتشهده بالقلب من حيث لا يشهدك ، فمشهد القلب يبقيك ومشهد البصر يحرقك ويفنيك (<sup>7</sup>).

وقد عبر جل شأنه عن العدم بقوله: ﴿ أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لُّجِّيٍّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا ﴾ (٤).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، ص ۳۸ ، ۳۹ ، ۶۰ .

<sup>(</sup>٣) المعجم الصوفى: مادة: النور ، ص ١٠٨٣ .

<sup>(</sup>۱) محیی الدین بن عربی : التجلیات ، مصدر سابق ، ص ۵۰ ، ۵۱ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة النور : الآية (2) .

وأما النور الذى يكشفه العدم فهو نور مركب لا مثيل له على الأرض ولا يدانيه من حيث الإشراق الوهاج نور مهما كان لأنه: ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونِةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ (١).

فإذا رجعت من هذا التجلى أقمت في تجلى الأنية " وتجلى الأنية " هو حقيقة النبي محمد – صلى الله عليه وسلم – أو قل هو تجلى الحقيقة المحمدية وهذا تجلى العناية بالعبد فيسمع في تلك المحادثة الأسرار المكتمه والغيوب التي لا تتجلى أعلامها إلا لمن يقيم في هذا التجلى " (٢).

وهذا المقام خاص " بالملاميته " من الصوفية الذين شاهدوا وعاينوا فجاءت مشاهداتهم تصديقاً للغيب فهم كما يقول ابن عربي الذين أغناهم العيان عن الإيمان بالغيب (٢).

وتتوالى التجليات والتتزلات إلى أن يصل إلى تجلى التوحيد ليكون هو الناظر والمنظور لاكمن يقول:

إذا ما تجلى فكلى نواظر وإن هون ناجانى فكلى مسامع (؛).

وهذا يقود إلى توحيد الاستحقاق حيث لا يعرف الحق إلا الحق.

وجميع هذه التجليات مرتبطة بالتجليات النورانية لإلهية فيرى الشارح محمد بن حمزة الفنارى في مصباح الأنس (١). أن من التجليات الرحمانية السارية في الوجود

(٤) محيى الدين بن عربي: التجليات ، مصدر سابق ، ص ٤١.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> سورة النور: الآية (٣٥).

<sup>(</sup>۱) محیی الدین بن عربی: التجلیات ، مصدر سابق ، ص ٤١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، ص ۷۲ .

هو التجلى الرحماني السارى وهو المرتبة الجامعة للحقائق الإلهية والكونية وهو البرزخ بين الغيب والشهادة وهو مرتبة الألوهية حيث الاسم الله .

من التجليات الإلهية ما ييسر للولى أن يمضى قدماً فى طريقة متخطياً عقبات الأحوال ، ليتمكن من منازل الأبطال ويترقى فى مقامات الصديقين فتفيض على خياله حقائق أبدية منبثقة من ينابيع الحق المطلق . إنها تغمر قلبه بالبهجة والغبطة وتبعث فيه روح الكمال والقداسة ... إنها تنفذ فى كيانه كله ... فتحيله إلى طاقة من نور ... فيصبح المرء نموذجاً من الطهر والصفاء والفناء (۱) .

وهذه التجليات هي مساقط الأنوار ، أو هي التجليات المعروفة بنور الأنوار التي تكشف عن الحقيقة المطلقة في أسمى مظاهرها كما أنها هي التي تولد في القلب المعرفة اليقينية في أرفع درجاتها وهي المعرفة المسماة "حق اليقين " (¬).

ومنها أيضاً أنوار المعانى الذى تحدثه التجليات الوجودية عندما تساقط شعاعها على صفحات القلوب ؛ حيث يتلقى القلب من الكائن الإنسانى أنوار المعانى ، وبفضلها يتأمل المرء بعين قلبه حقيقة الوجود ، وبتجليات هذه الأنوار فى القلب تنشأ المعرفة اليقينية المسماه بعين اليقين ، أى اليقين المتولد عن المشاهدة والعيان (؛).

وأما المعرفة المسماه علم اليقين فمما يحصل للفكر البشرى من أنوار سماوية فنور العقل يدرك الحق في صورة (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ) ونور الإيمان يدرك الحق بلا

<sup>(</sup>۳) محمد بن حمزة الفناوى: مصباح الأنس بين المعقول والمشهود فى شرح مفتاح غيب الجمع والوجود، نسخة خطية رقم ۱۱۸۸ تصوف، مكتبة طلعت، بدار الكتب المصرية، ورقم ۳، ٤.

<sup>(</sup>۱) ابن عربی: التجلیات الإلهیة ، بتحقیق: د. عثمان یحیی ، طهران ، ۱۳۲۷ه ، ص ۶۹.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، ص ۲۷ .

<sup>(</sup>۳) نفس المصدر ، ص ۲۸ .

حد (۱) . وهو كمال إدراك العقل لأن النور الكاشف هو نور الحق فما عرف الحق إلا الحق .

وهكذا يكون الوجود العام هو نتيجة من نتائج فيض النور الإلهى الذاتى على الشئون الإلهية كما ظهر في سلسلة الفيض الصادرة من الواحد على أعيان الممكنات أو كما يقول صدر الدين القونوى " وجدت الوجود الذي تلبست به الممكنات هو فايض النور الذاتى انبسط على الشئون الإلهية فظهرت تعيناتها المستجنة في غيب الذات والمستهلكة في أحديته وتقيد الغيب المطلق من حيث الوجود لا مطلقاً بأحكام الشئون حسب الاقتضاء العلمي الذاتي الأزلى " (۲).

كما أن القونوى يشبه هذا الفيض بما يفيض عن القلم الذى يكتب فى صفحة بيضاء ، فالقلم الأعلى المسمى بالعقل الأول عنده هو المعنى الجامع لمعانى التعينات الإمكانية الذى قصد الحق إبرازها من بين الممكنات الغير متناهية ونقشها في ظاهر صفحة الوجود " (٦).

فالعقل الأول هو المؤهل وحده لقبول الفيض لقلة الوسائط بينه وبين موجوده، بل ويوصف هذا العقل بأنه مما لا يغلب عليه أحكام الأمكان بل تقل هذه الأحكام وتضعف ، بل ربما ارتفعت بالكلية وقد لا يبقى للإمكان فيه حكم إلا ما به يثبت أنه مخلوق وأنه عبد يتصف بالعبودية لله يقول صدر الدين القونوى "حتى لا يبقى للإمكان فيه حكم إلا من وجه واحد به يثبت عبوديته وإمكانه " (1) . فالعبودية صفة الممكن ، والإمكان ضرورة لقبول عملية الخلق .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> نفس المصدر ، ص ٧٩ .

<sup>(</sup>۱) صدر الدين القونوى: النفحات الإلهية ، مصدر سابق ، ورقة ٦ .

<sup>(</sup>۲) نفس المصدر ، ص ورقة ٦ .

<sup>(</sup>۲) نفس المصدر ، ص ۵۸ .

# رابعاً: التجليات الذاتية:

يتحدث القونوى عن التجليات الذاتية باعتبار أن ما يظهر منها فى الكون عين شئون الحق ، فما يظهر من الشئون على صفحة الكون أشبه بصورة الحقيقة وليس الحقيقة نفسها " فانتقاش صورة المنطبع فى المرآة لا يمثل حقيقة المنطبع وإنما تكون المرآة محلاً لمثال الأثر لا حقيقة المؤثر " (۱).

لذلك يكون ظهور الحق وتجليه على المرايا واضحاً بصفاء صفحة المرآة المجلوه أو غير واضح لصداً صفحة المرآة وهذا النوع من التجلى لا يكون إلا في مظهر وتبعاً لذلك فإن أحكام التجلى تابعة للمظاهر وأحوالها ، ومعنى هذا أن الشئون الإلهية تتعكس في الكون وفي الكائنات مع أنه لا يمكن أن يقوم أثر لهذه الصور في الحق لأن ما يبدو منه جل شأنه مظاهر أسمائه وصفاته يقول الصدر القونوي " الحق سبحانه لما أحب ظهوره بصورة كاملة مستجن في غيب هويته المستوعب لأحكام سائر شئون الذاتية وظهر في كل شأن منها بحسبه أي بحسب ذلك الشأن لا ليظهر عين الشأن فقط ، ولا لأن يظهر ذاته في ذلك الشأن ... ومثله بحسب الشأن بل ليكتسب كل شأن منها حكم سائر شئونه فيظهر كل فرد من أفراد المجموع الأمر كله بصوره الجميع ووصفه الشئون وحكمه تعرف إلى تلك الشئون بما يقتضيه خصوصية كل شأن ، منها الشئون من مطلق ذاته من حيث جمعه لسائرها فأشعرها بها وبه من حيث هي وسمى ظهوره المتعدد فيها بحسبها خلقاً ، ثم تفاوت ذلك الخلق بحسب غلبة حكم الشأن على حكم الذات " (۱).

<sup>(</sup>۱) صدر الدين القونوى: النصوص في تحقيق الطور المخصوص ، بتحقيق ودراسة: د. إبراهيم إبراهيم ياسين ، منشاة المعارف ، الإسكندرية ، ٢٠٠٣م ، ص ١٠٦ .

<sup>(</sup>٣) صدر الدين الدين القونوى: النفحات الإلهية ، مصدر سابق ، ورقة ٣ .

وهذا النوع من التجلى فى الشئون هو نفس ما أشار إليه " عبدالحق بن سبعين " فى سبعين " فى رسالة الإحاطة الأمر الذى يطلعنا على مذهب " ابن سبعين " فى تنزيه الذات عن مخالطة الأشياء أو الاختلاط بها كما اعتقد بعض الفقهاء ، فعندما يصرح ابن سبعين بظهور الذات فى الأشياء إنما يشير إلى صورة الحقيقة وليس حقيقة الذات ، فوجوده فى الأشياء ليس وجوداً بالذات إنما هو فيها لشئونه ، أو أقل أن الأشياء شئون إلهية . فكل يوم وهو فى شأن ، ولا توجد الأشياء معه إلا من حيث ثبوتها فى العلم فى حين يغاير العلم هذه الصور ولا يماثلها ، فالعلم عند ابن سبعين مطلق والأشياء معينة ، ولو تقيد المطلق لما وجد مع كل شيء بل لظهر متحيزاً فى

<sup>(\*)</sup> ابن سبعين: تذكر معظم التراجم أن اسمه عبدالحق بن إبراهيم بن محمد بن نصر بن محمد ، ويكنى ابن سبعين ، وقطب الدين ، وينسب إلى الأندلس فيلقب بالأندلسى ، = = وينسب إلى مرسية ، وذكر الأستاذ الدكتور أبوالوفا التفتازاني ألقاباً عديدة له .. توفى فى العشرين من شوال مرسية ، وذكر الأستاذ الدكتور أبوالوفا التفتازاني ألقاباً عديدة له .. توفى فى العشرين من شوال الالهي ، والطبيعى ، والرياضى ، ونظر فى شىء من أصول الدين على الطريقة الأشعرية وأظهر أن ما قال به هو عين التحقيق . ارتحل ابن سبعين ومعه فريق من تلاميذه من مرسية حوالى سنة ، ٦٥٤هـ ، ويرى البعض أنه نفى من المغرب لما نسب إليه من الكفر .. على أن الفقهاء الذين أخرجوه من المغرب أرسلوا رسولاً إلى مصر يحذر أهلها منه بدعوى أنه ملحد قائل بوحدة الخالق والمخلوق . وقد دخل مصر عام ٢٥٢هـ . وهاجر إلى مكة حوالى ٢٥٢هـ ويقال أنه مات فى مكة منتحراً . وكان ابن سبعين صوفياً يمزج التصوف بالفلسفة ويقول عنه الذهبى أنه كان صوفياً على قاعدة زهد الفلاسفة وتصوفهم .. له مؤلفات فى الفلسفة الصوفية مثل (بدو العارف) وجواب صاحب صقلية ، والإحاطة ، وله فى آداب السلوك الرسالة النورية وله فى علم الحروف كتاب " الدرج " . ويذكر التفتازاني أن اسلوبه فى مصنفاته غاية فى الغموض بصفة عامة .

<sup>-</sup> راجع: ابن سبعین: وفلسفته الصوفیة للدکتور أبوالوفا التفتازانی ، دار الکتاب اللبنانی ، بیروت ، لبنان ، ۱۹۷۳م ، ص ص ۲۱: ۹۱ .

شيء ، فإن تحيز في شيء لم يكن مطلقاً ، ولتأكيده القول بالوجود المطلق يقول: "ابن سبعين " (۱) . هو الوجود في كل موجود ، وهو مع كل شيء ومتى سرى من ذلك الشيء فله في ذلك الحكم إيجاده وللشيء فيه الشبه فقط ، لأنه في الماء ماء . وفي النار نار ، وفي الحلو حلو ، وفي المر مر ، منها سرى حكم من شيء إلى شيء فله في الشيء الإيجاد وللشيء فيها الشبه ن مثال ذلك هو مع السراج نور بصورته في الشيء الإيجاد لمن هو مع كل شيء بصوره ذلك الشيء ولو كانت فيسرج سرج تشبهه ، والإيجاد لمن هو مع كل شيء بصوره ذلك الشيء ولو كانت تلك السرج التي أوقدت من السراج من ماهيته هو لفنيت مادته بإلقاء جملته ، وإنما الإمداد من الأمر الذي هو مع كل شيء بصورة ذلك الشيء ولا صورة له هو ، ولو قيدته صورة ما لم يكن مع كل شيء إلا معها تعالى وتقدس فهو الوجود كله ولا وجود لشيء معه إلا لعلمه به " (۱) .

فهذا النوع من التجلى الذاتى فى الشئون الإلهية ينفى عن كل من الشيخين ابن سبعين ومن قبله صدر الدين القونوى شبهه القول بوحدة الوجود أو غيرها من المذاهب التى ذاعت بين الفقهاء من أمثال الفقيه الحنبلى أحمد بن تيمية مثلا .

(٢) أبوالوفا التفتازاني: المدخل إلى التصوف الإسلامي ، القاهرة ، ١٩٧٣م ، ص ٧٠.

<sup>(</sup>۱) ابن سبعین : مجموعة رسائل ابن سبعین التی قام بجمعها ونشرها د. عبدالرحمن بدوی ، الهیئة العامة للکتاب ، القاهرة ، ۱۹۲۰م ، ص ۲۲۶ .

<sup>-</sup> راجع أيضاً: أبوالوفا التفتازاني (الدكتور): ابن سبعين وفلسفته الصوفية ، بيروت ، ١٩٧٧م ، ص ٢٥ ، ٢٦ ، ٢٧ .

ويعنقد الأستاذ الدكتور المرحوم أبوالوفا التفتازاني أن ابن سبعين يحيل الوجود المادي المشاهد إلى الوجود الروحي ، وبهذا يكون مذهبه في تفسير الوجود روحياً لا مادياً " (۱) .

وينقل المرحوم الدكتور أبوالوفا التفتازاني عن ابن سبعين نظريته في الفيض التي قدمها في رسالة (بدو العارف) ، والتي يرى فيها أن الذات الأزلية أو الموجود الأول قبل الفيض هو " القصد القديم " والذي وجد منذ الأزل بمقتضى قانون ازلي يسميه ابن سبعين بالنظام القديم ، وقد فاض عن الله بالقصد الأول ما يعرف عند ابن سبعين بالمبدع الأول ... وكان الحق في أزله كنزاً لم يعرف فخلق الذوات الروحانية فعرفته ، وكان المبدع الأول هو أول ما خلق . ولهذا المبدع الأول وجهان، وجه الله الواجب الوجود ، ووجه الممكنات وهذا الوجه الأخير يسميه ابن سبعين الوجود الكاذب ، والمبدع الأول بالوجه الأول يعتبر هويه خاصة وبالوجه الثاني هوية عامة " (٢) .

ويمكن أن نتصور الفيض كما رسمه ابن سبعين على النحو التالى:

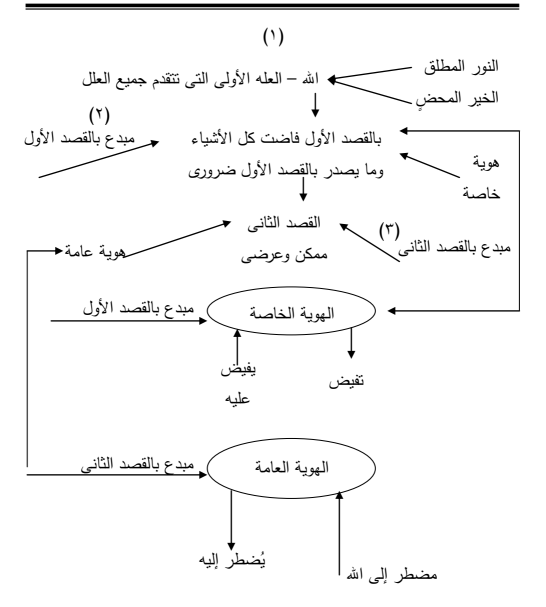
فالله فى هذا النظام هو النور المطلق والخير المحض ويصفه ابن سبعين بالعلة الأولى التى تتقدم جميع العلل ، والله هو المبدع الذى أبدع وخلق كل الأشياء بالقصد الضرورى الأول . وأما بالقصد الثانى العرضى فقد أبدع الممكنات ، وهو الذى أبدع الكليات بأمره وكلمته وأبدع الجزئيات ودبرها بقدرته وحكمته .

إلا أن ابن سبعين أضاف وسيطاً بين الله ومخلوقاته حينما جعل الإبداع الأول بواسطة مبدع استجاب للأمر الإلهي وجعل مبدعاً ثانياً استجاب لتدبيره وحكمته

<sup>(</sup>٢) أبوالوفا التفتازاني (ادكتور): المدخل إلى التصوف الإسلامي ، مرجع سابق ، ص ٢٥٦: . ٢٥٨

<sup>(</sup>۱) ابن سبعين وفلسفته الصوفية ، ص ۲۰۲ .

، هو أمر يتسم بالغموض ومجافاة العقيدة الإسلامية في الخلق ؛ حيث استقر الوجدان المسلم على الاعتقاد بأن الله خالق ومبدع ومنزه عن الشريك والولد فهو ليس في حاجة إلى وسيط يكلفه بالإبداع والخلق.



يقول ابن سبعين فى يبدو العارف " والله هو مبدع الكليات بامره وكلمته وقدرته ، ومدبر الجزئيات بحوله وحكمته ، وهو الذى استجاب له المبدع الأول ، واقبل لذاته بحقيقته وماهيته ، وأمره بالرجوع فعاد للواحقة مجازه وآنيته ، فكان من إقباله وجوده الواجب ، ومن قهقرته وجوده الكاذب ... وهو بالحق هوية خاصة ، وبالممكن هوية

عامة ، وهو بالهوية الخاصة يفيض ويفاض عليه ، وبالهوية العامة يضطر ويضطر إليه ، وهو بالذي يفيض مبدع بالقصد الثاني الله ، وهو بالهوية المامة بالهوية بالهوية المامة بالهوية بالهو

ويمضى المرحوم الدكتور " أبوالوفا التفتازاني " (١) . في شرحه لنظرية الفيض السبعينية فيبين أن كل فيض إنما يترتب على القصد الأول فبدونه لا فيض، ولا إبداع ، ولا حقيقة ، ولا قوة علامة للمبدعات إلا بالقصد الأول .

ومما يلاحظ على هذه النظرية أنها تخلط بين فيض الموجودات بعضها عن بعض ، وبين إشراق النور الأزلى على العوالم والموجودات التى استنارت بنورها يقول ابن سبعين " لا إبداع ولا فيض ولا هوية ولا حقيقة ولا ذات فعالة ولا قوة علامة للمبدعات إلا بالقصد الأول المعقول في النظام المحمول على الذات الأزلية التي لا أول لوجودها – يعنى هذا النظام القديم كما يذكر د. التقتازاني – التي استنارت الموجودات بنورها وجودها التي عالما وعلمها ومعلومها واحد وصفاتها ليست زائدة على ذاتها التي إذا نظرت إلى ذاتها أحاطت بجميع المبدعات في ماهيتها وآنيتها إحاطة وجودية " (۳).

وهكذا يتحدث ابن سبعين عن موجود يمثل واسطة بين الله والعالم ، وهو المبدع بالقصد الأول – وهو يتصور أن الفيض عنه مستمراً لا ينقطع ، وكأنه يستبدل الخلق الإلهى بالفيض لكنه يعاود التنبيه إلى أن الله لا يعجزه أن يخلق المعدوم بل ويبرزه من العدم المحض يقول: " فأنا أنزه ربى أن أعجز قدرته عن اختراع المعدوم

<sup>(</sup>۱) ابن سبعین : بدو العارف ، لوحه ۲ .

<sup>-</sup> راجع: ابن سبعين وفلسفته الصوفية ، ص ص ٢٠٢ ، ٢٠٣ .

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۲۰۳ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٠٣ ، نقلاً عن بدو العارف ، لوحة ٢ .

وإبرازه من العدم المحض ... فما أوجد الأشياء سبحانه وتعالى إلا من العدم المحض  $_{\parallel}$  (۱)

وهكذا يقف ابن سبعين بين نظرية الفيض المستمر ونظرية الخلق من العدم المحض ، وهو اضطراب فكرى وتتازع عقائدى وخلط بين الآثار الأفلوطينية (\*) والنظرية الإسلامية خصوصاً وأن ابن سبعين يتحدث عن نوعين من النشاط أولهما نشاط الوجود والثانى نشاط الأشياء ، أو هو يتحدث عن النشاط بالقصد الأول والنشاط بالقصد الثانى ، وبين هذا وذلك ينبثق الفيض أو يسيل ويتدفق باستمرار .

وهكذا يمكن النظر إلى قضية الفيض أو التجليات باعتبارها فيوضات الحقيقة الواحدة التي تتكرر في صور مختلفة ، فيصح أن تسمى نظرية في الخلق المستمر أو تجلى الواحد في صور أعيان الممكنات التي لا تتناهي منذ الأزل والتي تستمر على الدوام . فكل ما في الوجود عند ابن سبعين مردود إلى الواحد الذي يتجلى بشئونه في الأشياء فيظهر فيها بلونها منكثرة ويبقى هو الواحد . أو هو الوجود العام الذي هو القدر المشترك بين الموجودات جميعاً يقول شارح مجهول لمفتاح غيب الجمع والوجود ليس ثمة غير الوجود الواحد المشترك بين الممكنات المستفادة من

<sup>(</sup>١) ابن سبعين وفلسفته الصوفية ، ص ٢٠٥ ، نقلاً عن بدو العارف ، لوحة ٣٢ .

<sup>(\*)</sup> يميز أفلوطين بين نوعين من النشاط الخاص بالوجود ، الأول وهو نشاط الوجود ويتفق مع نشاط الأشياء والثانى هو نشاط من الوجود يخرج منه بالضرورة ويتميز عنه فعلى سبيل المثال فى النار أو مصدر الحرارة يتفق نشاط الحرارة مع طبيعته وهذا هو نشاط اللهب وهو ما نعنيه بنشاط الوجود الذى يتفق مع طبيعة الأشياء ، لكن هناك أيضاً نشاطاً ثانياً ينبثق من اللهب ويصل خارجه وهو المقصود بنشاط الوجود :

<sup>-</sup> Lioyd, P. Gerson: The Cambridge Companion to Platinus, p. 31.

<sup>-</sup> نقلاً عن : د. عبدالعال عبدالرحمن في بحثه ، العلاقة بين المحسوس والمعقول ، مجلة كلية الآداب ، العدد ٤٣ لسنة ٢٠٠٨م .

الحق ، ثم إن هذا الوجود الواحد الظاهر العارض للمكنات المخلوقة ليس بمغاير في الحقيقة للوجود الحق الباطن المجرد بحكم وحدته الحقيقية " (١) .

وهذه الفيوضات التى تفيض عن الوجود العام أو الوجود الواحد يفسره " القونوى " بالانتقال من العلم الإلهى الغيبى إلى الأعيان الثابتة ، بطريقة يتم فيها تبادل الأثر والتأثير بين العلم والأعيان ، وهو يلخص هذا في عبارة شديدة الإيجاز عميقة الرمزية قاطعة الدلالة يقول: " من العلم إلى العين والحاصل في البين تجدد نسبة جامعة بين الطرفين ظاهرة بالحكمين " (١).

والطرفين هنا هما العلم الأزلى والأعيان الثابتة ، وأما الحكمين فهما حكماً الوجوب والإمكان . فالوجوب بما فيها من حق وإمكان بما يلحقها من خلق.

وهكذا يمكن تلخيص نظرية الفيض باعتبار أول هو انتقال الموجودات من وجودها السابق إلى تعينها اللاحق بواسطة القلم الأعلى الذي يعد كواسطة تنقل الموجودات من العلم الغيبي إلى العين عن طريق العقل الأول الذي هو أقل الموجودات إحتواء للإمكان ، وأما الطريقة الثانية التي يتم بها الفيض فتكون مظهر أكملية الحق سبحانه ، فالوجود الفايض في هذه الحالة على اتصال مباشر بكل ما في الوجود دون اتصال أو انقطاع ، ذلك أن كمال الحق ذاتي وهو سبب للفيض الذي هو النتيجة الضرورية لكمال الحق وأكمليته يقول القونوي في النفحات "حقيقة الفيض الواصل من الحق المسمى سوى عبارة عن صورة صفة أكمليته سبحانه وذلك حكم زائد على الكمال الذاتي ، وكما أن كمال كل وعاء بامتلائه وأكمليته بما يفيض منه

<sup>(</sup>۱) شرح مفتاح الغيب: شارح مجهول ، نسخة خطية ٥٧٤ تصوف ، طلعت بدار الكتب المصرية ، ورقة ٥٢ .

<sup>(</sup>۲) صدر الدین القونوی : نفته مصدور وتحفة شکور ، نسخة خطیة رقم ۵۸۹۰ ، دار الکتب الظاهریة بدمشق ، ورقة ۲۸ .

بعد الامتلاء كذلك الفيض الإيجادى ، فالإيجاد ثمره كماله لا أن إيجاده مثمر للكمال كمل سبحانه فأوجد ما لم يوجد " (١) .

فالكمال يسبق الفيض وهو سبب للفيض وأما الفيض فثمره من ثمار الكمال وهذا النوع من الفيض هو إيجاد للمعدوم أو على حد تعبير القونوى إيجاد ما لم يكن موجوداً وهو ما يمتنع معه استنتاج قدم العالم لأنه لو كان قديماً لكان الإيجاد من موجود لا من معدوم .

خامساً: المراتب الوجودية وعلاقتها بالفيض والتجلى:

المراتب قوالب متقولبه أو هي " محال معنوية لأحكام الوجوب والإمكان " (٢) .

والمراتب مهما تعددت تعود كلها إلى مرتبة واحدة جامعة وهى مرتبة الذات أو مرتبة الألوهية أو مرتبة أحدية الجمع والوجود ، أو مرتبة العماء ، أو مرتبة المطلق الذي هو غيب الذات الإلهية " (¬).

ويتصور القونوى المراتب على هذا النحو الذى يشبهها فيه بالقوالب الثابتة التى يتحدد شكل الفيض الكمالى بمروره عليها حيث يأخذ صورته التى يتجلى بها فى حين تبقى المراتب الثابتة لا تشكل بالفيض وهو بها يتشكل " إن حكم ما يرد على المراتب حكم الأشكال والقوالب مع كل متشكل ومتقولب " (؛).

<sup>(</sup>۱) القونوى: النفحات الإلهية ، مصدر سابق ، ورقة ٣٨.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ياسين : صدر الدين القونوى وفلسفته الصوفية ، ص ص ١٠٧، ١٠٦ . (١) أبراهيم ياسين : صدر الدين القونوى وفلسفته الصوفية ، ص ص ١٠٧، ١٠٦ . (١) أبراهيم ياسين : صدر الدين القونوى وفلسفته الصوفية ، ص

<sup>(</sup>٤) إبراهيم بن إسحق التبريزى: أسرار السرور بالوصول إلى عين النور ، نسخة خطية رقم ٧٨٥ ، تصوف مكتبة طلعت بدار الكتب المصرية ، القاهرة ، ص ٦٦ ، ٦٢ .

<sup>= -</sup> راجع: إبراهيم إبراهيم ياسين (الدكتور): دلالات المصطلح في التصوف الفلسفي ، دار المعارف ، القاهرة ، ١٩٩٩م ، ص ٧٥ ، ٧٦ .

وللمراتب حكمين أولهما حكم الوجوب بما فيها من حق ، والحكم الثاني هو حكم الإمكان بما فيها من قابلية واستعداد لقبول الفيض كما يعتقد صدر الدين القونوي " (١) .

وعلمنا أن مصطلح " مرتبة " يخرج عن دلالته اللغوية ليشير في النظرية الوجودية إلى مجموعة من أحكام الوجوب والإمكان والمرتبة هي أمور معنوية متصورة ربما تكون الأسماء أو الصفات . وكذلك بالنسبة للوجود علمنا أنه مصطلح يشير إلى الوجود الإلهي ويشمل معاني الوجود المطلق والوجود العام الكلي .

ويضيف صدر الدين القونوى أن: " العالم بمجموع صوره المحسوسة وحقائقه الغيبية المعقولة ، أشعة نور الحق ، أو أقل نسبة علمية ، أو صور أحواله أو تعددات تعلقاته أو تعينات تجلياته في أحواله المسماه من وجه أعيانا "(٢).

ومراتب الوجود كما يرتبها الشيح محيى الدين بن العربى ووظيفة كل مرتبة وممثلة في سبع مراتب منها الإلهية ومنها الكونية وهي كالتالي:

المرتبة الأولى:

وتسمى مرتبة الذات الإلهية أو الغيب المطلق أو الذات الأحدية وتسمى أيضاً مرتبة الأسماء والصفات التي ترى في الكون أنوار الأسماء وإشراقه على الكون والمخلوقات المقيمة فيه تختلف باختلاف صفاتها وقوابلها واستعداداتها التي صنفها الله بها لتكون مجلى لأسمائه وصفاته بحسب ما هو مسطور

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١)

صدر الدین القونوی : إعجاز البیان فی تفسیر أم القرآن ، طبعة حیدر آباد الدکن ، ۱۳۱۰هـ ،  $^{(7)}$  صدر الدین القونوی . و مع .

فى الغيب الإلهى . إذا الألوهية مرتبة للذات لا يستحقها إلا الله فطلبت مستحقها ما هو طلبها والمألوه يطلبها وهى تطلبه والذات غنية عن كل شيء ...(۱).

ومرتبة الذات الإلهية المعبر عنها بعض المحققين " بالذات الساذج "(۱) والتى استحقت عندهم مرتبة العدم على الوجود بمعنى عدم لحوق نسبة الوجودية بمطلق الصرافة الذاتية ولا يعنى عدمية أى كونها معدومة ولكن يقصد بذلك إنها حقيقة الوجود التى هى ظلمة لا نور فيها أى إنها مجهولة فى كل الجهات لا سبيل إلى معرفتها بوجه من الوجوه .

ويشير صدر الدين القونوى في كتابه " مفتاح غيب الجمع والوجود " إلى هذه المرتبة باعتبارها مرتبة الجمع والوجود والتي عبر عنها بعض المحققين بحقيقة الحقائق وحضرة أحدية الجمع ومقام الجمع (٦).

# المرتبة الثانية:

وهى المرتبة الأحدية والوجود المطلق وهى أيضاً مرتبة حقيقة صرافة الذات، وتسمى النتزل الأول أو الحقيقة لمحمدية وتمتاز هذه المرتبة بأنها أكمل وأتم مجلى خلقى توجهت إليه الأسماء والصفات الإلهية وهى مرتبة بين البطون والظهور لأنها مرتبة برزخية " (؛). ووظيفة هذه المرتبة أنها تعمل ككيان برزخي ومصدر الفيوضات

<sup>(</sup>۱) ابن عربى: الفتوحات المكية ، بتحقيق: د. عثمان يحيى ، الهيئة العامة للكتاب ، القاهرة، ۱۹۷۳م ، ج ۱، ص ۱۹۸۸.

<sup>(</sup>۲) عبدالكريم الجيلى : مراتب الوجود ، نسخة خطية رقم ٥٨٩٥ ، دار الكتب الظاهرية بدمشق، ص ٤ .

<sup>(</sup>۳) إبراهيم ياسين (الدكتور): صدر الدين القونوى وفلسفته الصوفية ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ، ۲۰۰۳م ، ص ۱۳۵.

<sup>(</sup>۱) ابن عربی : فصوص الحکم ، تعلیق : أبوالعلا عفیفی ، ص  $^{(1)}$ 

الإلهية إلى الخلق فيقول تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١). وبهذا المقام المحمود تكتمل دائرة الحقيقة المحمدية بعد اكتمال دائرة تجليات الأسماء اللألهية .

#### المرتبة الثالثة:

وهي مرتبة الأعيان الثابتة أو التجلى الثاني فالأعيان موجودة في علم الغيب وعدم ظهورها لأنها معدومة . فكما علمنا إنها صورة العلمية شه فهي ثابتة في علم الله معدومة في الخارج ولهذا يقال أن الأعيان ما شمت رائحة الوجود أصلاً لأنها معدومة وتتصف هذه المرتبة بعدة أسماء منها حضرة الألوهية ، حضرة الجمع والربوبية ، وهي الوجود الفائض . وهي تمثل وسطاً من نوع آخر بين " الوجود المطلق الكلي – العدم المطلق " وإنها وسيط عالم الإمكان الذي توجد فيه أعيان الموجودات وجوداً بالقوة لا بالفعل " (۱) . وهي حضره الأسماء والصفات والحضرة الأكملية التي تعطى الاعتبارات والشئون والنسب والإضافات حقها في التمام والكمال " (۱) .

# المرتبة الرابعة:

<sup>-</sup> راجع أيضاً: عبدالكريم الجيلي ، مراتب الوجود ، مصدر سابق ، ص ٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: الآية (١٠٧).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> صدر الدين القونوى وفلسفته الصوفية ، ص ۱۳۵ ، ۱۳٦ .

<sup>.</sup> مراتب الوجود ، مصدر سابق ، ص ه . مراتب الوجود ، مصدر سابق ، ص

وهذه المرتبة هي "مرتبة الواحدية ومنشأ الكثرة " (۱). وهي مرتبة ظاهر الباطن الذي يكشف عن تعدد الأسماء والصفات ... وهي مرآة الوجود ... وفيها تظهر التعنيات الإمكانية والإختلافات الصورية " (۱).

وهى مرتبة الروح والتى عبر عنها ابن عربى بـ " آدم " فقد رأى ابن عربى أن لمعان مرآة العالم هو سيدنا آدم ، أعنى أن الله قد أوجد آدم قبل العالم، وكأن وجود العالم غير حقيقى أو مجرد ظل وهو المرآة التى انعكست عليها صورة آدم . وهكذا فالعالم مادة خالصة تحتاج إلى روح حتى تنبعث فيها الحياة . فهو مظهر الوجود الحقيقى للعالم وهو المبدأ الروحانى الذى به تحققت هذه الرؤية وتجلت عليه صور المخلوقات والكثرة .

ويعقد ابن عربى مقاربة بين البطون والظهور فيما يعتقد من أن توالد الأرواح البشرية في الآخرة مثل توالدها في الدنيا فلها اجتماعات برزخيات مثل ما يرى النائم في النوم أنه ينكح زوجته من حيث روحها يتولد بينهما من ذلك النكاح أولاد روحانيون ليسو كأولاد النكاح الحسى فيخرجا الأولاد ملائكة كراماً بل أرواحاً مطهرة . وهذا توالد الأرواح الذي لا يتم في وجود تجلى برزخي (٦). فيقول أيضاً ألا ترى الأرواح لما كانت حياتها ذاتية لم يصح فيها موت البتة ولما كانت الحياة لأجسام بالعرض قام بها الموت والفناء فإن حياة الجسم الظاهرة من آثار حياة الروح كنور الشمس الذي في الأرض من الشمس (١٠).

#### المرتبة الخامسة:

<sup>(</sup>۱) عبدالكريم الجيلي :مراتب الوجود ، مرجع سابق ص ٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق والصفحة نفسها .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ابن عربی : الفتوحات المکیة ، مصدر سابق ، جـ ۱ ، ص ۲۱۸ ، ۲۱۹ .

<sup>.</sup> ۲۱۸ س ، ج $^{(r)}$  المصدر السابق ، ج

هي مرتبة الرحمانية وهي مرتبة الوجود الساري التي سماها الرسول - صلى الله عليه وسلم - نفس الرحمن وهذه هي الحضرة الرحمانية وهي التي سماها ابن عربى نفس الرحمن " الذى هو البرزخ الأعلى الذى يمثل ظرف العالم ومكانه وهو الحق الذي يخلق به كل شيء ولهذا قال "سمى الحق لأنه عين النفس والنفس مبطون في المتنفس فهو له حكم باطن إذا ظهر كان حكم ظاهر وبالتالي كان الأول في الباطن والأخر في الظاهر " (١) . " إعلم أيدنا الله واياك أنه ما من شيء أوجده الله في العالم الذي لا أكمل منه في الإمكان إلا وله أمثال في خزائن الوجود. وهذه الأمثال تحتوى عليها هذه الخزائن لا تنتهى أشخاصها من كل شيء توجد في كل زمان فرد في الدنيا والآخرة ". " ولبقاء كل نوع وجد منه ما وجد واختلف أصحابنا في هذا النوع الإنساني هل تتقطع أشخاصه بإنتهاء الدنيا أم لا فمن لم يكشف قال بإنهائه ومن كشف قال بعدم انتهاؤه وان التوالد باق في الأخرة في المثل في نكاح المرأة الآدمية الإنسانية على صور أذكرها ...."(٢).

<sup>(</sup>۱) عبدالكريم الجيلي: مراتب الوجود ، مصدر سابق ، ص ٥.

<sup>(</sup>۲) معجم المصطلحات الصوفية : مادة : (نكاح) ، ص ۱۷۵ ، راجع : الفتوحات المكية ، ج $^{(Y)}$ ص ۱۱م ، ۱۱۵.

والنكاح السارى في جميع الذرارى هو التوجه المحس المشار إليه في قوله تعالى: " كنت كنزاً مخفياً فأحببت أن أعرف ... يشير إلى ميل أصلى وحب ذاتى وهو الوصلة بين الخفاء والظهور فتلك الوصلة هي أصل النكاح السارى – أو الصلة بين الوحدة والكثرة – فاقتران تلك الوحدة بالكثرة هو وصلة النكاح أولاً في مرتبة الواحدية بأحدية الذات في صور التعينات وبأحدية جميع الأسماء ..."(۱).

#### المرتبة السادسة:

المرتبة السادسة في مراتب الوجود هي مرتبة الربوبية فيها تتعين العبودية ويظهر موقع الجلال والجمال ... وهي الحضرة الكمالية والمجلى الأقدس المحيط بالمشهد المقدس ، وفي هذه الحضرة أرسلت الرسل وشرعت الشرائع وأنزلت الكتب وفيها خاطب إبراهيم ربه قائلاً: " ﴿ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى ﴾ ، وقال موسى : ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرُ إِلَيْكَ ﴾ يقول ابن عربي "لولا سريان الحق في الموجودات بالصورة ما كان للعالم وجود " (٢). فهي مرتبة فيض الرحمة السارية وفيها يظهر افتقار الإجابة للحق .

## المرتبة السابعة:

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) معجم المصطلحات الصوفية: مادة (نكاح)، ص ۱۷٥.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي: فصوص الحكم ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، جـ ١ ، ص ٥٥ .

<sup>-</sup> راجع: منصور الشطى (دكتور): تأنيس الإنسان، دار بلال للطباعة والنشر، المنصورة، ٢٠٠٤م، ص ٨٠١، ٨١.

المرتبة السابعة من مراتب الوجود هي "الملكية وهي حضره نفوذ الأمر والنهي لأن الملك حاكم على ملكه لا يستطيع من في مملكته أن يرد أمره ونهيه"(۱). وتمثل هذه المرتبة نفاذ الأمر الإلهي ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ وَتَمثل هذه المرتبة نفاذ الأمر الإلهي ﴿ اللّه الله الله الله الله الملك عمالكه فلا يجوز مخالفه الأمر الإلهي في مرتبة تجلى الملك وهذه المرتبة تمثل المظهر الكامل للذات والأسماء والصفات الإلهية فهي مظهر الكثرة في الوجود وهي للإنسان مرآته العاكسة لصفاته والعقل الذي يدرك به كمال صفاته أو هو الوجود الذي به ينكشف سر الحق باعتباره علة الخلق والغاية القصوي من الوجود .

وفى هذه المرتبة تتجلى حقيقه الإنسان الكامل الذى هو الحقيقة الكلية الجامعة لا يدل إلا على الحقيقة المحمدية أيضاً عند القونوى ، ومن هذه الزاوية ينظر القونوى إلى الإنسان الكامل باعتباره أشبه ما يكون بالماهية الكلية التى تنطوى فى وعيها على كل ما هو إلهى قديم ، وكل ما هو مخلوق حادث فهو إذن كامل من الناحتين اللاهوتية والناسوتية وهو أيضاً ما أشار إليه فى أن الإنسان الكامل هو آدم أو صورة الحقيقة الإنسانية التى لا يتأتى الوصول إليها إلا من خلال معراج لا يجتازه إلا الأنبياء والأولياء وهو المسمى بمعراج التحليل (١٠).

فمرتبة الإنسان الكامل عبارة عن " جميع المراتب الإلهية والكونية من العقول والنفوس الكلية والجزئية ومراتب الطبيعة إلى آخر تتزلات الوجود ... كذلك صبار

<sup>(</sup>۲) عبدالكريم الجيلى: مراتب الوجود ، ص ٥ ، راجع: منصور الشطى (دكتور): تأنيس الإنسان ، مرجع سابق ، ص ٨٢ ، ٨٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> إبراهيم ياسين (الدكتور): صدر الدين القونوى وفلسفته الصوفية ، مرجع سابق ، ص٢٠٠.

خليفة الله " (١) . وأنا أظن أن الآراء التي عرضها ابن عربي ومدرسته في هذا المجال فيها الكثير من المغالاة والغموض .

# ثانياً: مراتب الأسماء الإلهية:

إن الأسماء الإلهية هي كالصور للذات الإلهية ولولاها ما ظهرت ولا عرفت والأعيان الثابتة هي قوالب لمجلى الأسماء ومظاهر لتجلياتها في علم الشهادة فلولا مثلاً اسم الظاهر لما عرف الباطن والعكس صحيح فنقول الأعيان بقدرة الله تعالى وحكمته ظهرت الأسماء وتعينت يقول ابن عربي " الألوهية تقتضي أن يكون في العالم بلاء وعافيه فليس إزالة المنتقم من الودود أولى من إزالة الغافر وذي العفو والمنعم ولو بقي من الأسماء ما لا حكم له لكان معطلاً في الألوهية وهو محال (٢).

فعدم أثر الأسماء محال قال تعالى: ﴿ وَلِلّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (")
. " سبحان ربك رب العزة عما يصفون " فقد نزه الله نفسه عن الوصف (؛). فالله في مرتبته بأسمائه الحسنى يسمى منعوتاً موصوفاً بها " (٠).

ويتفرد سيد الخلائق محمداً بأنه المجلّى للاسم الجامع ، أو الاسم الأعظم الله ولذلك كانت له مرتبة الجمعية المطلقة . يقول ابن عربى : " إلا أن المراتب تتفاضل والله أوسع واجل وأعظم من أن ينحصر في صفه تضبطه فيكون عند واحد من عباده ولا يكون عند الآخر فالإتساع الإلهي يأبي ذلك " (١) .

<sup>(</sup>۲) معجم المصطلحات الصوفية ، مادة (مراتب) ، ص ١٦٠ .

<sup>(</sup>۱) ابن عربي: الفتوحات المكية ، مصدر سابق ، ج ۱ ، ص ٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية (١٨٠).

<sup>(</sup>۲) ابن عربی : الفتوحات المکیة ، مصدر سابق ، ج ۱ ، ص ۲۱۸ .

<sup>(</sup> $^{(1)}$  المصدر السابق ، جـ ٦ ، ص ١٩٩ .

<sup>(°)</sup> نفس المصدر ، جـ ٦ ، ص ١٦٢ .

إن لفظ الجلالة الله هو اسم علم ذاتى لمرتبة الألوهية الجامعة لحقائق الأسماء والصفات الإلهية كلها ، وهو الاسم الكامل المحيط بكل أطراف مجالى هذه الأسماء . ونود أن ننبه إلى حقيقة كون تعدد المظاهر لا يتنافى مع وحدة الحقيقة الإلهية وكمالها ، بيد أنها مع وحدتها تتصف بمظاهر تتخذ ما لا نهاية له من الصور ، ولها فى كل صورة وجه خاص بتلكم الصورة ، فهى أى الحقيقة الإلهية المتمثلة بأسماء الله وصفاته العلية واحدة كثيرة ، واحدة بحقيقتها كثيرة بتعيناتها ومظاهرها (۱) . فكل نفس يقضتى تجلياً جلالياً ، أو جمالياً (بحسب أسماء الجلال أو الجمال الحسنى) ويقتضى ذلك التجلّى عبودية ، تكتمل وجوداً بعبودتها لله وبإدراكها لخصائص عبودية النبى محمد – صلى الله عليه وسلم – وهو الإنسان الكامل (۱) . الذي هو مجلى جميع الأسماء الإلهية (۱) .

وهكذا ينتهى هذا البحث إلى تأكيد وجه نظرنا التى استظهرت آراء المدرسة الصوفية من أتباع ابن عربى والتى أوقفتنا على أن نظام الفيض المستوحى من التراث اليونانى قد تحول إلى نظرية فى التجليات والشئون الإلهية، كما أظهرت فعل تجليات الأسماء الإلهية فى الكون وتعدد صور ظهورها بتعدد الأسماء والصفات الإلهية ، وهى محاولة جيدة للتوفيق بين مذاهبهم الصوفية وصحيح الشرع .

النتائج:

<sup>(</sup>۱) ابن عربي : الفتوحات المكية ، مرجع سابق ، ج ۱ ، ص ۱۱۸ .

<sup>(°)</sup> المراتب الكية سته: مرتبة الذات الأحدية ، ومرتبة الحضرة الإلهية وهي حضرة الواحدية، ومرتبة الأرواح المجردة ، ومرتبة النفوس العاملة وهي عالم المثال ، وعالم الملكوت ، ومرتبة عالم الملك وهو عالم الشهادة ، ومرتبة الكون الجامع ، وهو الإنسان الكامل . بينما يجعل القونوى والجيلي المراتب أربعين ويضع الإنسان الكامل في المرتبة الأربعين من مراتب الوجود .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> راجع: معجم المصطلحات الصوفية ، مادة (مراتب) ، ص ١٦٠ ، ١٦١ .

<sup>-</sup> راجع أيضاص: صدر الدين القونوي وفلسفته الصوفية ، ص ص ٨٩ - ٩١ .

# أسفرت هذه الدراسة عن العديد من النتائج الهامة نلخص أبرزها فيما يلى:

- أولاً: تفسح نظرية الفيوضات الأفلاطونية مجالها لتتحول عند متفلسفة الصوفية المسلمين إلى نظرية في التجليات والشئون الإلهية ، والتجلى هنا هو تجلى النور الذاتي المنبسط على الشئون الإلهية وهو النور الكاشف الذي يظهر التعينات الغيبية . فالتجلى هو البديل الإسلامي لمفهوم الفيض . وهو إما فيض أقدس أو فيض مقدس . والأول تجلى النور الإلهي الذاتي والثاني فهو التجلى الذي تظهر به أعيان الممكنات وأما الثالث فهو التجلى الشهودي . ويتنوع التجلى بين تجلى للذات وتجلى الصفات وتجلى حكم الذات والأول قرين المكاشفة ، والثاني هو موضوع النور ، والثالث وهو متعلق بالآخرة وما فيها .
- ثانياً: تظهر التجليات في فكر الصوفي المتفلسف ابن عربي ومدرسته باعتبارها صفات للحقيقة الواحدة ففي نظره أن الله خلق العالم كمرآة غير مجلوة فلما أشرق عليه النور الإلهي أصبح قابلاً للظهور والحياة بقبوله التجلي الدائم الذي لم يزل ولا يزال.
- ثالثاً: يسرى التجلى فى كل الأشياء على السواء إلا أن درجات كمال التجلى متفاوته فالتجليات تبدأ من أدنى المراتب فى المعادن والعناصر الطبيعية إلى أعلاها فى الإنسان الكامل كما يتصور متفلسفة الصوفية . علماً بأن مراتب الظهور فى هذا النظام قابله بالنسبة إلى ما فوقها ، وفاعله بالنسبة إلى ما تحتها ن وهو على ما أظن عودة إلى النظام الأفلوطيني .
- رابعاً : يتحدث صدر الدين القونوى عن الفيض الخالق أو التجلى الخالق فيصفه بالوهبى أى الذى يهب الوجود للموجودات أو ينقلها من العدم إلى الوجود.

- خامساً: يتحول نظام التجليات إلى سلسلة من التنزلات الإلهية يعرض لها ابن عرب في كتابه الموسوم بالتجليات الإلهية وهذا النظام يبدأ بتجلى الإشارة الذي يُعرّفه بالفناء والذهاب في الفناء والتحقق بالحق لينتهى بالعجز عن إدراك الحق الذي هو في نفس الوقت حقيقة الإدراك فالعجز عن معرفة الله هو المعرفة بعينها.
- سادساً: يتحدث ابن سبعين عن نوع من التجليات التي تتعلق بالشئون الإلهية لأن النور الإلهي يتجلى على الشئون فيظهر بصورة الشأن الذي يتجلى عليه فهو في النور نور ، وفي النار نار ، وفي الحلو حلو وفي المر مُر ، لا ينقص هذا من جملته ولا يغير في طبيعته وإنما يتلون فقط بلون الشأن الذي به يظهر . وهذا المذهب ينزه الذات عن مخالطة الأشياء فتبقى الذات عن والوجود مقيد . وهو يتميز عن نظرية الفيض بحفاظه على تنزيه الذات عن مخالطة الأشياء .
- سابعاً: الفيض ثمره من ثمار الكمال ونتيجة من نتائجه كمل الحق فأوجد ما لم يكن موجود " وبهذا نفهم أن الوجود جاء خلقاً من العدم ولم يكن ثمه وجود قديم إلا لعلمه جل شأنه بما أوجد وخلق .
- ثامناً: وإذا كانت التجليات الإلهية قد حلت محل الفيض والإنبثاق وغيرها من الاتجاهات التى تعجز الذات الإلهية عن الخلق من عدم فإن التجليات الإلهية هنا تمر على المراتب الإلهية فتصبغ بصبغتها وتتقولب في قواليها فتأخذ من كل مرتبه ومن كل اسم صفة المرتب أو الاسم فإذا كان التجلي في مرتبة الذات التي هي أعلى المراتب وأشملها فإن التجلي يكون جامعاً لأمهات الحقائق لأن الكل راجع إلى ذات واحدة هي ذات الحق جل شأنه وتحظي هذه المرتبه بمسميات عديدة باعتبار الذات مقدسه عن سائر النسب

والإضافات فيقال عنها مرتبة العماء التي تتجلى فيها الأسماء الإلهية . فإذا مر التجلى أو الفيض على مرتبة الرحمانية اكتسب الرحمة السارية في الوجود والتي بها بقاء العالم واستمراره ... وهكذا يكتسب عند كل مرتبة صفتها ومن كل اسم إلهي صفته وفاعليته في الكون .

تاسعاً: يصح أن تسمى هذه النظرية بنظرية الخلق المستمر لا الفيض المستمر كما تسمى أيضاً التجليات بدلاً من الفيوضات ، وهى تحاول حل معضلة القول بقدم العالم لقول القونوى أن كماله سبب الوجود لأنه كمل فأوجد ما لم يكن موجوداً. كما أن ابن سبعين يرى أنها نظرية فى تجلى الحق على الشئون الإلهية لا بذاته وإنما بشئونه فكل يوم وهو فى شان . ويقول أيضاً أن الحق مبدع الكليات بأمره وكلمته وقدرته ومدبر الجزئيات بحوله وحكمته فهو خالق – تعالى الله عما يصفون – وهكذا يقول صدر الدين القونوى ومن قبله استاذه ابن عربى فلا ينكر الخلق أحد من هذه المدرسة الصوفية كما لا يقولون بقدم العالم كالفلاسفة .

#### تم بحمد الله ؟؟؟

#### المصادر والمراجع

#### أو لاً: المصادر:

- ابراهیم بن إسحق التبریزی: أسرار السرور بالوصول إلی عین النور ، نسخة خطیة رقم ۷۸۰ ، تصوف مکتبة طلعت بدار الکتب المصریة ، القاهرة.
- ۲ ابن سبعین: مجموعة رسائل ابن سبعین التی قام بجمعها ونشرها د.
   عبدالرحمن بدوی ، الهیئة العامة للكتاب ، القاهرة ، ۱۹۲٥م .

- ۳ ابن عربى: التجليات الإلهية ، بتحقيق: د. عثمان يحيى ، طهران ،
   ۱۳۲۷هـ
- ٤ ابن عربى: الفتوحات المكية ، بتحقيق : د. عثمان يحيى ، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة ، ١٩٧٣م .
- ابن عربی: كتاب التجليات ، تحقیق: أیمن جندی ، الهیئة العامة للكتاب،
   القاهرة ، ۲۰۰۲م .
- ٦ شرح مفتاح الغيب: شارح مجهول ، نسخة خطية ٧٧٥ تصوف ، طلعت
   بدار الكتب المصرية ، ورقة ٥٢ .
- حدر الدین القونوی: النصوص فی تحقیق الطور المخصوص ، بتحقیق ودراسة: د. إبراهیم إبراهیم یاسین ، منشاة المعارف ، الإسكندریة ، ۲۰۰۳م.
- ۸ صدر الدين القونوى: النفحات الإلهية ، نسخة خطية رقم ٢٧٤ ، مكتبة طلعت باشا ، بدار الكتب المصرية ، القاهرة .
  - ٩ صدر الدين القونوى: النفحات الإلهية ، نسخة رقم ٦/٤٥٦٨ ، أ / ب .
- ۱۰ صدر الدین القونوی : نفثه مصدور وتحفة شکور ، نسخة خطیة رقم ۵۸۹۰
   ، دار الکتب الظاهریة بدمشق .
- 1۱ صدر الدين القونوى: إعجاز البيان في تفسير أم القرآن ، طبعة حيدر آباد الدكن، ١٣١٠هـ.
- ۱۲ عبدالكريم الجيلى: الإنسان الكامل في معرفة الأوائل والأواخر ، طبعة البابي الحلبي ، القاهرة ، ۱۹۷۰م .

- ۱۳ الكلاباذى : التعرف لمذهب أهل التصوف ، تحقيق : د. عبدالحليم محمود، القاهرة ، ۱۹۲۰م . .
- 1 محمد بن حمزة الفناوى: مصباح الأنس بين المعقول والمشهود فى شرح مفتاح غيب الجمع والوجود ، نسخة خطية رقم ١١٨٨ تصوف ، مكتبة طلعت ، بدار الكتب المصرية، القاهرة .

# ثانياً: المراجع:

- 10 إبراهيم إبراهيم ياسين (الدكتور): دلالات المصطلح في التصوف الفلسفي، دار المعارف، القاهرة، ١٩٩٩م.
- 17 إبراهيم ياسين (الدكتور): صدر الدين القونوى وفلسفته الصوفية ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ، ٢٠٠٣م .
- ۱۷ إبراهيم ياسين (الدكتور): النصوص في تحقيق الطور المخصوص للصدر القونوي ، منشأة المعارف ، الإسكندرية ، ۲۰۰۳م .
- ۱۸ أبوالعلا عفيفى : الفلسفة الصوفية عند محيى الدين بن عربى ، ترجمة : الدكتور مصطفى لبيب ، المركز القومى للترجمة ، ۲۰۰۹م .
- ۱۹ أبوالوفا التفتازاني (الدكتور): ابن سبعين وفلسفته الصوفية ، بيروت ، ۱۹۷۷م .
- ٢٠ أبوالوفا التفتازاني (الدكتور): المدخل إلى التصوف الإسلامي، القاهرة،
   ١٩٧٣م.
- ٢١ أنور فؤاد أبوخزام (الدكتور): معجم المصطلحات الصوفية ، مكتبة لبنان ناشرون ، بيروت ، الطبعة الأولى ، ٩٩٣م .

٢٢ - سعاد الحكيم: المعجم الصوفى ، الحكمة في حدود الكلمة ، دندرة للطباعة والنشر ، بیروت ، ۱۹۸۱م ز

٢٣ - منصور الشطى (دكتور) تأنيس الإنسان ، دار بـ لال للبطاعـة والنشـر ، المنصورة ، ٢٠٠٤م ،

ثانياً: المراجع الأجنبية:

24 - Abu Al-Ela Affifi, The Mystical Philosophy of M. Al-Din Ibn Arabyl England; Cambridge, 1939.