جامعة الأزهر حولية كلية اللغة العربية بنين بجرجا

مِن بَلاغَة الثَّمَثِّي بِغَيْرِ (لَيْتَ) فِي الْدُّكْرِ الْحَكِيم

> الدكتور إبراهيم حسن أحمد أستاذ البلاغة والنقد المساعد في الكلية

> > العدد السادس عشر للعام ١٤٣٣هـ/ ٢٠١٢م الجزء الثاني

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية

PT-17/798.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

أحمدك اللهم أن جعلت أنسى فى مناجاتك، ومتعتى فى تأمل عجائب كتابك، ونشوتى فى البحث عما دق وخفي ونشوتى فى البحث عما دق وخفي من وجوه إعجازه، وأصلى وأسلم على من رفعت بالقرآن ذكره، فأعجز ببيانك فرسان البيان، وأسر ببلاغة نظمك الإنس والجان.

#### وبعد:

فإن المعانى التى نعدها من باب التمنى ذات طبيعة خاصة، لأنها من المعانى التى تتعلق بها القلوب، وتشتاق إليها النفوس، سواء أكانت مستحيلة، أم بعيدة، فالمتمنى يتعلق بها، ويشتد تعلقه حتى ينفلت من الواقع والممكن إلى الذى مضى وما لا يمكن، ويتعلق بالمستحيل، ويتشبث بخيوط الوهم، ويصير كالظمآن الذى لا يُروى أو يُستبعد ريُّه.

ووراء التمنّى فى أكثر مواقعه ظمأ لا يُروى، فهو يصف آمالاً حبيسة، ورغائب لا سبيل إلى تحقيقها، ولو كانت هذه الأمنيات ممكنة فإنها عند المتمنّى وفى حسِ نفسه مما يبعد تحققها؛ لأنها من أشواق الروح وتطلعاتها التى لا تحدها حدود، فالتّمنّى يبث فيه المتمنّى حاجات النفس ورغباتها، ويسكب فيه عبراته وأحزانه؛ ترويحًا عن النفس وترجمة عما يجرى فى الخاطر.

وتجد هذا الأسلوب فى القرآن عظيم السلطان شديد السيطرة، فكثيرًا ما نجده على ألسنة الكافرين يوم القيامة يبثون فيه أحزانهم، ويصور ندمهم وحسرتهم على فوات وقت الإيمان والعمل الصالح.

لهذا كان المقصود من هذه الدراسة، والدافع لهذا البحث؛ بيان دقائق التَّمنِّى بغير (ليت) في الذكر الحكيم، ثم الكشف عن الفروق الدقيقة بين ألوان التَّمنِّي التي يُعبَّر عنها بغير (ليت)، كالاستفهام، والشرط، والأمر، والترجي، وبخاصة أننى لم أجد أحدًا – على حد علمي – قد خص هذا الموضوع بدراسة في الذكر الحكيم.



وتبرز أهمية الموضوع في أن التّمنّي في الذكر الحكيم ظاهرة تستحق الدراسة البلاغية سواء أدّى بالحرف الموضوع له وهو (ليت)، أم أُدّى بطرق أخر، لأن طلب الممتنع: حديث نفس والهة تملكها الذهول واستبد بها اليأس، فاحتجب العقل والوعى، فلم تعد تُفرِّق بين ما هو ممكن وما هو مُحال، ووراء ذلك إيحاءات ثرية تنمُّ عن نفس محطمة وآمال ضائعة، والبحث – إن شاء الله – يكشف عن هذه الإيحاءات، ويُبين أسرارها، ومدى ارتباطها بنفوس أصحابها، والمقامات التي اقتضتها، بما يمثل إضافة في مجال البحث البلاغي – إن شاء الله –.

هذا: وقد جاءت خطة هذا البحث: (من بلاغة التّمنَى بغير (ليت) في الذكر الحكيم) على النحو التالى:

المقدمة: وفيها أهمية الموضوع، والدافع إليه.

المبحث الأول: (مفهوم التَّمنِّى وقيمته البلاغية)، ويتضمن، تحرير مصطلح التَّمنِّى في اللغة، وتحرير مصطلح التَّمنِّى عند البلاغيين، وصيغ التَّمنِّى، والفرق بين التَّمنِّى والتَّرَجِّى، والقيمة البلاغية للتَّمنِّى.

البحث الثاني: (التَّمنِّي بطريق الاستفهام)، ويتضمن المحاور الآتية:

أولاً: التَّمنِّى بـ (هل)، ويشمل المقامات الآتية: تمنّى الشفعاء يوم القيامة، وتمنّى الإنظار والإمهال، وتمنّى الردّ إلى الدنيا، وتمنّى الخروج من النار.

ثانيا: التَّمنِّي ب (أين).

المبحث الثالث: (التَّمنِّى بطريق الشرط)، ويشمل المحاور الآتية: تَمنِّى الرجوع إلى الدنيا فى سياق سورة الشعراء، وتَمنِّى الرجوع إلى الدنيا فى سياق سورة الزمر، وتَمنَّى الرجوع إلى الدنيا فى الدنيا فى سياق سورة البقرة، ثم حروف التنديم والتحضيض.

المبحث الرابع: (التّمنّي بطريق الأمر)، ويتضمن المحاور الآتية:

أولاً: تمنى الرجوع إلى الدنيا.

ثانياً: تَمنِّى التأخير والإمهال.

ثالثاً: تَمنِّي الخروج من النار.

رابعاً: تَمنّى الماء أو الرزق.



خامساً: تَمنَّى الموت والهلاك.

المبحث الخامس: (التَّمنِّي بطريق التَّرجِّي).

الخاتمة: وفيها: أهم نتائج البحث، ثم أهم المصادر والمراجع، ثم الفهرس.

وينبغى أن نؤكد على أن المعالجة البلاغية للموضوعات القرآنية تتضاعف صعوبتها من حيث حاجتها إلى التناهى فى الدقة والالتزام؛ خشية أن يخط القلم ما تزل به القدم، كما أن القرآن الكريم كتاب الله المعجز ، وهو الذى لا تفنى عجائبه، ولا تنقضى غرائبه، ولا يَخْلَق على كثرة الردِّ، ولا يحيط بأسراره إلا العليم الخبير.

ومن هنا فلا أدعى لنفسى أننى قد بلغت فى بحثى هذا درجة الكمال، فالكمال لله وحده، ولكنى اجتهدت قدر طاقتى، والله أسأل أن يقيل عثراتى، ويغفر زلاتى، وهو الهادى إلى سواء السبيل. (رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ)

# الدكتور إبراهيم حسن أحمد

أستاذ البلاغة والنقد المساعد في كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنين بقنا جامعة الأزهر

# المبحث الأول مفهوم التّمتّي وقيمته البلاغية

ويتضمن المعاور الآتية:

التَّمَتَّى في اللغة .

الثّمتي عند البلاغيين.

ு صيغ التمني.

الفرق بين التَّمَتِّي والتَّرَجِّي.

القيمة البلاغية للتُمتّى.

## المبحث الأول مفهوم التّمتّي وقيمته البلاغية

#### تحرير مصطلح التَّمتِّي في اللغة:

الناظر في معاجم اللغة يجد أن التّمنّي يدور معناه حول الرغبة والإرادة والطلب فالتّمنّي: السؤال للرب في الحوائج. والمئني بضم الميم: جمع المُنيّة، وهو ما يَتَمَنّى الرجل. والأُمنية : أُفْعُولَة وجمعها الأماني ، ويقال: مُنيّة على فُعْلَة وجمعها: مُنيّ. والتّمني: تَشَهِّى حصول الأمر المرغوب فيه وحديث النفس بما يكون وبما لا يكون . وتمنيت الشيء:أحببت أن يصير إلى. وتَمنّى الشيء: أراده. (١)

#### تحرير مصطلح التَّمَتِّي عند البلاغيين:

التمنى نوع من الإنشاء الطلبي، وقد عرفه سعد الدين التفتازانى بقوله: "التَّمنَى هو طلب حصول شيء على سبيل المحبة "(٢)، وعرفه ابن يعقوب المغربى بقوله: "هو طلب حصول الشيء بشرط المحبة ونفى الطماعية فى ذلك الشيء"(٦) ومن ذلك يتضح أن التمني: هو طلب أمر محبوب مع عدم الطماعية فى حصوله، إما: لكونه مستحيلا – والإنسان كثيرًا ما يحب المستحيل ويطلبه – وإما: لكونه ممكنًا غير أنه بعيد لا يطمع فى نيله(٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: معجم البلاغة العربية، للدكتور/ بدوى طبانة، جـــ ٢، صـــ٧٥٨، منشورات جامعة طرابلس١٣٩٧هـ ١٩٧٧م، ودلالات التراكيب: للــدكتور/ محمد أبو موسى صـــ١٩٥، مكتبة وهبة، ط. الثانية، ١٤٠٨هـ ١٩٨٧م، وعلم المعانى، للدكتور/ عبد العزيز عتيق، صـــــ١١١.ط.دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٨٥هـ ١٩٨٥م، وعلم المعانى: للدكتور/ بسيونى فيــود، جــــ٢، بيروت، ١٥٥٥م ط.أولى.١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.



<sup>(</sup>۱) القاموس المحيط للفيروز آباذي جـ ٤، ص ٣٩٢، مادة (مني) ، بدون ناشر، ولسان العرب لابن منظور، جـ ٥، صـ ٢٩٤، مادة (مني) ، دار صادر بيروت، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.

<sup>(</sup>۲) مختصر سعد الدین التفتاز أنی علی تلخیص المفتاح جـ۲، صـ ۲۳۹ ضمن شروح التلخیص) ، طبعة دار السرور، بیروت.

والمعانى التى نعدها من باب التّمنّى تتعلق بها القلوب وتشتاق إليها سواء كانت مستحيلة أم بعيدة، فتمنّى الأمر المحبوب الذى لا طمع فيه؛ لكونه مستحيلا يبدو جليًّا فى قول الشاعر:

أَلا لَيْتَ الشَّبَابَ يَعُودُ يَوْمًا فَاخْبِرَهُ بِمَا فَعَلَ الْمَشِيبُ<sup>(ه)</sup>

فالأمر المُتَمنَى فى البيت لا طمع فى حصوله؛ لأنه مستحيل الوقوع؛ لتعلقه بما مضى ، ثم إننا لا نرى الشاعر قصد إلى إبراز رغبته فى عودة الشباب وأيامه الحلوة المرحة فحسب، بل ضمَّن ذلك مشاعر الأسى والتحسر والشكوى من الشيب، وما صحبه من ضعف فى البدن، وعجز عن الاستمتاع بالحياة، وإحساس مخيف يلاحقه دائمًا بالنهاية المحتومة، وعزوف الناس والخلان عنه، فالتمنى فى البيت وسيلة عبَّر بها الشاعر عن آلامه وضيق نفسه، وصورَّ هذا فى تصريحه بالشكوى فى قوله: (فَأَخْبرَهُ بِمَا فَعَلَ الْمَشْيِبُ).

وتَمنَّى الأمر المحبوب الذى يمكن حصوله ولكنه غير مطموع فيه؛ لبعد مناله يبدو واضحًا فى قول بعض الناس: ليت لى مالا فأحجَّ منه، ليتنى ألقى فلاتًا فأنتفع بعلمه، والبعد هنا بُعدٌ نفسى مرده إلى شعور النفس وإحساسها بذلك الشيء، وقد لا يكون بعيدًا بالنسبة للواقع، أو العرف، أو العقل، أو الغير ، ومثله فى تمنى الممكن البعيد الحصول، إظهارًا للشكوى قول المتنبى:

فَيَا لَيْتَ مَا بَيْنِي وَبَيْنَ أُحِبَّتِي مِنَ الْبُعْدِ مَا بَيْنِي وَبَيْنَ الْمَصَائبِ(١)

فقد تكاثرت عليه المصائب ولازمته ملازمة دائمة، في حين جفاه أحبت وابتعدوا عنه، فتمنَّى أن لو كان أحبته قريبين منه قرب المصائب . وليس قرب الأحبة بالشيء البعيد ، ولكن طول الجفاء ولّد لديه شعورًا باليأس والمرارة بثه في صيغة التمني، وحسبك أنه لا يشكو من حلول المصائب به ولا يعاف قربها، وإنما يتمنى أن يكون أحبته على نفس الدرجة من القرب، وحينئذ فلن يبالى بما

<sup>(</sup>٦) ديوان المتنبى، ط/ بيروت، بدون ناشرٍ، صـــ٢٢٥.



<sup>(°)</sup> ديوان أبى العتاهية، الطبعة الثانية، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٢م، صـــ ٢٣٠.

يلقاه من النوائب، فالتمنى هنا لما هو ممكن ولكنه فى عداد البعيد غير المطموع فى حصوله.(٧)

### صيغ التّمّني:

اللفظ الذى يدل بأصل وضعه اللغوى على التمنى هو (ليت) وهو حرف يتعلق بالمستحيل غالبًا (^)، كما في قول الشاعر:

لَيْتَ الْكَوَاكِبَ تَدْنُو لِى فَأَنْظِمَهَا عُقُودَ مَدْحٍ فَمَا أَرْضَى لَكُمْ كَلِمِى (٩) وقول ابن الرومي في شهر رمضان:

فَلَيْتَ اللَّيْلَ فِيهِ كَانَ شَهْرًا وَمَـرَّ نَهَـارُهُ مَـرَ السَّحَابِ(١٠) فالأمر المتمنى فى البيتين جاء بصيغة التمنى الأصلية وهى (ليت)، وقد أفادت (ليت) عدم الطمع فى نيل المُتَمنَّى فى البيتين؛ لكونه مستحيل الوقوع.

وقد يُتَمنَى بثلاث صيغ أخر هي: (هل) و(لعل) و(لو)، لغرض بلاغي يقصده المتمنى وينشده "وهذا الغرض في (هل) و(لعل) هو إبراز المتمنّى في صورة الممكن القريب الحصول؛ لكمال العناية به والتشوق إليه، والغرض في (لو): الإشعار بعزة المتمنّى وندرته، لأن المتكلم يبرزه في صورة الممنوع، إذ إن (لو) تدل بأصل وضعها على امتناع الجواب لامتناع الشرط"(١١).

وأعظم مواقع التَّمنِّي ما أُفِيد بأدوات ليست موضوعة للدلالة عليه أصالة فيصاحبها من ظلال معانيها الوضعية ما يكشف عن أغراض المتكلم وإيماءاته،

<sup>(</sup>۱۱) معجم البلاغة العربية للدكتور/ بدوى طبانة، جــــ، صـــ۸٥٨، وينظر: علم المعاني للدكتور/ عبد العزيز عتيق، صـــ۱۱۳، ودلالات التراكيب للـــدكتور/ محمد أبو موسى صــــ ۲۰۱، ۲۰۲، علم المعانى للـــدكتور/ بســيونى فيــود، جـــ۲، ص١٥٨، ١٥٩.



<sup>(</sup>٧) ينظر علم المعانى للدكتور/فريد النكلاوي وآخرين صــ ٩٠، ٩٠.

<sup>(</sup>۸) ینظر مغنی اللبیب، لابن هشام، ت. د/مازن المبارك، د/ محمد علی حمد الله، دار الفکر، بیروت، ۱۹۸۵م، صـــ۷۷۰.

<sup>(</sup>۱۰) دیوان ابن الرومی، ت/ د. حسین نصار، بدون ناشر، جـ۱، صـ٥٠٠.

وفى ضوء هذه العبارة سنعرض بقليل من التفصيل للتَّمنِّى المفاد بــ(هل) و (لعل) و (لو)، لنتلمس خصوصيات التَّمنِّى بهذه الصيغ التي لم توضع أصالة للتَّمنِّي. أولا: التَّمنِّي بـ (هل):

التَّمنِّى طلب قلبى أو هو كما يقول اللغويون (۱۲): حديث النفس، والإنسان حين يُحدِّث نفسه لا يضع خطًا فاصلا بين الممكن والمحال، وكثيرًا ما يتغلب المرء على عجزه ويأسه بإطلاق العنان لخياله فيرى مالا سبيل إلى كونه كائنًا، وهو بذلك يسرى عن نفسه ويخفف عنها من شقائها، وبقدر استغراقه في أحلامه وأوهامه يستعمل أدوات التمنى.

و(هل) موضوعة للاستفهام، وهو يقتضى عدم العلم بالمستفهم عنه ثبوتًا أو نفيًا، فإذا استعملت في المتمنّى المقطوع بانتفائه كان ذلك قرينة على تضمنها لمعنى التمنى وإفادتها له، مثال ذلك ما جاء في قول ابن الرومي:

أأيَّامَ لَهُوى هَلْ مَوَاضِيكِ عُـودً وَهَلْ لشَبَابِ ضَلَّ بِالأَمْسِ مُنْشَـدُ (١٣)

فالشاعر يريك لهفته الشديدة إلى ماضى أيامه واستغراقه التام فى ذكرياتها المحببة إلى نفسه حتى توهم من فرط الاستغراق أن ذلك من الممكن الذى لا يُستبعد نيله، فاستعمل فى التمنى (هل) الموحية بالإمكان، وحاول أن يُوهم نفسه بأن عودة شبابه وأيامه أمر مُترقب ممكن الحصول، فهو كالغائب المنتظر عودته، أو التائه المرجو العثور عليه، ألا ترى إلى قوله: (ضل) وإيتاره على الفعل (ولى) مثلا؟ ثم ألا ترى إلى قوله: (بالأمس) وكيف يستحضر البعيد فيبدو قريبًا لم يطل زمن فراقه ؟ .(١٤) .

إن شوق الشاعر لشبابه وأيام لهوه قد غلب على نفسه حتى صارت من فرطه تفترض غير الواقع واقعًا؛ لتستروح بهذا الأمل الموهوم، فالتمنى ب(هـل) في قول ابن الرومي وإن أفاد معنى (ليت) إلا أنك واجد فيه فرقًا بينهما، ذلك هو

<sup>(</sup>١٤) ينظر: علم المعانى للدكتور/فريد النكلاوي وآخرين، صـ٩٣، بدون ناشر.



<sup>(</sup>١٢) ينظر: لسان العرب مادة (مني).

<sup>(</sup> $^{17}$ ) دیوان ابن الرومی،  $^{-}$  د. حسین نصار، بدون ناشر، جـ $^{-}$ ، صـ $^{-}$ ۸۰.

أن (هل) أداة استفهام، والاستفهام يكون في الأمور الممكنة، وكون المسراد بها هنا: التمنى لا يعنى أنها انفكت عن الاستفهام وأنها أفرغت منه إفراغًا تامًّا، لأن ذلك لا يكون في الكلمات، وإنما يبقى فيها الإيحاء بأن ما دخلت عليه أمر ممكن، وهذا يفرغ على التَّمنِّي لونًا آخر يجعله في صورة الممكن، وهذه فائدة جديدة للتَّمنِّي لا نجدها لو أن ابن الرومي أتى بأداة التَّمنِّي (ليت) (١٥)

والحكم بالإمكان والإحالة فى التّمنّى أمر نسبى تحكمه ظروف المرء وعصره وبيئته، فما يبدو ممكناً فى زمن قد يكون محالا فى زمن آخر، وما يكون بعيدًا بالنسبة إلى شخص قد يكون قريبًا من شخص آخر، وانظر إلى ما حكاه صاحب لسان العرب: "كتب عبد الملك إلى الحجاج: يا بن الْمُتمنية، أراد: أمه، وهى القائلة:

هَلْ مِنْ سَبِيلِ إِلَى خَمْرٍ فَأَشْرَبَهَا أَمْ هَلْ سَبِيلٌ إِلَى نَصْرِ بِنِ حَجَّاجِ وَكَانَ نَصْر رَجِلاً جَميلاً مِن بنى سليم يفتتن به النساء فحلق عمر رأسه ونفاه إلى البصرة" (١٦)٠

ومغزى القصة أن القريعة سميت مُتمنية بسبب هذا البيت، والتّمنّى هنا واقع بـ(هل)، والذى جعل شرب الخمر والوصول إلى هذا الفتى الجميل أمنية بعيدة المنال هو العصر الذى عاشت فيه القريعة، وضرب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب بيد من حديد على كل يد آثمة، أفترى هذا يكون بمثل هذا البعد وتلك الإحالة في عصر ملوك بنى أمية؟

وحالة العشق والهيام والرغبة الجامحة لدى المتَمنية هى التى جعلتها تبرز مُتمناها فى صورة الممكن، حتى لا تركن إلى اليأس والدعة فى طلب ما تسعى إليه.

والمتكلم مهما حاول أن يوهم نفسه بإمكان ما ليس ممكنا فإن لسانه يتفلت بما يدل على يقينه الذي يداريه ويأسه من حصول مبتغاه، والدليل على ذلك

<sup>(</sup>١٦) لسان العرب لابن منظور، مادة (منى) .



<sup>(</sup>١٥) ينظر دلالات التراكيب، للدكتور/محمد أبو موسى، صــ١٠١.

ما نراه فى قول المتمنية: (هَلْ مِنْ سَبِيلِ إِلَى خَمْرِ فَأَشْرَبَهَا) فإن (مِن) لا تزاد إلا فى الاستفهام المنقول إلى النفي، وكأنها تجزم بانتفاء شرب الخمر، وبقدر إحساس المرء تقع كلماته، وكأنى بالقريعة تستبعد السبيل إلى شرب الخمر بعد أن قطع عمر - ه حك سبيل إليها، وترى الوصول إلى نصر بن حجاج أقل بُعدًا، فزادت (مِنْ) أولا، وتركتها ثانيًا (١٧) .

اتضح لنا أن التّمنّى – كما يقول اللغويون – حديث النفس بما يكون وما لا يكون، ورغائب النفوس ومشتهياتها ليست مقيدة بحدود الإمكان، وبقدر استغراق المتمنّى فى أحلامه وأوهامه يستعمل أدوات التمنى فيستبدل (ليت) برهل)؛ إبرازًا لغير الممكن فى صورة الممكن. يقول سعد الدين التفتازاني: (لوالنكتة فى التّمنّى ب(هل)، والعدول عن (ليت) هو إبراز المتمنّى لكمال العناية به فى صورة الممكن الذى لا جزم بانتفائه (۱۰)، ويقول ابن يعقوب المغربي: والسر فى العدول عن (ليت) التى هى الأصل فى التّمنّى إلى (هل) فى نحو هذا الكلام: إبراز المتمنّى فى صورة المستفهم عنه الذى لا جزم بانتفائه، لإظهار كمال العناية به حتى لا يُستطاع الإتيان به إلا فى صورة الممكن الذى يُطمع فى وقوعه (۱۹).

واستعمال (هل) فى التَّمنِّى ــ كما ذكر الدسوقى ــ من باب التجوز الواقع فى معنى الحرفين على سبيل الاستعارة التبعية، حيث يشبه مطلق التَّمنِّى بمطلق الاستفهام بجامع مطلق الطلب ثم يسرى التشبيه مـن الكليـات إلـى الجزئيـات فتستعار (هل) الموضوعة للاستفهام الجزئي للتَّمنِّي الجزئي،

<sup>(</sup>٢٠) ينظر: حاشية الدسوقي (ضمن شروح التلخيص) جــ، صــ٥٢٢.



<sup>(</sup>١٧) ينظر علم المعانى للدكتور/فريد النكلاوي وأخرين ص٩٤، ٩٥.

<sup>(</sup>۱۹) شرح أبن يعقوب المغربي على تلخيص المفتاح، حــ، صــ، ۲٤ (ضــمن شروح التلخيص).

ثانيا: التّمنّي بـ (لعل):

الأصل فى (لعل) أن يُرجى بها ما هو قريب الحصول، وقد تأتى مفيدة لمعنى التَّمنِّي كما في قول الشاعر:

أُسِرْبَ الْقَطَا هَلُ مِن مُعِيرٍ جَنَاحَـهُ لَعَلَى إِلَى مَنْ قَدْ هَوِيتُ أَطِيرُ (٢١)

فطيران الشاعر إلى من يهوى على جناح طائر مستعار أمر محال لا طمع في حصوله، وهذا يقتضى استعمال (ليت)، لكن الشاعر أرانا إياه ممكناً في عدوله عن حرف التمنى إلى حرف التوقع (لعل)، فإيثار الشاعر لحرف التوقع بدلا مسن حرف التمنى فيه إبراز للمستحيل في صورة الممكن، إبرازا لكمال عنايته بهذا الأمر، وإظهارًا لشوقه الجارف الذي يخترق به حجب المستحيل ويتخطى به عوائق العجز البشرى، فآثر لذلك حرف الترجى ليتعانق مع التمني بسرهل) الاستفهامية في قوله: (هَلْ مِن مُعِيرٍ جَنَاحَهُ ؟) فإذا كانت إعارة الجناح أمراً ممكناً، فلم لا يكون طيرانه بهذا الجناح ممكناً كذلك؟(٢١).

ويقول الدكتور/هاشم محمد هاشم: "(لعل) هنا لا يصح أن تكون للترجى؛ لأن طيرانه بجسمه إلى من يَهْوَى مع أنه لا جناح له أمر بعيد الحصول، بل مستحيل، ولذا كان معناها: التّمنّى، ونكتة العدول عن التّمنّى بـ(ليت) إلى التّمنّى بـ(لعل): الإشعار بأن المتمنّى قريب الحصول، وإظهاره فــى صـورة الممكن المتوقع حصوله، لشدة الرغبة فيه"(٢٣).

وقد أشار شراح التلخيص إلى أن دلالة (لعل) على التَّمنِّى من مستتبعات التراكيب (٢٤)، فقد على السعد على عبارة الخطيب: "وقد يُتمنَّى بـ (لعل) فتعطى حكم

<sup>(</sup>۲٤) ينظر: حاشية الدسوقي، جــــ، صــــ٥٤٠.



<sup>(</sup>۲۱) ديوان العباس بن الأحنف، شرح أنطوان نعيم، ط/ أولي، ١٦١٨هـ (٢١) ديوان العبل، بيروت، صـ ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢٢) ينظر: علم المعانى للدكتور/فريد النكلاوى وآخرين، صـ ٩٦.

<sup>(</sup>٢٣) من أسرار التعبير بالحروف المشبهة بالفعل في القرآن الكريم، صــ٥١١، ط أولى، ١٩٩٤، بدون ناشر.

(ليت) نحو: لعلى أحج فأزورك بالنصب، لبعد المرجو عن الحصول" (٢٥). قال السعد: " وبهذا يشبه المحالات والممكنات التي لا طماعية في وقوعها فيتولد منه معنى التَّمنِّي "(٢٦).

ونلاحظ هنا أن الخطيب وشراحه جروا على تشبيه المرجو بالمحال، لبعد الحصول، بخلاف(هل) و(لو) المستعملتين في التمنى، حيث يشبه معنى(ليت) بمعنى(هل) و(لو)، لتحقيق الغرض من إبراز المتمنى في صورة الممكن، أو الممتنع، وكان يجب أن يقال هنا: شبه المحال بالممكن لإبراز الميئوس منه في صورة المطموع فيه إظهارًا لكمال الرغبة وتفاؤلا بوقوع المرغوب فيه – كما في قول الشاعر المذكور – وهو ما صرح به العصام في الأطول فقال:" والأقرب أن يتمنّى بر (لعل)، لقرب المتمنّى من الحصول فكأنه قريب من الرجاء "(۲۷).

ثالثًا: التَّمَيِّي بـ(لو):

إذا كان التمنى قد يفاد بـ(هل) و (لعل)، إبرازا للمحال فى صورة الممكن، فإننا نجد أن التمنى قد يفاد بـ(لو) فى عكس ذلك، فتجىء (لو) دالة على التمنى، لإبراز المتَمنَى فى صورة الممتنع؛ تجسيدًا لليأس من حصـوله،مثال ذلك قـول جرير:

ولّى الشَّبَابُ حَمِيدَةً أيَّامُهُ لَوْكَانَ ذَلِكَ يُشْتَرَى أَوْ يَرْجِعُ (٢٨) وليد ولعنك تشعر بشدة استحالة المتمنَّى في البيت، وهو رجوع الشباب، وازدياد

و على المعلى المعلى المعاملي على البيت، وهو رجوع السباب، واردياد المعاملي عن قولك: ليت الشباب يعود، ومرد ذلك إلى أن (لو) حرف امتناع (٢٩).



<sup>(</sup>٢٥) تلخيص المفتاح، للخطيب، (ضمن كتاب شروح التلخيص) جــ، صــ٥٤٠.

<sup>(</sup>٢٦) مختصر السعد على التلخيص، جـــ٢، صــ٥٤٢، وينظر: مواهــب الفتــاح لابن يعقوب المغربي، جـــ٢، صـــ٢٤٦.

<sup>(</sup>۲۸) دیوان جریر، شرح/د. یوسف عید، دار الجیل، بیروت، صـ ٤٣٠.

وقد جاءت (لو) فى قول جرير لتعكس إحساسه بواقعه الأليم، وتحد من جنوح خياله فيصبغ أمنيته بمشاعر اليأس من تحقيقها، وقد مهد لـذلك بالفعل (ولّى)، إيماء إلى أن ما مضى ليس بعائد، وإنما هى عبرات يسكبها حزنًا عليه، وزفرات يُخفف بها من حدة آلامه، وقارن ذلك – إن شئت – بقول ابن الرومي السابق:

أأيَّام لَهْوى هَلْ مَوَاضِيكِ عُـودٌ وَهَلْ لشَبَابِ ضَلَّ بِالأَمْسِ مُنْشَـدُ (٣٠)

فإنك تحس بأن الأول أبعد فى المشيب وطال زمن اغترابه عن الشبباب، فأيقن بعدم العودة ويئس من رجوعه فكان تعبيره ب(لو) و(ولى) متساوقًا مع هذا الشعور، أما الأخير فلا يزال حديث عهد بالشباب، وكأنه فى بداية المشيب، ولا تزال أحلام الشباب تراوده، فعكس أمنيته فى صورة الاستفهام، وعبر عن تولى الشباب بالفعل (ضَلَّ)وهو مأمول العثور عليه، وتصريحه (بالأمس) دليل على قرب افتراق الشباب (٣١).

فمجىء (لو) فى التمنى يشعر بعزة المتمنى واليأس من وقوعه، "ويَظْهَرُ هذا فى المثال المشهور (لو تأتينى فتحدثنى) بنصب (فتحدثنى) فإن (لو) بمعنى (ليت)، والفرق بين هذا وقولنا: (ليتك تأتينى فتحدثنى) هو.....استبعاد الإتيان أكثر مع (لو) التى هى حرف امتناع لوجود"(٣٠).

واستعمال (لو) فى التّمنّى مجاز بالاستعارة التصريحية التبعية، إذ يشبه المستبعد بالممتنع بجامع عدم الحصول فى كل منهما، فتستعار (لو)؛ للإشعار بعزة المتمنّى واليأس من وقوعه.

الفرق بين التَّمَنِّي والتَّرجِّي:

تبين فيما سبق أن التمنى فى اصطلاح البلاغيين: هو طلب حصول الشيء على سبيل المحبة مع عدم الطماعية فى حصوله، وقد تضمن هذا الحد قيدين، الأول: اشتراط المحبة، لإخراج ما عدا التّمنّى من أنواع الطلب، إذ لا يشترط فيها

<sup>(</sup>٣٢) دلالات التراكيب للدكتور /محمد أبو موسى، صـ ٢٠٢.



<sup>(</sup>٣٠) ديوان ابن الرومي، جــ، صــ٥٨٦.

<sup>(</sup>٣١) ينظر: علم المعانى للدكتور/فريد النكلاوى وآخرين، صـ٩٩.

ذلك، والثانى: عدم الطماعية فى وقوعه، وبه خرج التَّرجِّى عند من يرى أنسه طلب، لأن المرجو متوقع الحصول، وجمهور البلاغيين على أن التَّرجِّى ليس طلبًا (٣٣)، وقد حدّه صاحب المطول بقوله: "إنه ارتقاب شيء لا وثوق بحصوله، فمن ثمت لا يقال: لعل الشمس تغرب، ويدخل فى الارتقاب الطمع والإشفاق، فالطمع: ارتقاب المحبوب، نحو: لعلك تعطينا، والإشفاق: ارتقاب المكروه، نحو: لعلى أموت الساعة، وبهذا ظهر أن الترجى ليس بطلب "(٢٠).

والأصل في الترجِّي أن يكون في الممكن المتوقع الحصول بخلاف التَّمنِي الذي يكون في الممكن الذي لا يتوقع حصوله، فالترجى فيه طمع بخلاف النمني، ولقرب معنى الطمع من الرجاء قال الزمخشري في (لعل): "وقد جاءت على سبيل الإطماع في مواضع من القرآن، ولكن إطماع من كريم رحيم إذا أطمع فعل ما يُطمع فيه لا محالة؛ لجرى إطماعه مجرى وعده المحتوم وفاؤه، والإطماع: الإيقاع في الطمع، وذلك لقرب الطمع من الرجاء، فكأن الإطماع الترجية "(٥٣).

وقد فرق التنوخى بين الترجى والتّمنّى فذكر أن التّمنّى يكون معشوقًا للنفس والمرجو قد لا يكون كذلك، ويكون المرجو مُتوقعًا والْمُتَمنّى قد لايكون كذلك، كذلك الفروق: الإجماع على أن التّرجّى كذلك (٣٦)، وجاء في الإتقان: " نقل القرافي في الفروق: الإجماع على أن التّرجّى إنشاء، وفرّق بينه وبين التّمنّي، بأنه في الممكن، والتّمنّي فيه وفي المستحيل،

<sup>(</sup>٣٦) ينظر: من أسرار التعبير بالحروف المشبهة بالفعل، للدكتور/ هاشم محمد هاشم، نقلا عن الأقصى القريب للتنوخى، صد ٨، ٧.



<sup>(</sup>٣) ينظر: علم المعانى للدكتور فريد النكلاوي و آخرين، صــ٩٩.

<sup>(</sup>٣٤) المطول للسعد الدين التفتاز اني، صـ٢٢٦.

<sup>(</sup>٣٥) الكشاف للزمخشرى، جـ١، صـ٢٢، وينظر: حاشية السيد على الكشاف، جـ١، صـ٢، صـ٢١.

وبأن التَّرجِّى في القريب والتَّمنِّى في البعيد، وبأن التَّرجِّى في المتوقع والتَّمنِّى في غيره، وبأن التَّمنِّي في المعشوق للنفس والتَّرجِّي في غيره"(٣٧).

فإذا كان الممكن غير مطموع في حصوله كان طلبه تمنيًا، وإذا كان الممكن مطموعًا في حصوله ونيله كان طلبه ترجيًا وعندئذ تستعمل فيه الألفاظ الممكن مطموعًا في حصوله ونيله كان طلبه ترجيًا وعندئذ تستعمل فيه الألفاظ الدالة علي التَّرجِّي، ومن ذلك قوله – تعالى –: (وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَى، أَوْ يَلَّدُ يَلُ فَتَنفَعَهُ الذَّكْرَى) (٢٨)، وقوله – عز وجل –: (فَعَسنى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِندِهِ فَيُصْبِحُواْ عَلَى مَا أَسَرُواْ فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ) (٢٩).

وكون الممكن مرجو الحصول مطموعًا فيه، أو بعيد الحصول لا طمع فيه، مرده إلى نفس المتكلم وإحساسه، فمثلا إذا كنت تطلب حصوله وتتوقعه وتطمع في وجوده ونيله قلت مترجيًا: لعل لى مالا فأحج به ، وإن كنت غير متوقع له ولا طمع لك في حصوله ونيله قلت متمنيًا: ليت لى مالا فأحج به . يقول الدكتور/ أبو موسى: "التَمنِّي هو طلب حصول الشيء على سبيل المحبة، والشيء المطلوب يكون في التَمنِّي دائمًا غير متوقع، ويدخل فيه ما لا سبيل إلى تحقيقه، فإذا كان المطلوب الممكن متوقعًا كان الكلام ترجيًا والعبارة عن ذلك تكون بي العلى وعسى)، فإذا قلت: لعل زيدًا يجيء كان وراء ذلك إحساس بأن مجيء زيد من الأمور المتوقعة. الفرق بين التَّمنِي والتَّرجِّي في المطلوب الممكن هو في حقيقته فرق بين نوعين من أنواع الإحساس، أما غير الممكن في لا يأتي فيه التَّرجِّي "(٠٠٠).

القيمة البلاغية للتَّمتِّي:

<sup>(</sup>٤٠) دلالات التراكيب، صــ١٩٤.



<sup>(</sup>٣٧) الإتقان في علوم القرآن للسيوطي، ت، محمد أبو الفضل إبراهيم، ط، القاهرة، دار الحديث، جــــ، صـــ٥٢٢.

<sup>(</sup>۳۸) عبس: ٤، ٣.

<sup>(</sup>٣٩) المائدة: ٥٢.

التّمنّى طلب قلبي، أو هو كما يقول أهل اللغة: حديث النفس وترجمة عما يجرى فى الخاطر، فالتّمنّى يبث فيه المتمنّى حاجات النفس ورغباتها، ويسكب فيه عبراته وأحزانه، وقد أحسن ابن يعقوب المغربي الكشف عن الحالة النفسية للمتمنّى، والأغراض التي يرمى إليها من وراء طلبه لما يدرك أنه لايكون فقال: "إن أصل التّمنّى إظهار الرغبة في الفائت مُضيًّا أو استقبالا، إمَّا لمجرد الاعتذار والاستعطاف للمخاطب ليرحم المتمنّى، وإما لمجرد موافقة الخاطر والترويح عن النفس "(۱٤).

إنها لمحة ذكية تجاوز بها ابن يعقوب حقيقة التّمنّي إلى ما يهدف إليه الْمُتَمَنّي من الشكوى والاستعطاف والاعتذار وما يجده من راحة النفس، فما التّمنّي سوى زفرات يطلقها مهموم يائس، ونفثات مصدور يروح بها عن نفسه.

والتَّمنَّى أسلوب يستحق الدراسة البلاغية سواء أدى بالحرف الموضوع له أم بغيره، لأن طلب الممتنع حديث نفس والهة تملكها الذهول واستبد بها اليأس فاحتجب العقل والوعى فلم تعد تفرق بين ما هو ممكن وما هو محال ووراء ذلك إيحاءات ثرية تنمُّ عن نفس محطمة وآمال ضائعة.

يقول الدكتور/محمد أبو موسى: إن المعانى التى نعدها من باب التمنى ذات طبيعة خاصة فهى من المعانى التى تتعلق بها القلوب وتشتاقها سواء أكانت بعيدة أم مستحيلة، ثم إن البعد فيها ربما لا يكون بُعدًا بالنسبة للواقع أو العرف أو العقل، وإنما هو بعد من حيث إحساس النفس به......،وهذه حالة من حالات النفس، وهى ليست متعارضة مع ما نشير إليه من أن شدة الرغبة وعظيم التعلق يُوهم أن غير الواقع واقع وأنه دنا في الأوهام حتى لتكاد تلمسه الأيدى، لأن هذه الحالة الثانية أشبه بالحلم الذى يُدني البعيد، والحالة الأولى حالة إحساس بالبعد، ويتضح ذلك بتحليل السياق ، فقد يغلب على النفس الإحساس بالياس فتستبعد القريب، وقد يغلب الشعور بالأمل فيقرب البعيد.

<sup>(</sup>٤١) مواهب الفتاح لابن يعقوب المغربي، جــــ، صـــ٠٤٠.

وطبيعة المعنى فى باب التّمنّى مما يجعله من الأساليب ذات الوقع والتأثير، لأنك فى مواقعه تجد نفسًا ظمئة إلى شىء ثم إن ظمأها ظمأ لا يُروى أو يستبعد ريه...إن إيغال الرغائب فى البعد مما يزيد النفس بها تحرقًا واستعارًا....،ورغائب النفوس ومشتهياتها ليست مقيدة بحدود الإمكان، وفرق بين الآمال التى يُراد تحقيقها واتخاذ الوسائل إليها وهى بالطبع خاضعة للتفكير والإمكان وبين أشواق الروح وتطلعاتها التى لا تحدها حدود.

وقد أدرك ابن يعقوب المغربي القيمة النفسية لهذا الأسلوب حين ذكر أن تمنى مالا سبيل إليه قد يكون للاستعطاف أو للاعتذار وما شابه ذلك، وقد يكون وهذا هو المهم - (لمجرد موافقة الخاطر والترويح عن النفس) أي: إن التعبير عن هذه المتمنيات حين لا يكون القصد منه إحداث التأثير في موقف معين يكون الغرض منه هو نفس التعبير والترجمة عن هذه الخواطر الحبيسة، والغناء بهذه الأحلام البعيدة فإن ذلك مما يروح عن النفس ويطرح عنها أثقالا وأوزارا"(٢٠).

وستبرز الدراسة - إن شاء الله - القيمة البلاغية للتَّمنَّى بغير (ليت) بصورة أشمل وأوسع عند الحديث عن كل صورة من صور التمنى، لنجلى قيمتها وأسرارها البلاغية في ثوب التحليل والتطبيق على البيان القرآنى المعجز.

<sup>(</sup>٤٢) دلالات التراكيب، صــ٥٩ ١ـ٩٩.

ويتضمن المحاور الآتية:

أولا: التَّمِنِّي بـ (هل) ويشمل المقامات الأتية:

🖘 تمتّى الشفعاء يوم القيامة.

🐨 تُمثّى الإنظار والإمهال.

🖘 تَمثّى الرد إلى الدنيا.

🖘 تمنّي الخروج من النار

ثانيا: التّمتّي بـ (أين).

# المبحث الثاني التّمَتّي بطريق الاستفهام

تبين فيما سبق أن الأداة الموضوعة للتّمنّي هي: (ليت)، وأنها في استعمالات القرآن الكريم لم تقد معنى سوى التّمنّي. يقول الدكتور/ محمد أبو موسى: "وإذا كنا نجد أدوات الاستفهام والنهى والنداء وغيرها تخرج عن معانيها الأصلية وتستعمل في معان أخر، فإننا لا نجد الأمر كذلك في التّمنّي، وإنما يستكلم البلاغيون فيه عن إفادة التمني بغير أداته الأساسية التي هي (ليت)، ولم يتكلموا عن إفادة (ليت) معاني غير التّمنّي، ولعل هذا لعراقتها في التّمنّي، وأنها لمعنى القلبي الحميم". ("")

وإذا كانت (ليت) لا تفيد في استعمالات القرآن الكريم إلا معنى التَّمنِي، فإن هذا المعنى قد يُفاد بألفاظ أُخر غير (ليت)، لأغراض بلاغية، ومن هذه الألفاظ: أدوات الاستفهام مثل: {هل، وأين}.

وقد لحظ البلاغيون ('') فروقًا نفسية دقيقة بين ألوان التَّمنِّى التى يُعبَّر عنها بغير (ليت)، فدلالة التَّمنِّى بطريق الاستفهام تبرز المستحيل أو البعيد الحصول فى صورة المستفهم عنه الممكن الوقوع، وهذا يُنبئ بكمال العناية به وشدة الرغبة فى وقوعه.

وأحسن مواضع التَّمنِّى وأجملها ما أفيد بأدوات ليست موضوعة للدلالة عليه أصالة فيصاحبها من ظلال معانيها الوضعية ما يكشف عن أغراض المتكلم وإيماءاته، ومن هذه الأدوات أدوات الاستفهام التي سنعرض لها في الصفحات التالية:

أولا: التَّمِّنِّي بـ (هل):

وُضعت (هُلُ) للاستفهام (٥٠٠)، وهي تقتضي عدم العلم بالمستفهم عنه ثبوتًا أو نفيًا، فإذا استعملت في الأمر المقطوع بانتفائه كان ذلك دلالة واضحة على

<sup>(</sup>٤٥) ينظر: الإتقان في علوم القرآن، للسيوطي، جـــ، صـــ٢٥٣.



<sup>(</sup>٤٣) دلالات التراكيب: صــ٧٠٠.

<sup>(</sup>٤٤) ينظر: شروح التلخيص، جـ٣، صـ٠٤٢.

تضمنها لمعنى التَّمنِّى وإفادتها إياه، وهى حينئذ أكثر ما تكون على لسان الكافرين يوم القيامة، وأمانى الكافرين يوم القيامة كثيرة ومتنوعة نذكر منها ما يأتى: تَمنِّى الشفعاء يوم القيامة :

من أمانى أهل النار يوم القيامة: تمنى شفعاء يشفعون لهم من النار، مثال ذلك ما جاء فى قوله -تعالى-: (هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَوْمَ اللَّهِ لَكُ مَا جاء فى قوله -تعالى-: (هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُومَ لَلَّهُ اللَّهِ اللَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَلْ لَنَا مِنْ شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُ قُنَعْمَلَ عَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قَدْ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ) (٢٠)

فهذه الآية الكريمة تصور مشهدًا من المشاهد التى سيعيشها المكذبون يوم القيامة، فليس أمامهم بعد كفرهم وتكذيبهم إلا معاينة صدق ما كذبوا به، وهو ماثل بين أيديهم ومن خلفهم، ويومئذ سيؤمنون بما كفروا به من قبل ولكن بعد فوات الأوان، حيث لا ينفعهم الإيمان الأخروى، فيتمنون ساعتها الشفعاء ليشفعوا لهم ويتمنون الرد إلى الدنيا ليصلحوا ما أفسدوه، وما لأمانيهم من سبيل، يتبين لهم هذا بعد إدراكهم أنهم قد خسروا أنفسهم، وأن شركاءهم ما كانوا إلا وهمًا من أكذب الأوهام، وأن الرد إلى الدنيا لا سبيل إليه.

وقد ورد في هذه الآية استفهامان، الأول: (هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ)، وهو استفهام يفيد النفي، أي: ما ينظرون إلا تأويله، والتأويل في الأصل بمعنى: عودة الشيء إلى مآله وحقيقته، والتأويل: هو الكشف والظهور، وقد استعمل هنا مجازًا حيث شبه ظهور ما أنبأ الله عنه أنه سيكون من أحداث يوم القيامة، بالشرح والبيان لمعنى الكلام الغامض، بجامع إزالة الخفاء في كل، فهو استعارة تصريحية أصلية، والكلام مستعمل في التهديد والإنذار والوعيد. (٧٠)

وفصلت جملة: (يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ) عما قبلها، لأنها منها بمنزلة عطف البيان، فبين الجملتين كمال

<sup>(</sup>٤٧) ينظر: د/ عبد العظيم المطعنى: التفسير البلاغى للاستفهام في القرآن الحكيم، جـ ، صـ



<sup>(</sup>٤٦) الأعراف: ٥٣.

اتصال، والنسيان مجاز عن الإعراض والصد، والجامع هو عدم الاكتراث في كل، "والذين نسوه هم المشركون، وهم معاد ضمير (يَنْظُرُونَ)، فكان مقتضى الظاهر أن يقال: {يقولون} إلا أنه أظهر بالموصولية؛ لقصد التسجيل عليهم بأنهم نسوه وأعرضوا عنه وأنكروه، تسجيلا مرادًا به التنبيه على خطئهم والنعى عليهم بأنهم يجرون بإعراضهم سوء العاقبة لأنفسهم". (^ئ)

والاستفهام الثاني في قوله - تعالى-: (فَهَلْ لَنَا مِنْ شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرِدُ فَنَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)، وهو يفيد التمنى، يقول الزركشى: "حملت (هلل) على إفادة التمنى، لعم التصديق بوجود شفيع في ذلك المقام، فيتولد التمنى بمعونة قرينة الحال"(٤٩).

وجملة: (أَوْ نُرَدُ فَنَعْمَلَ...) "معطوفة على الجملة التى قبلها داخلة معها في حكم الاستفهام، كأنه قيل: هل لنا من شفعاء؟ أو هل نردُ ؟"(٠٠)

إنهم يتمنون أن يكون لهم شفعاء يكونون بشفاعتهم بمنأى عن العذاب والعقاب، أو يردون إلى الدنيا؛ ليصلحوا ما أفسدوه، ويتداركوا ما فاتهم، وقد قدموا بين يدى أمنيتهم اعترافهم بصدق الرسل، وبألوهية من أرسلهم، وكأنهم بهذا الاعتراف طامعون في الاستجابة، والحقيقة التي لا تغيب عنهم: أن أمنيتهم بعيدة المنال لا سبيل لتحقيقها، ولكنه اضطراب النفوس يوم الفزع الأكبر.

فالتّمنَى بـ(هل) فى الآية الكريمة "وإن أفاد معنى (ليت) إلا أنك واجد فيه فرقًا بينهما، ذلك هو أن (هل) أداة استفهام والاستفهام يكون فى الأمور الممكنة، ثم إن كون المراد بها التمنى لا يعنى أنها انفكت عن الاستفهام وأنها أفرغت منه إفراغًا تامًا، لأن ذلك لا يكون فى الكلمات وإنما يبقى فيها الإيحاء بأن ما دخلت عليه أمر ممكن وهذا يفرغ على التّمنّى لونًا آخر يجعله فى صورة الممكن، وإن

<sup>(</sup>٥٠) الكشاف: جـ٢، صـ٩٠١.



<sup>(</sup>٤٨) التحرير والتنوير: جـ٨، صـ٧٥١.

<sup>(</sup>٤٩) البرهان في علوم القرآن: جـ٢، صـ٢١، وينظر: فتح القدير: جــ٢، ص ٢١، وينظر: فتح القدير: جــ٢، ص ٢١، والطبرسي، مجمع البيان، جــ٤، صــ٥٥، والجامع المحكام القرآن: جــ٤، صــ٥٠٨، والمحام المحكام القرآن: جــ٤، صــ٢١٨.

كانوا يعتقدون يقينًا أنه لا سبيل إليه، وإنما هكذا أوهمت عبارتهم، وفي هذا الإيهام إشارة إلى أن حاجتهم إلى شفيع قد غلبت على نفوسهم، وعظم تعلقها بها حتى صارت من فرطه تفترض غير الواقع واقعًا؛ لتستروح بهذا الأمل الموهوم.

"هذا طعم جديد التّمني - كما قلنا - لا تجده لو أنهم قالوا: ليت لنا شفعاء فيشفعوا لنا، وهذا الذى ذكرناه مقتبس من قولهم الذى هـو أحكـم مـن قولنا وأوجز: (والسرُّ في العدول عن (ليت) التي هي الأصل في التّمني إلى (هل) في نحو هذا الكلام: إبراز المتمنّى في صورة المستفهم عنه الذي لا جزم بانتفائه؛ لإظهار كمال العناية به حتى لا يُستطاع الإتيان به إلا في صورة الممكن الذي يطمع فـي وقوعه)". (١٥)

والتّمنَّى المستفاد من الاستفهام فى الآية الكريمة يصور مدى حسرة المكذبين وخيبة آمالهم، والنظم فى قوله تعالى-: (قَدْ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَصَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ) يفيد الضياع؛ لأن من يخسر نفسه فقد خسر ما عداها من كل شيء، وفى هذا إحباط للمكذبين وفجيعة لهم حيث وجدوا أنفسهم صائرين إلى الهلاك مع اليأس القاتل والمصير المشئوم.

#### تَمتَّى الإنظار والإمهال:

ومن أمانى المجرمين يوم القيامة: طلب الإنظار والإمهال كما فى قوله - تعالى -: (كَذَلكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ، لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ، فَيَأْتِيهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ، فَيَقُولُوا هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ، أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ، أَفْرَأَيْتَ إِنْ مَتَعْنَاهُمْ سِنِينَ، ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعَدُونَ، مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يُمتَعُونَ) (٢٥).

تصور الآيات الكريمة موقف المجرمين من القرآن الكريم، وأنهم كفروا به جحدًا مع قيام أبين البراهين على صدق نزوله، وأن ليس للنبى - ﷺ - فيه سوى أمانة البلاغ والبيان، وتُبين الآيات أن هؤلاء المشركين لن يؤمنوا بالقرآن

<sup>(</sup>٥٢) الشعراء: ٢٠٠٠ - ٢٠٠٧.



<sup>(</sup>٥١) دلالات التراكيب: صــ ٢٠١، وينظر: مواهب الفتاح، جــ ٣، صــ ٢٤٠.

طوعًا بل قسرًا وإلجاءً حين يرون العذاب الأليم، وأنهم حين يرونه يتمنون الإمهال والعودة إلى الدنيا؛ ليؤمنوا بما كفروا به.

ثم يأتى بعد ذلك العجب من حالهم التى كانوا عليها عند نزول القرآن، من استعجالهم العذاب، ولما اقتضت حكمة الله – تعالى – إرجاء العذاب إلى يوم الحساب: التفت النظم الكريم من الحديث عنهم إلى مخاطبة رسوله الكريم – والمقصود بهذا الخطاب هم – فقال – عز وجل –: (أَفَرَأَيْتَ إِنْ مَتَعْنَاهُمْ سنِينَ، ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعَدُونَ، مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يُمتَعُونَ)، وهذا من إخلاص النصح لهم، وإخبارهم بأن طول السلامة لن يمنعهم من حلول العذاب بهم يوم مجىء الأجل المحتوم.

والمتأمل في الآيات الكريمة يرى أن فيها استفهامات ثلاثة، الاستفهام الأول، قوله تعالى-: (هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ) وهو يفيد التَّمنِي، بناء على أن البلاغيين جوزوا التَّمنِي بـ(هل)، ولو لم يقل البلاغيون هذا لتعين أن تكون (هل) هنا للتمنى؛ لأن التَّمني معروف بأنه طلب المستحيل أو المستبعد، وقول المجرمين يوم القيامة: (هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ) ينطبق عليه تعريف التَّمني ؛ لأن إمهالهم وردهم إلى الدنيا بعد البعث أمر محال، يقول أبو حيان: "(هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ) أي: موخرون، وهذا على جهة التَّمني منهم والرغبة حيث لا تنفعهم الرغبة "(قل أنحْنُ مُنْظَرُونَ)، ويقول الجمل: "(هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ) استفهام تحسر وطمع في المحال، وهو إمهالهم بعد مجيء العذاب". (قال أنحْنُ مُنْظَرُونَ)

ومما هو معروف أن سر العدول في هذا الأسلوب عن (ليت) الموضوعة أصلا للتمنى إلى (هل) الاستفهامية، أن التَّمنَى بـ(ليت) مجرد تمن لا يفيد أكثر من إظهار التحسر والتفجع، أما إذا أفيد بـ(هل) فإنه يتضمن نوعًا مـن الرغبـة والرجاء مع توقع أن يجاب ما أخرجوه مخرج الاستفهام وهو الإنظار، كما تفيـد

<sup>(</sup>٥٤) حاشية الجمّل: جـ٣، صــ٤٩٢.



<sup>(</sup>٥٣) البحر المحيط: جـ٨، صـ١٩٣.

(هل) شدة ترقبهم وطمعهم في تحقيق الإنظار والإعادة إلى الدنيا؛ ليحصلوا شرف الإيمان، وليعملوا - كما يزعمون - بطاعة الله - تعالى -.

ولنمعن النظر في نظم جملة الاستفهام التي تفيد التّمني لنجد أن المجرمين أتوا في أمنيتهم بأداة الاستفهام (هل) دون الهمزة؛ لأن النسبة المطلوبة بالهمزة يترجح فيها لدى السائل إثباتها ووقوعها ويكون عنده هواجس قوية ترجح الإثبات على النفى، أما النسبة المطلوبة ب(هل) فلا يترجح فيها إثبات ولا نفى، وهم يعلمون أن مطلوبهم محال، وإنما أخرجوه هكذا متأرجحًا بين الإثبات والنفى تمسكًا بخيوط الوهم، وربما ارتباكًا من رؤية العذاب الذي ذهب بفكرهم ووعيهم.

ثم إن (هل) لها مزيد اختصاص بالأفعال ومن هنا لا يُعدَل عن الفعل إلى الاسم بعدها إلا لنكتة بلاغية، وهي هنا: أن يجعل ما يحدث ويتجدد الذي هو مفاد الجملة الفعلية، أو يجعل ما سيوجد -باعتبار أن (هل) تخلص المضارع - في الغالب - للاستقبال - في معرض الكائن الحاصل الذي هو مفاد الجملة الاسمية؛ اهتمامًا بشأنه واعتناء بأمره، وذلك بناء على قول البلاغيين: إن الجملة الاسمية تفيد الثبوت والدوام، والجملة الفعلية تفيد التجدد والحدوث، ومن هنا فقول المجرمين: (هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ) أدل على طلب حصول الإنظار من قولهم: فهل ننظر؟ أو: فهل نحن نُنظر؟، وذلك لأن الجملة الاسمية تفيد التوكيد، وتدل هنا على معنى أوفى مما تدل عليه الجملة الفعلية؛ ولأن إبراز ما يحدث ويتجدد في معرض الحاصل الثابت أقوى دلالة على الاهتمام بشأنه وكمال العناية بحصوله من إبقائه على أصله...، وكذا من قولهم: أنحن منظرون، وإن كانت صيغته للثبوت؛ لأن (هل) نزاعة إلى الفعل وأدعى له من الهمزة فتركه معها أدل على كمال العناية بحصوله، وشدة الاهتمام بوقوعه.

يقول الخطيب: "ولهذا كان قوله - تعالى -: (فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ)(°°) أدل على طلب الاسم من قولنا: فهل تشكرون؟ وقولنا: فهل أنتم تشكرون؟؛ لأن إبراز ما سيتجدد في معرض الثابت أدل على كمال العناية بحصوله من إبقائسه على

<sup>(</sup>٥٥) الأنبياء: ٨٠.



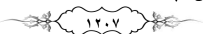
أصله، وكذا من قولنا: أفأنتم شاكرون؟ وإن كانت صيغته للثبوت؛ لأن (هل) أدعى للفعل من الهمزة، فتركه معها أدل على كمال العناية بحصوله"(٥٦)

وجيء بعد (هل) في أمنية المجرمين بالجملة الاسمية الدالة على الثبوت (هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ)؛ اهتمامًا بالمتمنَّى ورغبة في حصوله، وإيماء إلى أنهم يتمنون إنظارًا طويلا يتمكنون فيه من تحصيل شرف الإيمان والعمل الصالح، كما يبدو جليا بناء اسم المفعول (مُنْظَرُونَ) من الفعل المبنى للمجهول (مُنْظر)، وإفادته لشدة تلهفهم للإنظار والإمهال؛ هربًا مما يرون من العنداب، وأن الإنظار هو بغيتهم على يد من يقع.

ويبدو أن قوله - تعالى -: (حتَّى يرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ) مقدم مـن تـأخير، وأصل الكلام:حتى يأتيهم العذاب بغتة وهم لا يشعرون، فيرونه فيقولوا: هل نحن منظرون؟ أى: مؤخرون عن العذاب؛ لنؤمن، وظاهر النظم يدل على أنّ مفاجـأة العذاب واقعة عقب رؤيته، ويكون سؤال الإنظار واقعًا عقب مفاجأته، ولـيس كذلك، بل الذي يقع أولا هو المفاجأة، ثم الرؤية، ثم سؤال الإنظار، فوجب ألا تكون الفاء في قوله: (فَيَأْتِيهُمْ بَغْتَةً)، وقوله: (فَيَقُولُوا هَلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ) للترتيب الرتبى، بأن يكون المعنى: لا يؤمنون بالقرآن حتى يروا العذاب الأليم، فما هو أشد من رؤيته وهو لحوقه بهم مفاجأة، فما هو أشد من هو وهو سؤالهم الإنظار مع القطع بامتناعه (٥٠).

يقول الزمخشرى: "فإن قلت ما معنى التعقيب فى قوله: (فَيَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً...، فَيَقُولُوا) قلت: ليس المعنى ترادف رؤية العذاب ومفاجأته، وسؤال النظرة فيه فى الوجود، وإنما المعنى ترتبها فى الشدة، كأنه قيل: لا يؤمنون بالقرآن حتى تكون رؤيتهم للعذاب، فما هو أشد منها، وهو لحوقه بهم مفاجأة، فما هو أشد منه وهو سؤالهم النظرة، ومثال ذلك أن تقول لمن تعظه: إن أسأت مقتك الصالحون، فمقتك

<sup>(</sup>٥٧) ينظر: حاشية الجمل: جـ٣، صـ٢٩٤.



<sup>(</sup>٥٦) الإيضاح: جـــ، صـــ٢٦٨ــ، وينظر: د/ بسـيونى فيــود، أســاليب الاستفهام في القرآن الكريم، صـــ ٨٩.

الله، فإنك لا تقصد بهذا الترتيب أن مقت الله يُوجد عقب مقت الصالحين، وإنما قصدك إلى ترتيب شدة الأمر على المسىء، وأنه يحصل له بسبب الإساءة مقت المسالحين فما هو أشد من مقتهم وهو مقت الله". (^٥)

ومن الترتيب الرُّتبى فى الشدة لما يراه المجرمون يوم القيامة يتضـح أن أشد أحوال هؤلاء يوم القيامة: هو تمنيهم الإنظار والإمهال، وهو تصوير بديع لما هم فيه من تحسر وندم وخيبة أمل.

أما الاستفهام الثانى فهو قوله - تعالى-: (أَفَبِعَـذَابِنَا يَسْـتَعْجِلُونَ) وهـو للإنكار والتبكيت والترهيب؛ لأن عذاب الله - تعالى - أليم شديد، فكيـف يُطلب ويستعجل ؟ وفيه تعجب من حال المجرمين الذين يستعجلون هلاكهم.

وفى تقديم الجار والمجرور (أَفَبِعَذَابِنَا) على (يَسْتَعْجِلُونَ) ليلي همزة الإنكار: إشعار بأنه أعرق فى الإنكار من استعجال العذاب؛ لأن استعجال العداب شيء تنكره الطباع، أما الأشد إنكارًا من مجرد استعجال أى عذاب، هو استعجال العذاب المضاف إلى الله – تعالى – ؛ لأنه ليس كعذاب أحد من العالمين، وإنما هو عذاب أليم شديد فظيع، ومن هنا فتقديم (عَذَابِنَا) على الاستعجال جاء؛ لأنه محط الإنكار والتعجب، وفي إضافته إلى نون العظمة مزيد تفظيع وتهويل.

يقول الزمخشرى: "(أَفَبِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ) تبكيت لهم بإنكار وتهكم، ومعناه: كيف يستعجل العذاب من هو مُعرَّض لعذاب يسأل فيه من جنس ما هو فيه اليوم من النظرة والإمهال، طرفة عين فلا يُجاب إليها"(٥٩)، ويقول الجمل: "وإنما قدم الجار والمجرور؛ للإيذان بأن مصب الإنكار والتوبيخ كون المستعجل به عذابه – تعالى – مع ما فيه من رعاية الفواصل"(٢٠)

أما الاستفهام الثالث وهو قوله - تعالى-: (أَفْرَأَيْتَ إِنْ مَتَعْنَاهُمْ سنِينَ، ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُمَتَّعُونَ) فهو لتصوير أوضاعهم ومصائرهم في الذهن؛ ليحكم عليها وهي حاضرة ماثلة فيه، وهو خطاب من الله

<sup>(</sup>٦٠) حاشية الجمل: جـ٣، صـ٢٩٤.



<sup>(</sup>٥٨) الكشاف: جـ٣، صـ٣٣٨.

<sup>(</sup>٥٩) الكشاف: جـ٣، صـ٣٣٨.

- تعالى - لرسوله الكريم، ولكل من تتأتى منه الرؤية، والمجرمون هم المقصودون بهذا الاستفهام، وفيه دعوة لهم أن يتصوروا أنفسهم متروكين ممتعين في دنياهم مدة طويلة مع الدّار العذاب لهم، فهل هذا بنافع لهم عند مجيء العذاب؟ وهل تمتعهم في الدنيا يخفف عنهم وطأة العذاب في الآخرة؟ إن اللذات الحسية لا تختزن ولا تبقى زمانين، ومس قليل من عذاب الله ينسى كل نعيم قبله وإن طال زمنه وعظمت لذته.

وفى إيثار (إن) على (إذا) فى قوله - تعالى -: (أَفَرَأَيْتَ إِنْ مَتَعْنَاهُمْ سِنِينَ): إشعار بأن تمتيعهم ليس بمحتوم وأن حلول الشقاء بهم فى الدنيا وارد؛ لما فى (إنْ) من ورود الشك فى شرطها، وتنكير (سنِينَ) يفيد الكثرة، أى: سنين مديدة كثيرة، والعطف ب(ثم) فى قوله - تعالى-: (ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعَدُونَ) وارد على التراخى الزمنى؛ لأن بين تمتيعهم وحلول ما يوعدون من العذاب فارق زمنى طال أم قصر.

وفى إسناد الفعل (جاء) إلى العذاب مجاز عقلى؛ لأن الله - تعالى - هـو الذى يأتى لهم بالعذاب، وفيه تخييل بأن العذاب - من شدة غضب الله عليهم - يسعى بنفسه طالبًا القصاص منهم بنفسه ولا ينتظر إتيانهم، وفى بناء الفعل: (يُوعَدُونَ) لما لم يسم فاعله، إيذان بأن كل شيء في الوجود كأنه قد وعدهم بهذا المصير المشؤم؛ لشدة مقت الله - تعالى - لهم.

والمراد من (ما) في قوله - تعالى -: (مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يُمَتَّعُونَ): النفى، وإيثار الماضى بعدها على المضارع: {ما يغنى} فيه إيماء لتحقق الوقوع حتى لكأنه قد وقع فعلا، وإسناد الإغناء المنفى إلى الموصول وصلته (مَا كَانُوا يُمَتَّعُونَ) مجاز عقلى علاقته السببية، أي: ما نفعهم شيء بسبب تمتعهم المتبوع بالكفر والمعصية.

#### تَّمنِّي الرد إلى الدنيا:

ومن أمانى الظالمين يوم القيامة: تَمنِّى الرد إلى الدنيا، كما فى قوله - تعالى - : (وَمَن يُضَلِّلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِيٍّ مِن بَعْدِهِ وَتَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأَوُ الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ إِلَى مَرَدً مِنْ سَبِيلِ) (١٦) .

<sup>(</sup>٦١) الشورى: ٤٤.

<sup>17.9</sup> 

هذه الآية الكريمة فيها تذكير للنبى - وتسلية؛ حتى لا يَسْتَبِد به الحزن والأسى من فرط عناد قومه وتماديهم في الضلال ومقابلة إحسانه إليهم بالإساءة، وفيها أنهم لما رفضوا الهداية أمد الله لهم في الضلال ؛ جزاء على رفضهم الإيمان واتباعهم الشيطان، ثم سلاه بالإشارة إلى ندمهم على أعمالهم القبيحة حينما يرون العذاب يوم القيامة، فيتمنون الرد إلى الدنيا؛ ليؤمنوا ويعملوا صالحًا.

وقد ورد فى فاصلة الآية هذا الاستفهام: (هَلْ إِلَى مَرَدِّ مِنْ سَبِيل؟)، وهـو استفهام أريد به التمنى، والغرض منه التحسر والندم على ما فات، والفرع والهلع مما هو آت.

إنهم يتمنون الرد إلى الدنيا؛ لتدارك ما فاتهم من الطاعات الموجبة للنجاة، وفي إيثار (هل) دون (ليت)، طمع في الاستجابة مع أن هذه الأمنية بعيدة المنال مستحيلة الحصول، ولكنهم ذكروها بطريق الاستفهام؛ إبرازًا للمستحيل في صورة الأمر المرجو الوقوع المطموع في حصوله، ولا يخفي ما في تصدير الاستفهام بالفعل المضارع (يَقُولُونَ) وما يفيده من معنى التجدد، فهم يكررون الصراخ بهذه الأمنية كثيرًا؛ بسبب ما اعتراهم من الفزع والوجل؛ خوفًا من رؤية العذاب وهوله. (٢٢)

يقول البقاعى: "يتمنون الرجعة إلى الدنيا؛ لتدارك ما فاتهم من الطاعات الموجبة للنجاة (يَقُولُونَ) أى: مكررين؛ مما اعتراهم من الدهش وغلب على قلوبهم من الوجل (هَلْ إِلَى مَرَدِّ)، أيَّ ردِّ إلى دار العمل وزمانه عظيم مُخَلِّصٌ من هذا العذاب". (١٣)

ونعود إلى مطلع الآية: (وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِيٍّ مِنْ بَعْدِهِ) فنسرى المضارع (يُضْلِل) وقد أُوثر على الماضى: {أضل}؛ ليعمّ الحكم كل الأوقات، ولدفع توهم أن السنة الإلهية خاصة بالماضى، وإسناد الإضلال إلى الله – تعالى – عن

<sup>(</sup>٦٢) ينظر: الطبرسى، مجمع البيان: جــ٩، صــ٥٣، والــدكتور عبــد العظــيم المطعنى: التفسير البلاغى للاستفهام فى القرآن الحكيم: جــ٤، صــ٧٧. (٦٣) نظم الدرر: جــ٧١، صـــ٣٤.



طريق الفاعلية، فيه تفظيع وتهويل لشأن الإضلال، وأنه إضلال لا سبيل فيه إلى الهداية.

و (مِن) فى قوله - تعالى -: (مِن وَلِيِّ) لاستغراق النفى وشموله كل أفراد المنفى وهم الأولياء، فلن يستطيع أحد مهما كانت ولايته هداية هولاء السنين كرهوا الهداية، فأمد الله لهم فى الضلال.

والرؤية في قوله - تعالى -: (وتَرَى الظَّالِمِينَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ) بصرية، وأُوثر المضارع (تَرَى)؛ لأن الرؤية ستكون يوم القيامة، والخطاب في الرؤية لغير معين، أي: تناهت حالهم في الظهور فلا يختص برؤيتها مخاطب، أو الخطاب للنبي - والغرض: الإخبار بحالهم أولا، والتعجب منه ثانيًا؛ للاعتبار بحالهم والاتعاظ بمآلهم. (11)

والمراد بـ (الظَّالمِينَ): الكفرة الفجرة الذين أنكروا البعث، وإيثار وصفهم بالظالمين – هنا –؛ لكونه أبين في استحقاقهم العنداب، وجيء بالفعل (رأوا) ماضيًا وخُولف بينه وبين الأول (ترَى)، لأن الأول أُريد به الاستقبال مع تمثيل الصورة وكأنها تقع حال الخطاب، أما الثاني فجيء به ماضيًا؛ إشارة إلى تحقق وقوع هذه الرؤية، تأكيدًا للوعيد الشديد الذي توعد الله به الظالمين. (٥٠)

ولنتدبر التنكير في (مَردً) و(سَبِيل) وما فيه من معنى التنويع، وأن الظالمين يتمنون أي نوع من الرد إلى الدنيا، وبأى سبيل كان؛ فرارًا من العذاب، وتلك أمنية مقطوع باستحالتها، ولكنهم أخرجوها مخرج الاستفهام؛ تلطفًا منهم وطمعًا في النجاة، ولا يخفي ما في التنكير من إفادة التعظيم، فأي ردِّ، وأي سبيل يخلصهم من العذاب ويحقق أمنيتهم لا شك أنه ردِّ عظيم وسبيل عظيم.

**\$** \$ \$

<sup>(</sup>٦٥) ينظر: التَّحرير والتنوير: جـ٥١، صـ١٢ ، التفسير البلاغـى للاستفهام حـ٤، صـ٣٦٠



<sup>(</sup>٦٤) ينظر: تفسير البيضاوى: جـ٧، ص٢٦٦، ، التفسير البلاغى للاستفهام فـى القرآن الحكيم جـ٤، صـ٣٦.

#### تَمَيِّي الخروج من النار:

ومن أمانى الكافرين يوم القيامة: تَمنِّى الخروج من النار، كما فى قوله - تعالى-: (قَالُوا رَبَّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَى خُروجٍ مِنْ سَبِيل) (٦٦) .

فالكافرون يلتمسون وهم يُعذّبون في نار جهنم طريقًا إلى الخروج، ويصرخون ضارعين إلى الله – تعالى – أن يستجيب لندمهم، ويعفو عنهم بعد أن أقروا بذنبهم، وغاية أمانيهم أن يجدوا سبيلا ينتهى بهم إلى الخروج من النار، ولعل رغبتهم الجامحة في إيجاد مخرج من العذاب هي التي جعلتهم يقدمون الجار والمجرور (إلى خُرُوجٍ) على (مِنْ سبيلٍ)؛ إسراعًا إلى المقصود وانتهاء إلى الغرض.

إن الكافرين يتمنون الخروج من النار بعد أن كتب الله عليهم الخلود فيها، وهم يعلمون أن خروجهم من العذاب لا سبيل إليه، ولكنهم أبرزوا المحال في صورة الممكن، وكأنهم يمنون أنفسهم بإمكانه، فآثروا حرف الاستفهام (هلل) لإظهار المتمنى المستحيل في صورة الأمر المرجو الحصول المطموع في نيله، وقد قدموا له بهذا الاعتذار، وهو الاعتراف بربوبية الله - تعالى - والإقرار بذنوبهم، وإظهار غاية الضعف والذلة؛ طمعًا في عفو الله ومغفرته، بعد أن قطعوا كل الأسباب إليها.

ونلمح فى مقولة الكافرين تقربًا إلى الله - تعالى - وتلطفًا، يبدو ذلك واضحًا فى ندائه - تعالى - بصفة الربوبية المشعرة بالتربية والإحسان، وهذا استعطاف منهم وطمع فى إحسانه - تعالى - وقد حذفوا أداة النداء (يا) توداً وتقربًا إلى الله - تعالى -، ثم اعترفوا بقدرته - تعالى - على الإحياء والإعادة (ربَّنَا أَمَتَنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ) أى: "قدرتك عظيمة، فإنك أحييتنا بعد ما كنا أمواتًا، ثمّ أمتنا ثم أحييتنا، فأنت قادر على ما تشاء، وقد اعترفنا بذوبنا". (١٨٠)

<sup>(</sup>۲۸) تفسیر ابن کثیر: جـ٤، صــُ٣٧.



<sup>(</sup>٦٦) غافر: ١١.

<sup>(</sup>٦٧) ينظر : د/ الخضرى: مِن أسرار حروف الجر في الذكر الحكيم، صـــ١٠١.

يقول الزمخشرى: "فإن قلت: كيف تسبب هذا – أى: الاعتراف بقدرة الله على الإماتة والإحياء – لقوله – تعالى –: (فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا)؟ قلت: قد أنكروا البعث فكفروا، وتبع ذلك من الذنوب ما لا يحصى، لأن من لا يخشى العاقبة تخرَق في المعاصى، فلما رأوا الإماتة والإحياء قد تكررا عليهم علموا بأن الله قدر على الإعادة قدرته على الإنشاء، فاعترفوا بذنوبهم التي اقترفوها من إنكار البعث وما تبعه من معاصيهم ". (٢٩)

لقد طمع الكافرون في أن يكون اعترافهم بذنوبهم وسيلة إلى منحهم خروجًا من العذاب، خروجًا ما؛ ليستريحوا من النار ولو بعض الزمن، والمقصود من الاعتراف هو اعترافهم بالحياة الثانية، لأنهم كانوا ينكرونها، وأما الموتتان والحياة الأولى، فإنما ذكرن إدماجًا؛ للاستدلال في صلب الاعتراف؛ تزلفًا منهم، أي: أيقنا أن الحياة الثانية حق، وذلك تعريض بأن إقرارهم صدق لا مواربة فيه ولا تصنع؛ لأنه حاصل عن دليل؛ ولذلك تسبب عن هذا الكلام قولهم: (فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا) وهو إقرار بالذنوب، وجعلوا هذا الاعتراف ضربًا من التوبة توهمًا منهم أن التوبة تنفع يومئذ، فلذلك فرعوا عليه (فَهَلْ إِلَى خُرُوجٍ مِنْ سَبِيلٍ)(١٧)، "وهذا تلطف منهم في الاستدعاء، أي هل بعد الاعتراف سبيل إلى الخروج".(١٧)

ولنتأمل التنكير فى (خُرُوج) و (سَبِيل) وإفادتهما للتنويع، وما يشعره التنكير من التلطف فى السؤال، وأنهم يسألون نوعًا من الخروج فى أى سبيل كان، ولا يخفى علينا ما وراء التنكير من التعظيم، فأى خروج من العذاب فى أى سبيل حتمًا سيكون خروجًا عظيمًا فى سبيل عظيمة، لأن فيه إنقاذًا من هول النار وفظاعة العذاب.

<sup>(</sup>۷۱) مجمع البيان: جــ۸، صــــ٤٠٨.



<sup>(</sup>٦٩) الكشاف: جـ٤، صـ٥٥.

<sup>(</sup>۷۰) ينظر التحرير والتنوير: جــ٧، صــ٩٧، ٩٨.

يقول الزمخشرى: "(فَهَلْ إِلَى خُرُوج) أى: إلى نوع من الخروج سريع أو بطىء (مِنْ سَبِيل) قط، أم اليأس واقع دون ذلك فلا خروج ولا سبيل إليه؟ وهذا كلام من غلب عليه اليأس والقنوط، وإنما يقولون ذلك تعللا وتحيرًا". (٢٧)

ويقول ابن عاشور: "وتنكير (خُرُوج) للنوعية تلطفًا في السؤال، أي: إلى شيء من الخروج قليل أو كثير؛ لأن كل خروج ينتفعون به راحة من العذاب...، وتنكير (سبيل) كتنكير (خُرُوج) أي: من وسيلة كيف كانت، بحق، أو بعفو، أو بتخفيف، أو بغير ذلك"(٣٠)، وتلك أماني من غلب عليه الندم يذكرها بطريق الاستفهام؛ إبرازًا للمتمنَّى المستحيل في صورة الأمر المرجو الحصول المطموع في نيله.

🌣 🌣 🜣 🛱 🛱 🕏 🕏 🕏 🕏 🕏 🕏 🕏 🕏 🕏 🕏 تانيا: الثّمنّي بـرأين):

(أين) اسم استفهام يسأل بها عن المكان، وقد وردت في كتاب الله - تعالى - مرادًا بها التَّمنِّي كما في قوله - تعالى -: (بَلْ يُريدُ الْإِنْسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ، يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ، وَخَسَفَ الْقَمَرُ، وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ، يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمُئذٍ أَيْنَ الْمَفَرُّ، كَلَّا لَا وَزَرَ، إلَى رَبِّكَ يَوْمُئذٍ الْمُسْتَقَرُّ)('').

فالآيات الكريمة فيها استفهامان، الأول: قوله - تعالى-: (يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ)، وهو سؤال استبعاد ليوم القيامة من الإنسان الكافر، والثانى قوله - تعالى -: (يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمَئذِ أَيْنَ الْمَقَرُّ) وهو استفهام يدل على الحيرة والتخبط والتحسر والندم، وتَمنِّي الفرار من العذاب المرتقب، وأتى للكافر ذلك؟ فالاستفهام بـ (أين) هنا أُريد به التَمنِّي؛ لأن التَّمنِّي معروف بطلب المحال أو البعيد، وقول الكافر يوم القيامة: (أَيْنَ الْمَفَرُّ) ينطبق عليه تعريف التَّمنِّي، لأن وجود مهرب ومفر للكافر يوم القيامة أمر بعيد المنال محال الحصول.

<sup>(</sup>٧٤) القيامةُ: ٥-٠٠.



<sup>(</sup>٧٢) الكشاف: جــ، صــ٥٥، وينظر: حاشية الشيخ زادة: جـ، صـــ٥٢٠، ونداء غير العاقل في القرآن: صـــ٤٩.

<sup>(</sup>٧٣) التحرير والتنوير: جـ٢٤، صـ٩٩.

والتّمنّى بـ (أين) فى قول الكافر وإن أفاد معنى (ليت) إلا أنك واجد فيه فرقًا بينهما، ذلك هو أنّ (أين) أداة استفهام، والاستفهام يكون فى الأمور الممكنة، وكون (أين) أريد بها التّمنّى لا يعنى أنها انفكت عن الاستفهام وانسلخت منه، وإنما يبقى فيها الإيماء بأن ما دخلت عليه أمر ممكن، وهذا يفرغ على التّمنّى ما يجعله في صورة الممكن، وإن كان الكافر يعتقد يقينًا أنه لا سبيل إلى الفرار، وإنما هكذا أوهمت عبارته، وفى هذا الإيهام إشارة إلى أن حاجته إلى الفرار قد غلبت على نفسه، وعظم تعلقها به حتى صارت من فرطه تفترض غير الواقع واقعًا؛ لتستروح بهذا الأمل الموهوم، وهذا الطعم لا نجده لو أن الكافر قال: ليت لى مفراً. (٥٠)

وإذا ما عقدنا مقارنة بين استفهام الكافر بـ(أيان) في مطلع الآيات في دنياه، واستفهامه بـ(أين) في نهاية الآيات في أُخراه، لوجدنا أن الاستفهام في قوله - تعالى -: (يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ) ليس استفهاماً حقيقيًّا عن زمان وقوع يوم القيامة، وإنما هو استبعاد لوقوع ذلك اليوم، وقد نقل الخطيب عن على بين عيسى الربعي أن (أيان) "تستعمل في مواضع التفخيم"(٢٠١)، والتفخيم هنا منصب على معنى الاستبعاد المستفاد من الاستفهام مما يدل على شدة استبعادهم للبعث، وقد تناغم هذا المعنى مع الإيقاع الصوتى المتمثل في حرف المد وكأنما يرمن طول النمن الناشيء عن الاستبعاد.

أما تُمنَى المهرب والنجاة فقد أدًى بأداة الاستفهام (أين) – وهـى أقصر صوتًا من (أيَّان) – تجاوبًا مع مقام الهلع والفزع، والضائق المكروب المتقطع الأنفاس يُؤثر من الكلمات أوجزها، ومن الأصوات أقصرها، وهذا هو الفرق بين هذا الإنسان المستبعد للبعث وهو في رخاء العيش ورغد الدنيا، وبينه حين تُطبق على أنفاسه الكروب، وتضيق عليه السبل حيث لا مفر ولا مهرب من قضاء الله وعذابه، (كلَّا لَا وَزَرَ، إِلَى رَبِّكَ يَوْمَئذٍ الْمُسْتَقَرُّ). (٧٧)

<sup>(</sup>۷۷) القيامة: ١١، ١٢.



<sup>(</sup>۲۸) الإيضاح: جـ۲، صـ۲۸۹.

وبعد: فقد جاء التّمنّي بطريق الاستفهام مُتنوعًا من حيث الأداة التي استعملت في التّمني، فرأينا من أدوات الاستفهام (هل، وأين)، وكما سبق أن ذكرنا فإن أعظم مواقع التّمني ما أفيد بأدوات ليست موضوعه له أصالة فيصاحبها من ظلال معانيها الوضعية ما يكشف عن أغراض المتكلم وإيماءاته، والغرض من التّمني بطريق الاستفهام هو: إبراز المحال في صورة الممكن المرجو الحصول، طمعًا في حصوله وتطلعًا إلى نيله.

وكانت (هل) أكثر أدوات الاستفهام استعمالا في التّمني، وقد تنوع التمني بها على ألسنة الكافرين يوم القيامة، وكانت أمانيهم مترتبة ترتيبًا تصاعديًا يتناسب مع تصاعد الأهوال واشتداد الكربات، فهم عندما تبغتهم الساعة يتمنون الشفعاء، وعندما تشتد الكربات يتمنون الإنظار والإمهال، وعندما تحيط بهم الشدائد والأهوال يتمنون الرد إلى الدنيا، وعندما يُلقون في جهنم يتمنون الخروج منها والمفر؛ هربًا من عذابها وشدائدها، ثم جاءت (أين) لتعبر عن أمنية الكافرين يوم القيامة حيث يتمنون مفرًا من النار ومهربًا من الشدائد والأهوال.

# المبحث الثالث التّمتّي بطريق الشرط

ويتضمن المحاور الآتية:

🖘 تَمتّى الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة الشعراء

🖘 تَمتَّى الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة الزمر

🖘 تمتّى الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة البقرة



## المبحث الثالث التّمَتّي بطريق الشِرط

اتضح فيما سبق أن من أعظم مواقع التّمنّى ما أفيد بادوات ليست موضوعة للدلالة عليه أصالة فيصاحبها من ظلال معانيها ما يكشف عن أغراض المتكلم وإيماءاته، وذكرت من ذلك أدوات الاستفهام، وأنها تأتى مفيدة للتّمنّى؛ إبرازًا للمحال أو البعيد في صورة الممكن المطموع في حصوله، ومن ذلك أيضًا (لو) الشرطية فإنها تفيد عكس ما يفيده الاستفهام المفيد للتّمنّى حيث تجيء مفيدة للتّمنّى؛ إبرازًا للمتمنّى المحال أو البعيد في صورة الممتنع؛ تجسيدًا للياس من حصوله، فكأنها تزيد المُحال إحالة والبعيد بُعدًا، وقد جاء التّمنّى بطريق الشرط في سياق سورة الشعراء والزمر والبقرة نذكرهما على النحو التالى:

## أولا: تَمتِّي الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة الشعراء :

جاء تَمنَى الرجوع إلى الدنيا بأداة الشرط (لو) على لسان الكافرين بعد القائهم في النار، فجرى بين الضالين والمضلين حوار انتهى بتمنيهم العودة إلى الدنيا؛ ليؤمنوا وليعملوا عملا صالحًا يُبعد عنهم هول العدذاب: قال - تعالى-: (قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ، تَاللَّهِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينِ، إِذْ نُسَوِيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ، وَمَا أَضَلَّنَا إِلَّا الْمُجْرِمُونَ، فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ، وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ، فَلَوْ أَنَ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ) (٨٧).

فقد ضُمّنت (لو) معنى التّمنّى بقرينة نصب المضارع بأن مضمرة بعدها، إذ لا يُنصب الفعل بأن مضمرة بعد الفاء إلا بعد الاستفهام والتّمنّى والعرض والأمر والنهى والنفى (٢٠٠)، فكان نصب الفعل قرينة على أن (لو) محمولة على التمنى؛ لكثرة إفادتها له.

<sup>(</sup>۷۹) ينظر: المبرد، المقتضب: جـ٢، صــ١، ت/ محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب، بيروت، وابن هشام، شرح شذور الذهب: صــ١،٣٠١، ٢٠٣، تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت.



<sup>(</sup>۷۸) الشعراء: ۹۶–۱۰۲.

والسر – والله أعلم – وراء التّمنّى بـ (لو) هنا الإشعار بعـزة متمناهم فأبرزوه في صورة الممتنع، لأن الأصل في (لو) الدلالة على الامتناع (^^)، وفـي ذلك تجسيد لمشاعر اليأس التي أحاطت بهم، وكأنهم يقولون في نهاية حوارهم: لا جدوى من هذا التخاصم، فلا ردّ لما مضى ولا خروج من هذا العذاب الفظيع.

يقول الدكتور/ محمد أبو موسى: "والفرق بين التّمنّى بـ (لو) والتّمنّى بـ (ليت) فيما نظن: أن (لو) هنا تزيد المتمنّى بُعدًا، وكأنها تبرز شبعور اللهفة اليائس...، ويظهر هذا في المثال المشهور: { لو تاتيني فتحدثني} بنصب {تحدثنى}، فإن (لو) بمعنى (ليت) والفرق بين هذا وقولنا: { ليتك تأتيني فتحدثني} هو فيما نتوهم: استبعاد الإتيان أكثر مع (لو) التي هي حرف امتناع لوجود". (١٨)

وبالإمعان في سياق الآيات يَقْوَى هذا الوجه، فقول الكافرين - كما حكاه القرآن الكريم عنهم-: (فَلُو أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ) قالوه لما كبكبوا في النار هم والغاوون، وأخذوا يتخاصمون قائلين: (تَاللَّهِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَّالٍ مُبِينِ، إِذْ نُسَوِيكُمْ بِرَبِ الْعَالَمِينَ) لقد أقسموا على أنهم كانوا في ضلال، "وجيء في القسم بالتاء دون الواو أوالباء؛ لأن التّاء تختص بالقسم في شيء مُتعجَّب منه...، فهم يعجبون من ضلالهم، إذ ناطوا آمالهم ونصرهم بحجارة لا تغنى عنهم شيئا، ولذلك أفادوا تمكن الضلال منهم باجتلاب حرف الظرفية المستعار لمعنى الملابسة؛ لأن المظروف شديد الملابسة لظرفه، وأكدوا ذلك بوصفهم الضلال الذي ما كان الواضح البين، وفي هذا تسفيه منهم لأنفسهم، إذ قبلت هذا الضلال الذي ما كان له أن يروج على ذي مسكة من عقل، وصيغ (نُسَوِيكُمُ) في صيغة المضارع؛ لاستحضار الصورة العجيبة حين يتوجهون إلى الأصنام بالدعاء والنعوت الإلهية". (١٨)

<sup>(</sup>۸۲) التحرير والتنوير: جــ ۱۹، صــ ۱۵۳.



<sup>(</sup>٨٠) ينظر: مغنى اللبيب، جـ١، صـ٧٣٣.

<sup>(</sup>۸۱) دلالات التراكيب: صــ۲۰۲.

وأما قولهم: (وَمَا أَضَلَّنَا إِلَّا الْمُجْرِمُونَ) فهو خبر مستعمل في معنى التحسر والتوجع، والقصر فيه – كما قال الشهاب الخفاجي –: إضافي بالنسبة إلى الأصنام (٣^)، وأنها لا دخل لها في الإضلال، ولا قدرة لها عليه، وإنما أضلهم المجرمون حيث أطمعوهم في شفاعة الأصنام لهم عند الله –تعالى –.

وأما قولهم: (فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ، وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ) فالمراد به: "نفى جنس الشفيع وجنس الصديق؛ لوقوع الاسمين فى سياق النفى المؤكد برمنْ)"(<sup>1</sup>^)، وهو خبر أُريد به التحسر والندم والتوجع، "أرادوا أنهم وقعوا فى مهلكة فعلموا أن الشفعاء والأصدقاء لا ينفعونهم ولا يدفعون عنهم فقصدوا بنفيهم نفى ما يتعلق بهم من النفع؛ لأن ما لا ينفع حكمُه حكمُ المعدوم"(٥^)

وقد توقف المفسرون عند جمع الشافع وإفراد الصديق، فقال الزمخشرى: "فإن قلت: لم جمع الشافع ووحد الصديق؟ قلت: لكثرة الشفعاء فى العادة وقلة الصديق، ألا ترى أن الرجل إذا امتُحِن بإرهاق ظالم نهضت جماعة وافرة من أهل بلده لشفاعته؛ رحمة له وحسبة، وإن لم يسبق له بأكثرهم معرفة، وأما الصديق وهو الصادق فى ودادك الذى يهمه ما أهمك فأعز من بيض الأنوق، وعند بعض الحكماء أنه سئل عن الصديق فقال: اسم لا معنى له "(٢٨)

وها هى ذى أُمنيتهم التى ختموا بها تخاصمهم وتحسرهم: (فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ) وفيها مزيد من التحسر والندم، يقول الزمخشرى: "و(لو) فى مثل هذا الموضع فى معنى التَّمنِّى كأنه قيل: فليت لنا كرة، وذلك لما بين معنى (لو) و(ليت) من التلاقى فى التقدير "(١٨٠)، ويقول الشهاب: "(لو) تدل

<sup>(</sup>۸۷) الکشاف: جـ۳، صـ۳٦٩.



<sup>(</sup>۸۳) ينظر: حاشية الشهاب: جـ٧، صـ٧٦.

<sup>(</sup>٨٤) التحرير والتنوير: حــ٩١، صــ٥٥١.

<sup>(</sup>٨٥) الكشاف: جـ٣، صـ٣٢٢.

<sup>(</sup>٨٦) الكشاف: جـ٣، صـ٣٦٩، وينظر: تفسير البيضاوى: جـ٧، صـ٢١، والبحر المحيط: جـ٨، صـ١٧١.

على الامتناع، والتَّمنِّي يكون لما يمتنع فأريد بها ذلك"(^^)، ويقول أبو حيان: "(لو) هذا أشربت معنى التّمنَّى "(^^)، ويقول ابن عاشور: "(لو) هذه للتّمنِّى، وأصلها (لو) الشرطية، لكنها تنوسى منها معنى الشرط، وأصلها: لو أرجعنا إلى الدنيا لآمنا، لكنه إذ لم يقصد تعليق الامتناع على الامتناع تمحضت (لو) للتّمنِّى؛ لما بين الشيء الممتنع وبين كونه متمنَّى من المناسبة "(^ °).

فمن كلام العلماء يتضح أن (لو) هنا تفيد التَّمنِّى، وأنها وردت على ألسنة الكافرين، تمنيًا للرجوع إلى الدنيا بدلا من (ليت)، وذلك لأنها تزيد المتمنَّى بعدًا، وصدق القرطبي حين قال: "تمنوا حين لا ينفعهم التَّمنِّي" (٢٩١).

# ثانيًا: تَمَنِّي الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة الزمر:

ومن التَّمنَى بــ(لو) قوله - تعالى -: (أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَـوْ أَنَّ لَى كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ) (٩٢) .

ف (لو) في هذه الآية الكريمة تفيد التّمني، والفعل (فَأَكُونَ) منصوب في جواب التّمني (٩٣)، والكرُّ: الرجوع، والكرَّة: الرَّجْعَة إلى محل كان فيه الراجع (٩٤)، وهي اسم مرة من الكرّ، ولذلك تطلق في القرآن على الرجوع إلى الدنيا، لأنه رجوع إلى مكان سابق، وحذف مُتَعَلَق الكرة هنا؛ لظهوره ووضوحه، أي إلى الدنيا.

<sup>(</sup>۹٤) لسان العرب: مادة (كرر) ، جــ٥، صــ١٢٥.



<sup>(</sup>۸۸) حاشیة الشهاب: جـ۷، صت۲۱.

<sup>(</sup>٨٩) البحر المحيط: جـ٨، صـ١٧١.

<sup>(</sup>٩٠) التحرير والتنوير: جــ٩١، صــ١٥٦.

<sup>(</sup>٩١) الجامع لأحكام القرآن: جـ٧، صـ١١٨.

<sup>(</sup>۹۲) الزمر: ۵۸.

<sup>(</sup>٩٣) ينظر: روح المعانى: جــ١٦، صــ٢٨.

فالنفس المسيئة فى هذه الآية حين ترى العذاب يوم القيامة تتمنى الرجوع إلى الدنيا؛ لتكون من المحسنين، وهذا اعتراف منها بأنها كانت من المحسنين لسعدت بعملها وما تمنت الرجوع إلى الدنيا.

وقول النفس عند رؤيتها للعذاب وأهواله محكى فى ثلاث آيات، قال العذاب وأهواله محكى فى ثلاث آيات، قال العذاب وقول أنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ الْمُتَّقِينَ، أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ السَّاخِرِينَ، أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ السَّاخِرِينَ، أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لَي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ) (٥٩)، وقد "حُكِى كلام النفس فى ذلك الموقف على ترتيبه الطبيعى فى جولانه فى الخاطر بالابتداء بالتحسر على ما أوقعت فيه نفسها، ثم بالاعتذار والتنصل طمعًا فى أن ينجيها ذلك، ثم بتمنى أن تعود إلى الدنيا لتعمل الإحسان، كقوله – تعالى –: (ربّ ارْجِعُونِ، لَعَلِي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا للذنيا لتعمل الإحسان، كقوله – تعالى –: (ربّ ارْجِعُونِ، لَعَلِي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا للذنيا لتعمل الإحسان، قى النظم هو أحكم ترتيب، ولو رتب الكلام على خلاف للفات الإشارة إلى تولد هذه المعانى فى الخاطر حينما يأتيهم العذاب"(٢٠)

وهذه الأمنية التى ختمت بها النفس المسيئة كلامها فيها تجسيد لمشاعر الأسى والندم، وكأنها تقول فى نهاية كلامها لا جدوى من التعلل بأن التقصير لـم يكن منى، فلا رجوع إلى الدنيا ولا مخرج من العذاب.

والسر فى التمنى بـ(لو) هنا: الإشعار بعزة مُتمنَّى تلك الـنفس، حيـث أبرزت أُمنيتها فى صورة الممتنع؛ لأن (لو) تدل على الامتناع، وفى ذلك تجسيد لمشاعر القنوط التى أحاطت بتلك النفس المتمنية، لقد تمنت الرجوع ولات حـين رجوع، إنه ممتنع بل محال، ولا طمع لها فى حصوله أو نيله، ولكنها الحيرة وهول العذاب الذى ذهب بالألباب.

 $\Diamond$   $\Diamond$   $\Diamond$ 



<sup>(</sup>٩٥) الزمر: ٥٦-٥٨.

<sup>(</sup>٩٦) المؤمنون: ٩٩.

## ثالثًا: تمنى الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة البقرة :

ومن التَّمنِّى بـ (نو) قوله - تعالى -: (إِذْ تَبَرَّاً الَّذِينَ اتَّبِعُوا مِنَ الَّدِينَ الَّبِعُوا مِنَ الَّدِينَ الَّبِعُوا وَرَأُولُ الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ، وَقَالَ الَّذِينَ الَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأً مِنْ مُنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّامُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّامِ) (١٨٠).

هاتان الآيتان تصوران ما يحدث يوم القيامة بين التابعين والمتبوعين حين يرون العذاب حيث يتبرأ الذين اتبعوا من الذين اتبعوا، وتتقطع الوصل التي كانت بينهم في الدنيا من الأنساب والحبّ والدين والتبعية، وتلك حالة فظيعة تبين تخاذل المتبوعين وتنصلهم من مواعيد نفعهم التي وعدوا بها التابعين.

والأسباب: جمع سبب، وهو الحَبْلُ مُطلقًا، أو الحبل الذي يُتوَصَلَّ به إلى الماء، أو الحبل الذي يُرتَقَى به إلى الماء، أو الحبل الذي يُرتَقَى به الماء، أو الحبل الذي يُرتَقَى به النخل (٩٩)، يقول ابن عاشور: "وقوله: (وتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأُسْبَابُ) تمثيلية، شُبَهّت هيأتهم عند خيبة أملهم حين لم يجدوا النعيم الذي تعبوا لأجله مدة حياتهم، وقد جاء إبانه في ظنهم فوجدوا عوضه العذاب، بحال المرتقى إلى النخلة ليجتنى الثمر الذي كدّ لأجله طول السنة فتقطع به السبب عند ارتقائه فسقط هالكًا، فكذلك هؤلاء قد علم كلهم حينئذ أن لا نجاة لهم فحالهم كحال الساقط من علوً لا تُرْجَى له سلامة، وهي تمثيلية بديعة "(١٠٠١)

وفى هول هذه الأحداث الفظيعة من رؤية العذاب، وتنصل المتبوعين من التابعين، وتقطع ما بينهم من وصل كانت فى الدنيا يتمنى التابعون ما لا يمكن بحال وهو الرجوع إلى الدنيا، قال - تعالى-: (وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّأً مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا) يقول الزمخشرى: "(لو) فى معنى التَّمنِّي؛ ولدنك

<sup>(</sup>۱۰۰) التحرير والتنوير: جــ، صــ،۹۷



<sup>(</sup>٩٨) البقرة: ١٦٧، ١٦٧.

<sup>(</sup>٩٩) لسان العرب: مادة (سبب) جـ١، صـ٨٥٥.

أجيبت بالفاء الذى يُجاب به التمنى، كأنه قيل: ليت لنا كرة فنتبرأ منهم"(١٠١)، ويقول ابن عاشور: "و(لو) فى قوله تعالى-: (لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً) مستعملة فى التمنى، وهو استعمال كثير لحرف (لو)...،لأن الشيء العسير المنال يكثر تمنيه...، وتقدير الكلام: لو ثبتت لنا كرة لتبرأنا منهم ، وانتصب ما كان جوابًا على أنه جواب التمنى، وشاع هذا الاستعمال حتى صار من معانى (لو) وهو استعمال شائع".(١٠٢)

والآية تصور حسرة التابعين وندمهم حيث "تمنوا الرجوع إلى الدنيا حتى يطيعوا الله تعالى في في الآخرة إذا حُشرُوا جميعًا مثل تبرؤ المتبوعين منهم؛ مجازاة لهم بمثل صنيعهم "(١٠٣).

يقول ابن عاشور: "تمنوا أن يعودوا إلى الدنيا بعدما علموا الحقيقة وانكشف لهم سوء صنيعهم، فيدعوهم الرؤساء إلى دينهم فلا يجيبوهم؛ ليشفوا غيظهم من رؤسائهم الذين خذلوهم، ولتحصل للرؤساء خيبة وانكسار كما خيبوهم في الآخرة، فإن قلت: هم إذا رجعوا رجعوا جميعًا عالمين بالحق فلا يدعوهم الرؤساء إلى عبادة الأوثان حتى يمتنعوا عن إجابتهم، قلت: باب التمنى واسع فالأتباع تمنوا أن يعودوا إلى الدنيا عالمين بالحق ويعود المتبوعون في ضلالهم السابق "(١٠٠).

وسياق الآية ينبئ بازدياد المتمنّى بـ (لو) بعدًا واستحالة، فقد وقع هـذا التّمنّى بعد رؤيتهم العذاب وتيقنهم من حلوله بهم، وهذا مما يزيد من شـعورهم باليأس واستحالة الرجوع إلى الدنيا، ويرجع ازدياد المتَمنّـى بـ (لو) بعدًا أو استحالة إلى طبيعة دلالتها إذ هي حرف امتناع لامتناع، وقد جـاءت فـي تمنـي

<sup>(</sup>۱۰٤) التحرير والتنوير: ١٠٤٠ ، صــ ٩٨.



<sup>(</sup>۱۰۱) الكشاف: جـ۱، ص۲۱۲.

<sup>(</sup>۱۰۲) التحرير والتنوير: جـ٣، صـ٩٨.

<sup>(</sup>۱۰۳) روح المعانى: جــ٧ ، صــ٥٥.

التابعين بدلا من (ليت)؛ لتعكس إحساسهم بواقعهم الأليم، فتصبغ أمنيتهم بمشاعر اليأس من تحقيقها .

وبعد: فقد جاء التمنى بطريق الشرط؛ إبرازًا للمتمنَّى فى صورة الممتنع تجسيدًا لليأس من حصوله إذ إن الشرط يزيد المتمنَّى المحال إحالة، والمتمنَّى البعيد بعدًا؛ إبرازًا لشعور اللهفة اليائس، وقد اقتصر التمنى بطريق الشرط على تمنى الرجوع إلى الدنيا.

وقد تنوع التّمنّى بطريق الشرط بحسب المقام إذ جاء على لسان الكافرين وقد فقدوا الأمل فى نفع الشفعاء والصديق الحميم: (فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ)، فلما لم يجابوا انكبت كل نفس على أحزانها تعاود كرة التمنى منفردة: (لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ)، فلما لم تُجَب إلى طلبها برزت صرخة التابعين بنفس الأمنية وهي الرجوع إلى الدنيا: (وقالَ الّذينَ اتّبعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرَّاً مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّار).

وهكذا تُمنوا الرجوع إلى الدنيا والخروج من النار فلم يجابوا إلى أمانيهم ونفي عنهم الخروج من النار نفيًا دائمًا مستمرًا مما يزيد من حسرتهم وندمهم ويأسهم.

 $\Diamond$   $\Diamond$   $\Diamond$ 

لولا، ولوما، وهلا، وألا

قال السكاكى: "وكأن الحروف المسماه بحروف التنديم والتحضيض وهى: هلا وألا ولولا ولوما مأخوذة منهما (أى: من هل ولو) مركبة مع لا وما المزيدتين؛ مطلوبًا بالتزام التركيب التنبيه على إلزام (هل ولو) معنى التمنّى، فإذا قيل: هلا أكرمت زيدًا، وألا بقلب الهاء همزة، أو لولا أو لوما، فكأن المعنى: ليتك أكرمت زيدًا، متولدًا منه معنى التنديم، وإذا قيل: هلا تكرم زيدًا، أو لولا، فكأن المعنى: ليتك تكرمه، متولدًا منه معنى السؤال"(١٠٠٠)

<sup>(</sup>۱۰۰ ) مفتاح العلوم: ۱۷۲.



خالف السكاكي النحاة في جعل التنديم والتحضيض لهذه الأدوات معنيي متولدًا عن التمنى وليس حقيقة فيها، فإذا استعملت مع الماضي كانت للتنديم، لأن التَّمنِّي طلب ولا يطلب الفائت، فيكون طلبه تنديمًا للمخاطب على ترك تحصيله، وتوبيخًا عليه، مثال ذلك قوله \_ تعالى \_ فيما حكاه من قصة الرجلين الذين ضريهما مثلا: (وَلَوْلا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ قُلْتَ مَا شَاءِ اللَّهُ لا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ)(١٠٦) قالها المؤمن ردًا على صاحبه الكافر حين قال بعد أن دخل جنته: (وَدَخَـلَ جَنْتَـهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ قَالَ مَا أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبِدًا)(١٠٠١)، فما قاله قد فات ولا سبيل إلى رده، وإنما هو تنديم له على ترك ما كان ينبغي أن يقوله، وتوبيخ على فواته، وجاء تقديم الظرف (إِذْ دَخَلْتُ جَنْتُكَ) زيادة في التقريع إذ كان يجب المبادرة والإسراع بهذه العبارة الدالة على التسليم لله وتفويض الأمر إليه والاعتراف بالعجز أمام قوته وقدرته، يقول الألوسي: "( وَلَوْلا إِذْ دَخُلْتُ جَنْتُكَ) حضّ على القول، وتوبيخ على تركه، وتقديم الظرف على المحضض عليه للإيذان بتحتم القول في أن الدخول من غير ريث للقصر "(١٠٨)

وحين تقع هذه الحروف المركبة مع المستقبل يتولد عن التمني بها التحضيض، وهو الحث على الفعل كما في خطاب صالح \_ عليه السلام \_ لقومه: (قَالَ يَا قَوْم لَمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِالسَّيِّئَةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَـوْلا تَسْتَغْفِرُونَ اللَّـهَ لَعَلَّكُـمْ تَرْحَمُونَ)(١٠٩)، ففي دلالة (لولا) على التّمني إيماء إلى شعور النبي الكريم ببعد تحقيق ما يتمناه؛ لكثرة ما لاقاه من عنت قومه، وقد تولد عن هذا التمني حــثهم على الاستغفار، وتوبيخهم على تركه.

وقد يصاحب التحضيض التهكم والاستهزاء كما نراه فيما حكاه الله \_ تعالى \_ عن اليهود والمنافقين: (أَلُمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَهُوا عَن النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ



<sup>(</sup>۲۰۰۱ ) الكهف: ۳۹. (۲۰۰۷ ) الكهف: ۳۵،۳۵.

<sup>(</sup>۱۰۸ ) روح المعانی، جـــ٥١، صـــ٧٧٩. (۱۰۹ ) النمل: ٤٦.

لمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجَوْنَ بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيةِ الرَّسُولِ وَإِذَا جَاوُوكَ حَيَوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكُ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلا يُعَذِّبْنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ لَمْ يُحَدِّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَّمُ يَصْلُونَ بَهَا فَبِيْسَ الْمُصِيرُ (۱۱٬)، يقول الزمخشرى: "كانوا يقولون: ما له إن كان نبيًا لا يدعو علينا"(۱۱۱) ففي طلبهم من النبي \_ على النبي \_ على النبي من النبي من المتبعادهم وقوع به، واستخدام أداة تدل على التمني يوحى بما قرّ في أنفسهم من استبعادهم وقوع العذاب بهم.

<sup>(</sup> ۱۱۲ ) الفتوحات الإلهية: جـع، صــ ٣٤٩.



<sup>(</sup>۱۱۰) المجادلة: ٨.

<sup>(</sup>۱۱۱ ) الكشاف جـ٤، صـ٧٤.

<sup>(</sup> ۱۱۲ ) الحجر ۲،۲.

<sup>(</sup>۱۱۳ ) المنافقون: ١٠٠

## المبحث الرابع

## التمتى بطريق الأمر

ويتضمن المحاور الآتية

أولا: تَمتّى الرجوع إلى الدنيا ثانيا: تَمتّى التأخير والإمهال ثالثا: تَمتّى الخروج من النار رابعا: تَمتّى الماء أو الرزق خامسا: تَمتّى الموت والهلاك

## المبحث الرابع التّمَتّي بطريق الأمر

الأمر: هو طلب الفعل على جهة الاستعلاء، واستعمال صيغته فى التّمنّـى يجسد شدة ما يعانيه المتمنّى ورغبته فى نيل متمناه، وكثيرًا ما يرد الأمر مرادًا به التّمنّى على ألسنة أهل النار يوم القيامة يتمنون به الأمانى، وأمانى أهل النار بطريق الأمر كثيرة ومتنوعة نذكر منها الآتى:

### أولاً: تُمثَّى الرجوع إلى الدنيا:

قال - تعالى-: (حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ، لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالَحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ)(١١٥).

هاتان الآيتان الكريمتان تصوران أحوال الكافرين ساعة مجيء الموت لأحدهم فيُكشف عنه حجاب عينيه فيرى ما كان مُغيَّبًا عنه من ملائكة العذاب تقبض روحه بشدة، ومن عذاب ينتظر خروج أنفاسه، ساعتها يجأر ويصيح مُناديًا ربه الكريم المحسن، ولعلك ترى كيف نادى الملك – جل جلاله – بصفة الربوبية؛ طمعًا في كرمه وإحسانه، وكيف لم ينطق بأداة النداء؟ وكيف ينطق بها وهو في حالة تتقطع فيها أنفاسه ضيقًا وكربًا وهو لا وفزعًا؟ إنه يعالج سكرات الموت وخروج الروح.

ثم فى حذف أداة النداء ملمح آخر وهو إذابة الفواصل بينه وبين ربه - تعالى -، تقربًا إليه وتوددًا؛ طمعًا فى إحسانه، فهذا الكافر الذى طالما ابتعد عن ربه فى دنياه ها هو ذا فى مطلع خطواته نحو منازل الآخرة - وقد كُشفت له حقيقة ما كان يُنكِره - يسعى مُسرعًا نحو ربه مُناديًا مُتقربًا مُسقطًا من العبارة ما من شأنه أن يكون فاصلا بينه وبين من يرجو إحسانه ولطفه.

ولنتأمل هذا الدعاء الذي توجه به الكافر نحو ربه عقب ندائه: (ارْجِعُونِ) فهذا أمر ليس على حقيقته من طلب الفعل على جهة الاستعلاء، وإنما أريد به

<sup>(</sup>١١٥) المؤمنون: ٩٩، ١٠٠٠.



الدعاء والتَّمنّى، واستعمال صيغة الأمر فى التَّمنّى يجسد شدة ما يعانيه المتمنّى من هول ما يرى وفظاعة ما ينتظره، ورغبته فى الرجوع إلى الدنيا؛ إصلاحًا للعمل، وتَخَلُّصًا مما يرى.

ولعله لم يصرح بمتعلق (ارْجِعُون)؛ لظهوره ووضوحه فهو حتمًا يريد الرجوع إلى دنياه، وأيضا لضيق المقام وشدة ما هو فيه من الخوف والفزع، مما جعله يعتمد الإشارة عن الإطالة، ويُؤثر من الكلمات أوجزها، ويُسقط من الكلام ما ينّمُ به السياق.

ثم لنتأمل تلك الواو في (ارْجِعُون) وما فيها من تعظيم للمخاطب - جل شأنه -، فقد خاطب الكافر (المتمنع) ربه - سبحانه- بصيغة الجمع، على حد قول الشاعر:

ألا فَارْحَمُونِى يَا إلَهَ مُحَمَّدِ فَإِنْ لَمْ أَكُنْ أَهْلا فَأَنْتَ لَهُ أَهْلُ فَانْتَ لَهُ أَهْلُ وَالْ وهذا التعظيم من المتمنِّى لربه وراءه استعطاف واعتراف بين يدى الأمنية؛ طمعًا في رحمة الله – تعالى – عساه أن يَرُدَّه إلى دار العمل.

إن الكافر يتمنّى الرجوع إلى الدنيا؛ لتدارك ما فاته من الطاعات المؤدية الى النجاة من العذاب، وإيثار صيغة الأمر (ارْجِعُون) فيه طمع فى المتمنّى، فتلك أمنية مستحيلة الحصول بعيدة المنال، ولكن الكافر أبرزها في صورة الأمر المرجو الحصول المطموع في نيله، يقول الظهارًا للمستحيل فى صورة الأمر المرجو الحصول المطموع في نيله، يقول الزمخشرى: "(ارْجِعُون) خطاب الله بلفظ الجمع للتعظيم كقوله: فإن شئت حرمت النساء سواكم، وقوله: ألا فارحمونى يا إله محمد، إذا أيقن بالموت واطلع على حقيقة الأمر أدركته الحسرة على ما فرط فيه من الإيمان والعمل الصالح فيه فسأل ربه الرجعة "(١١٦)، ويقول القرطبى: "تمنى الرجعة كى يعمل صالحًا فيما ترك". (١١٧)

<sup>(</sup>١١٧) الجامع لأحكام القرآن: حـ٧، صـ٢٥٥٢.



<sup>(</sup>١١٦) الكشاف: جـ٣، صـ٢٠٢، ٢٠٣.

وقد جاء جواب تلك الأمنية بما يخيب آمال المتمنّى، ويجسد لديه شعوراً بالأسى والحزن واليأس والندم: (كلَّا إنَّهَا كُلِمَةٌ هُوَ قَائلُها وَمِنْ وَرَائهمْ بَرْزَخَ إلَّى يَوْم يُبْعَثُونَ).

يقول الزمخشرى: "(كلا) ردع عن طلب الرجعة، وإنكار واستبعاد، والمراد من الكلمة: الطائفة من الكلام المنتظم بعضها من بعض، وهي قوله: ( لَعَلَى أَعْمَلُ صَالحًا فِيمَا تَرَكْتُ)، (هُوَ قَائلُهَا) لا محالة، لا يخليها ولا يسكت عنها؛ لاستيلاء الحسرة عليه وتُسلُّط الندم، أو هو قائلها وحده لا يُجَاب إليها ولا تُسْمَع منه، (وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخَ) والضمير للجماعة أي: أمامهم حائل بينهم وبين الرجعة إلى يوم البعث، وليس المعنى: أنهم يرجعون يوم البعث، وإنما هو إقناط كلى؛ لما علم أنه لا رجعة يوم البعث إلا إلى الآخرة". (١١٨)

ومن تمنى الرجوع إلى الدنيا: قوله - تعالى - على ألسنة المجرمين يوم القيامة: ( وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُو رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالحًا إِنَّا مُوقِنُونَ)(١١٩).

فالأية الكريمة تصور ما يعترى المجرمين يوم البعث والحساب من ذل وانكسار وحسرة وندم، فقد أبصروا صدق ما كانوا يُكذَّبُونَ، وسمعوا حقيقة ما كانوا يُنْكِرُونَ، وها هم أولاء يجأرون بتلك الأمنية: (فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَالحًا إنَّا مُوقِنونَ) إن المجرمين يتمنون الرجوع إلى الدنيا؛ ليعملوا عملا خلاف ما كانوا يعملون، لقد خاب سعيهم، وأصبح عملهم الذي عملوه في الدنيا وظنوه نافعًا: هباء منثورًا لا يُغنِي عنهم من العذاب شيئا، ومن هنا يتمنون الرجوع ليعملوا عملا صالحًا يتقون به العذاب، وهيهات هيهات الرجوع، فما أمنيتهم هذه سوى صرخة الفزع، وحيرة المستغيث الذي يبحث عن سبيل للهرب من هول ما يري.



<sup>(</sup>۱۱۸) الکشاف: جـ۳، صـ۲۰۳. (۱۱۹) السجدة: ۱۲.

وقد أبرزوا أمنيتهم المحالة في صورة الأمر الممكن الوقوع الجائز الحصول، ووراء ذلك ما وراءه من الطمع في تحقيق تلك الأمنية وشدة الاهتمام بها، والمبالغة في حصولها، وقد مهدوا لها بهذا النداء (رَبَّنَا) أي: المحسن المتفضل، وقد حذفوا أداة النداء؛ تقربًا واستعطافًا، ثم جاءوا بهذا الخبر: (أَبْصَرْنَا وَسَمَعْنَا) الذي يقصد به الاعتراف بما كانوا عليه في الدنيا من التعامي عن الحق، وصم الآذان عن سماع الرسل، وهذا الاعتراف ينمُ بالاعتذار والاسترحام، ولنتأمل هذا الوعد المؤكد (إنّا مُوقِدُونَ) أي: إيقانًا ثابتًا مؤكدًا بأننا سنعمل صالحًا إن نلنا أمنية الرجوع، وفي هذا الوعد مبالغة في الطمع في تحقيق تلك الأمنية.

وإذا أردنا أن نعرف مدى فزع المجرمين ومنتهى ما هم فيه من كرب جعلهم شديدى التعلق بأمنيتهم؛ طمعًا في حصولها فلننظر إلى نظم الآية الذي وردت فيه تلك الأمنية التي تنبئ عن حيرة المجرمين وفزعهم واضطرابهم، فالآية تبدأ في تصوير حال المجرمين بهذا الشرط (لو) الذي حُذِف جوابه حذفًا برادفه أن تذهب نفس السامع كل مذهب في تصور فظاعة حالهم وهول موقفهم عند ربهم، وفي توجيه الخطاب لغير مُعيَّن (وَلَوْ ترَى) إفادة لتناهي حالهم من فزع واضطراب وحسرة وندم في الظهور والوضوح حتى لا يختص بها مخاطب دون غيره، والمراد: لو ترى يا من تصح منه الرؤية في ذلك اليوم من أحوال المجرمين ، لرأيت أمرًا مهولا فظيعًا، يقول الألوسى: "والخطاب في (ترى) لكل أحد ممن تصح منه الرؤية، إذ المراد: بيان كمال سوء حالهم وبلوغها من الفظاعة إلى حيث لا يختص استغرابها واستفظاعها براء دون راء ممن اعتاد مشاهدة الأمور البديعة والدواهي الفظيعة، بل كل من تتأتى منه الرؤية يتعجب من هولها وفظاعتها، وقيل لأن القصد إلى بيان أن حالهم قد بلغت من الظهور إلى حيث يمتنع خفاؤها البتـة فلا يختص برؤيتها راء دون راء، والجواب المقدر أوفق بما ذُكِر أولا، والفعل مُنزَّل منزلة اللازم فلا يقدر له مفعول، أي: لو تكن منك رؤية في ذلك الوقت لرأيت أمراً فظيعًا". (١٢٠)

والمجرمون هم الذين حكى الله - تعالى - قولهم قبل هذه الآية (وقَالُوا أَنْذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ أَئِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ) (۱۲۱)، وذكرهم بعنوان الإجرام؛ إظهار في مقام الإضمار؛ لقصد التسجيل عليهم بأنهم في قولهم هذا مجرمون، والناكس: المطأطئ رأسه، ونكس رأسه: إذا طأطأه من ذل، ونكس رأسه: أماله (۱۲۲)، ونكس الرءوس: كناية عن الذل والندم، فهم يلاقون من التقريع والإهانة ما يملأ نفوسهم خزيًا وحسرة وندمًا مما ينعكس على ظواهرهم وبالأخص رءوسهم.

وحذف مفعول (أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا)؛ للتعميم ولدلالة المقام عليه "أى: أبصرنا ما كنا نكذب، وسمعنا ما كنا ننكر...، (إِنَّا مُوقِنُونَ)، أى: قد زالت عنا الشكوك الآن، وكانوا يسمعون ويبصرون في الدنيا، ولكن لم يكن لهم تدبر، وكانوا كمن لا يبصر ولا يسمع، فلما تنبهوا في الآخرة صاروا حينئذ كأنهم سمعوا وأبصروا...،فهذا اعتراف منهم، ثم طلبوا أن يُردُوا إلى الدنيا؛ ليؤمنوا". (١٢٣)

لقد أبصروا حين لا ينفعهم الإبصار، وسمعوا حين لا ينفعهم السماع، وتمنوا الرجوع بصيغة الأمر؛ طمعًا في حصوله، ولات حين رجوع.

ويبدو واضحًا أن آية السجدة تصور ما يحدث لجماعة المجرمين، فهم مجرمون بصيغة الجمع، وناكسو رءوسهم، وجميعهم يقول: (أَبْصَرُنَا وَسَمِعْنَا)، وجميعهم يتمنى أمنية الرجوع إلى الدنيا واعدين بالعمل الصالح، فكل شيء وجميعهم يتمنى أمنية المجرمين، بينما نجد أن آيتى (سورة المؤمنون) السابقتين الحديث فيهما مضاف إلى الإفراد: (حَتَّى إِذَا جَاء أَحدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ، لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَركْتُ كَلاً إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا..)(١٢٠)، ومرجع التنوع من الإفراد إلى الجمع – والله أعلم –: أن الحديث في سورة المؤمنون عن حال الكافر عند الموت حيث يصرخ متمنيًا الرجوع إلى الدنيا، وهي صرخة خاصة به؛

<sup>(</sup>١٢٤) المؤمنون: ٩٩، ١٠٠٠.



<sup>(</sup>۱۲۱) السجدة: ۱۰.

<sup>(</sup>۱۲۲ القاموس المحيط: مادة (نكس) ، جـ٢، صـ٢٥٦، ولسان العرب: مـادة (نكس) ، جـ٢، صـ٢١.

<sup>(</sup>١٢٣) الجامع لأحكام القرآن: جـ٨، صـ٧٧٥، ١٧٨٥.

لأن أوقات الموت – غالباً – ما تختلف من إنسان لإنسان، فلكل إنسان أجلّ، ولكل زمان كُفّارُهُ ومجرموه، فلم يجتمعوا في موت واحد حتى تجتمع كلمتهم، بخلاف ما في سورة السجدة، فقد جمعهم الله – تعالى – ليوم الجمع فتوحدت أقوالهم واجتمعت كلمتهم، وعلا صياحهم بنفس الأمنية التي تمناها كل واحد منهم ساعة موته، ولكن الآن بصوت الجماعة، وهذا الترتيب لما يحدث للكفرة المجرمين يتناسب مع الترتيب الطبعي للأحداث، ومع ترتيب السور، فالمؤمنون أسبق من السجدة نزولا وفي ترتيب المصحف، وقد تكاملت الآيات في تصوير حسرة الكافر وندمه من بداية رحيله عن الدنيا وحتى يجتمع مع أمثاله يوم القيامة، استعدادًا لمأواهم الأخير: جهنم وبئس المصير.

نياً: تَمنِّي التأخير والإمهال:

قال - تعالى -: (وَأَنْذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَذَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخَرْنَا إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلَ أَولَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُمْ مِنْ قَبْلُ مَا لَكُمْ مِنْ زَوَال) (١٢٥).

فالآية الكريمة خطاب لسيد المخاطبين: محمد - الله الله الله الله الله الناس ويخوفهم من يوم القيامة وما فيه من عذاب وأهوال، "وإنما خصهم بيوم العذاب - وإن كان يوم الثواب أيضا -؛ لأن الكلم خرج مخرج التهديد للعاصي". (١٢٦)

وفى تعريف المسند إليه (الَّذِينَ ظَلَمُوا) بالموصولية، تسجيل عليهم بعنوان الظلم، وإشعار لهم بأن ظلمهم هو سبب ما ينالهم من شدة هذا اليوم وعذابه المدلول عليه بقولهم (ربَّنَا أَخَرْنَا إِلَى أَجَل قَرِيب نُجِبْ دَعْوتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلَ) إنهم لشدة العذاب وهوله يطلبون من ربهم التأخير والإمهال؛ ليتداركوا ما فرط منهم ويُصلحوا مفاسد أعمالهم.

<sup>(</sup>١٢٦) الجامع لأحكام القرآن: جــــ، صـــ٧٠٦٠.



<sup>(</sup>١٢٥) إبراهيم: ٤٤.

وقولهم: (أَخَرْنَا)، أمر أُريد به التّمنّى ؛ لأن تأخيرهم وإمهالهم مقطوع باستحالته، وهم يعلمون ذلك ولكنه الخوف والفزع والحيرة والاضطراب، والأمر المقطوع باستحالته تستعمل فيه (ليت)، ولكن فرق بين أن يُقال: ربنا ليتك تؤخرنا، وبين ما جاء عليه النظم الكريم حكاية على لسان الذين ظلموا: (ربَّنَا أَخَرْنَا)، فالأمر وإن أفاد معنى (ليت) إلا أن هناك فرقًا بينهما، هو أن الأمر يكون في الأشياء الممكنة، وهذا هو سرّ عدول الذين ظلموا عن (ليت) الموضوعة لتمنى المستحيل إلى الأمر الممكن الحصول، إبرازًا للمستحيل في صورة الممكن المطموع في حصوله ونيله.

وقد أتبعوا أمنيتهم بفعلين وقعا في جواب الأمر: (نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَبعِ الرُّسُلُ) إمعانًا منهم في طلب التأخير، وطمعًا في الإمهال؛ لأجل إجابة دعوة الله - تعالى - واتباع رسله الكرام، والغرض من التمني هنا: الاستعطاف، بسبب ما يرون من مجيء العذاب نحوهم بفزعه ورهبته.

يقول الزمخشرى: "معنى (أَخَرْنَا إِلَى أَجَل قَرِيب): ردنا إلى الدنيا، وأمهلنا إلى أمد وحدٍّ من الزمن قريب؛ نتدارك ما فرَّطنا فيه من إجابة دعوتك واتباع رسنك"(۱۲۷)، ويقول القرطبى: "سألوه الرجوع إلى الدنيا حين ظهر الحق فى الآخرة"(۱۲۸).

وتُمثّلُ أُمنية الظالمين هنا طورًا جديدًا يترتب على أحوالهم السابقة ويتناسق معها، ففى سورة المؤمنون جاء طلب الكافر عند الموت تمنيًا للرجوع إلى الدنيا، لعله يعمل صالحًا، (رَبِّ ارْجِعُون، لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالحًا فِيمَا تَركْتُ)، وفى سورة السجدة تَمنَى المجرمون نفس الأمنية، وهى الرجوع إلى الدنيا مع التأكيد على أنهم سيعملون صالحًا، وفي الحالتين كان تمنى الرجوع غير محدود برمن، أما في سورة إبراهيم فأمنية الظالمين صرخة من أوشك على الوقوع في العذاب، لأنهم رأوا العذاب مُقْبلا نحوهم يكاد يلتهمهم، ومن هنا حدث تطور في أمنيتهم

<sup>(</sup>١٢٨) الجامع لأحكام القرآن: جـــ٦، صـــ٧-٣٦.



<sup>(</sup>۱۲۷) الكشاف: جـ۲، صــ٥٦٥.

عما قبلها، فهم لا يتمنون الرجوع المطلق بل يتمنون تأخيرًا مُؤجلا بأجل قريب، وهذا التأخير القليل القريب كفيل بأن يجيبوا فيه دعوة الله تعالى – ويتبعوا الرسل الكرام، أرأيت كيف أصابهم فزع إقبال العذاب نحوهم، فجعلهم يتنازلون عن طلب الإمهال المطلق إلى طلب القليل من الإمهال والتأخير؛ لإصلاح ما فات؟، شم أرأيت كيف تتنامى الأحداث وتتكامل صورة الفزع فى نفوس المجرمين شيئا فشيئا تبعًا لاقترابهم من العذاب واقتراب العذاب منهم؛ حتى يرتدع الكافرون، ويخاف المجرمون، وينزجر الظالمون.

# 🜣 🌣 🜣 🛱 ثالثا: تَمِنِّي الخروج من النار:

قال – تعالى –: (الَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلَا يُخْفَفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورٍ، وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ اللَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أَولَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ) (١٢٩) هاتان الآيتان الكريمتان سبقتا بآيات فيها تصوير لأحوال أهل الجنة ومقالتهم، والآيتان هنا تصوران أحوال أهل النار ومقالتهم، فالذين كفروا لهم نار جهنم، وحالهم فيها أنهم (لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيمُوتُوا وَلَا يُخفَفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا) أي: لا يُحكم عليهم فيها بموت فيستريحوا، ولا ولم يخفف عنهم من عذابها شيئا، "ونصب (يموتوا) في جواب النفي بإضمار (أن)، والمراد انتفاء المسبب لانتفاء السبب، أي ما يكون حكم بالموت، فكيف يكون الموت؛ الموت؟ الموت؟ الموت؟ الموت؟ الموت؟ الموت؟ الموت؟ الموت؟ المسبب لانتفاء السبب، أي ما يكون حكم بالموت، فكيف يكون الموت؟ الموت؛ ولا الموت؟ الم

وجملة (كَذَلِكَ نَجْرِي كُلُّ كَفُورٍ) معناها: مثل ذلك الجزاء الفظيع نجزى كل كفور، والكفور: المبالغ في الكفر.

وجملة (رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)، بيان لجملة (يَصْطَرخُونَ)، والاصطراخ: شدة الصياح، ويستعمل كثيرًا في الاستغاثة، لأن

<sup>(</sup>۱۳۰) روح المعانى: جـــ۲۲، صـــ۲۹۷.



<sup>(</sup>۱۲۹) فاطر: ۳۱، ۳۷.

المستغيث يصيح غالبًا، والصرخة: الصيحة الشديدة عند الفزع أو المصيبة، وقيل الصراخ: الصوت الشديد، ومن أمثالهم: كانت كصرخة الحُبُلَـي للأمـر يفجـؤك، والصَّارخُ: المستغيث، والصُّرَاخُ: صوت استغاثة، واصْطُرَخَ القوم: استغاثوا(١٣١)، وهذا اللفظ يصور أحوال أهل النار وأنهم لا يطيقون شدة عذابها وفظاعة أهوالها فيصطرخون مستغيثين.

والأمر في قوله - تعالى -: (أَخْرجْنَا نَعْمَلْ صَالحًا) أُريد به التَّمنِّي، وهـو من جملة صرراخِهم من شدة ما هم فيه، وهم يعلمون أنه لا خروج لهم من النار ولا رجوع إلى الدنيا، ومع هذا أخرجوا أمنيتهم المحالة في صورة الأمر الممكن الوقوع طمعًا في الخروج من النار ولهفة للرجوع إلى الدنيا، وقولهم (نَعْمَلُ صَالحًا) وَعْدٌ بتدارك ما فاتهم من الأعمال الصالحة، ولإرادة الوعد جزم (نُعْمَـلْ) في جواب الأمر، "وتقييد العمل الصالح بالوصف المذكور (غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نُعْمَلُ) للتحسر على ما عملوه من غير الصالح، مع الاعتراف به، والإشعار بأن استخراجهم لتلافيه، فهو وصف مُؤكّد، ولأنهم كانوا يحسبون أنهم يُحسنون صنعًا فكأنهم قالوا: نعمل صالحًا غير الذي كنا نحسبه صالحًا فنعمله، فالوصف مقيد"(۱۳۲)

يقول الزمخشرى: "فإن قلت: هلا اكتفى بـ (صَالحًا) كما اكتفى به في قوله - تعالى -: (فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالحًا)(١٣٣)، وما فائدة زيادة (غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَالُ) على أنه يؤذن أنهم يعملون صالحًا آخر غير الصالح الذي عملوه؟ قلت فائدته: زيادة التحسر على ما عملوه من غير الصالح مع الاعتراف به، وأما الوهم فزائل، لظهور حالهم في الكفر وركوب المعاصى، ولأنهم كانوا يحسبون أنهم على سيرة



<sup>(</sup>۱۳۱) لسان العرب: مادة (صرخ) جـ٣، صـ٣٣. (۱۳۲) روح المعانى: حـ٢٢، صـ٢٩٨. (۱۳۳) السجدة: ۱۲.

صالحة، كما قال الله - تعالى -: (وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا)(١٣٠)، فقالوا: أخرجنا نعمل صالحًا غير الذي كنا نحسبه صالحًا فنعمله".(١٣٥)

والرد على طلب الظالمين جاء في قوله - تعالى -: (أَوَلَهُ نُعَمّر كُم مّسا يَتَذَكّر فيه مَن تَذَكّر وَجَاءكُمُ النَّذِير فَدُوقُوا فَمَسا لِلظَّسالِمِينَ مِسن نَصِيرٍ)(١٣١)، والاستفهام: تقريري بما بعد النفي، وفيه تقريع لهم وتسوبيخ، أي: ألهم نمهلكم ونعمركم عمرًا يتمكن فيه من أراد التّذكّر من التّذكّر والتفكر، وجاءكم النسذير، والفاء في (فَذُوقُوا) لترتيب الأمر بالذوق على ما قبله من التعمير ومجيء النذير، وحذف مفعول الأمر؛ لدلالة المقام عليه، أي: ذوقوا العدذاب(١٣٧)، وفسى أمسرهم بإذاقة العذاب، ونفي النصير عنهم مع ذكرهم بعنوان الظلم تيئيس لهم مسن نيسل أمنيتهم التي أوردوها في صورة الأمر؛ طمعًا في حصولها.

ومن تَمنِّى الخروج من النار قوله - تعالى -: (وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَئِكَ النَّرِوا أَنْفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالدُونَ، تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالحُونَ، أَلَهْ تَكُنْ آيَاتِي تُتلَّى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ بِهَا تُكذَّبُونَ، قَالُوا رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شَقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَالِّينَ، رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ، قَالَ اخْسَلُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُون) (١٣٨).

فالآيات الكريمة فيها تصوير لأحوال الخاسرين النين خفت موازين أعمالهم فأُلقوا في جهنم تلفح وجوههم النار، ويقرعون ويبكتون بقوله - تعالى -: (أَلَمْ تَكُنْ آَيَاتِي تُتْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ بِهَا تُكَنَّبُونَ)؟ فلا ينطقون إلا معتذرين مستعطفين: (رَبَّنَا عَلَيْتُ شِقُوتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَالِينَ)، ثم يكررون نداء الله - تعالى - بصفة الربوبية حاذفين أداة النداء: (رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا

<sup>(</sup>۱۳۸) المؤمنون: ۱۰۸-۱۰۸.



<sup>(</sup>١٣٤) الكهف: ١٠٤.

<sup>(</sup>١٣٥) الكشاف: جـ٣، صـ٥١٦.

<sup>(</sup>۱۳۱) فاطر: ۳۷.

<sup>(</sup>۱٬۳۷) ينظر: روح المعاني: جــ۲۲، صـــ۹۹.

ظَالمُونَ)؛ استعطافًا واستدرارًا لإحسانه وعفوه، والأمر: (أَخْرِجْنَا) أُريد به التمنى، وقد قدموا بين يدى أُمنيتهم اعترافًا بقيام حجة الله – تعالى – عليهم، وإقرارًا بأن شقوتهم غلبت عليهم وأنهم ضلوا عن الهدى والحق، وكانهم بهذا الاعتراف يُريدون أن يخففوا من غضب الجبار عليهم؛ حتى يحقق لهم أُمنية الخروج من النار، وإنما يطلبون الخروج من النار مع تيقنهم أن لا سبيل إلى ذلك؛ حيرة واضطرابًا واستعطافًا.

يقول الألوسى: "(ربَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ)، أى: ربنا أخرجنا من النار، وارجعنا إلى الدنيا، فإن عدنا بعد ذلك إلى ما كنا عليه فيها من الكفر والمعاصى فإنا متجاوزون الحد فى الظلم؛ لأن اجتراءهم على هذا الطلب أوفق بكون ما قبله اعترافًا، فإنه كثيرًا ما يُهَوِّنُ به المذنبُ غضب من أذنب إليه". (١٣٩)

وفائدة جواب الشرط في قوله \_ تعالى \_: (فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ) التأكيد على ظلمهم وإدانتهم،وقد أتوا في الشرط بـ (إن) المفيدة للشك في حصول شرطها، لأنهم غير متأكدين من عدم العودة إلى سابق عهدهم، وحذف متعلق (عُدْنَا) للعلم به، أي: إلى الكفر.

وقد جاء جواب طلبهم بما يجسد لديهم الشعور بالندم واليأس من تحقيق أمنيتهم: (قَالَ اخْسنُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُون) وهذا الجواب قد أغلق أمامهم باب الكلام مع الله – تعالى – لقد سقطوا في النار فتمنوا الخروج كما في سورة فياطر واعدين أن يعملوا عملا صالحًا، فكان جوابهم مزيدًا من التقريع والتوبيخ: (أولَكُم نُعَمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّر وَجَاءكُمُ التَّذِيرُ قَذُوقُوا...)، ثم في سورة المؤمنون أعادوا الصياح تارة أخرى متمنين الخروج فكان جوابهم مزيدًا من القنوط واليأس، وفيه نَهْي لهم عن الكلام مع الله – تعالى –.

وما حدث لهم فى النار فى سورة فاطر والمؤمنون مترتب على أحـوالهم السابقة، لقد تمنى كل واحد منهم عند موته الرجوع إلى الدنيا، ثم تمنوا جميعا

<sup>(</sup>۱۳۹) روح المعانی جــ۱۸، صـــ۱۰۱.

يوم القيامة الرجوع إلى الدنيا، فلما رأوا العذاب مقبلا نحوهم تمنوا الإمهال، فلم تتحقق أمانيهم، فسقطوا في النار تلفح وجوههم،فاستغاثوا متمنين الخروج، فبكتوا بأنهم أضاعوا عمرًا طويلا بلا هداية، ثم استغاثوا ثانية متمنين الخروج شارطين على أنفسهم إن عادوا للكفر فهم الظالمون،فزجروا ونهوا عن كلام الله - تعالى -.

## رابعًا: تَمنَّى الماء والرزق :

قال - تعالى -: (ونَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ)(١٤٠).

فالآية الكريمة تصور معاناة أصحاب النار وهم يُعذبون فيها، لقد اشتد عليهم وهجُها ولَفْحُها، وخَصَّت بِزَقُّومِهَا حُلُوقُهم، وقُطِّعت بحميمها أمعاؤهم، وقد تمنوا الخروج مرارًا فلم ينالوا سوى التبكيت والتقريع، وقد نُهُوا عن كلام الله - تعالى - واستعطافه، فتوجهوا بندائهم نحو أصحاب الجنة طالبين منهم أن يفيضوا عليهم من الماء أو مما رزقهم الله.

والأمر الذى ورد على ألسنة أهل النار فى قوله - تعالى -: (أفيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ) ليس على حقيقته من طلب الفعل على جهة الاستعلاء؛ لأن أصحاب النار أذل من أن يكون لهم استعلاء، وإنما أريد بالأمر هنا: التَّمني؛ لاستحالة حصول طلبهم، ولعزة مناله، وأصحاب النار يعلمون أن ما في الجنة مُحرَّم عليهم، ولكنها الحيرة والتخبط من هول النار وفظاعتها، وكرب عذابها وشدته.

يقول الزمخشرى: "وإنما يطلبون ذلك مع يأسهم من الإجابة إليه؛ حيرة في أمرهم"(۱٬۱۱)، ويقول الدكتور/ محمد أبو موسى: "أصحاب النار يعلمون أن ما في الجنة مُحرم عليهم، ولكنهم لفرط ما هم فيه من الهول صاروا يطلبون ما لا

<sup>(</sup>۱٤۱) الكشاف: جـ۲، صـ۸۰۱.



<sup>(</sup>١٤٠) الأعراف: ٥٠.

سبيل إلى تحقيقه، ومثل هذا الأسلوب الصادر عن فقدان الوعى بالأشياء موحيًا بذلك إلى حالة أو موقف مما نجد له مذاقًا حسنًا". (۱۴۲)

والنداء فى مطلع الآية "خطاب من أصحاب الجنة، عُبِّر عنه بالنداء كناية عن بلوغه إلى أسماع أصحاب النار من مسافة سحيقة البعد، فإن سعة الجنة وسعة النار تقتضيان ذلك ...، وسيلة بلوغ هذا الخطاب من الجنة إلى أصحاب النار وسيلة عجيبة غير متعارفة، وعلم الله وقدرته لاحد لمتعلقاتهما"(١٤٣).

وعُرِّف المسند إليه بإضافته - (وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ ...) - إلى النسار؛ لأن التعريف بالإضافة أخصر طريق إلى إحضار المسند إليه فى ذهن السامع (۱٬۱۱)، كما لا يخفى ما تضمنه التعريف بالإضافة من تحقير للمضاف، وتصريح بذمه وإهانته، ولفظ (أصْحَابُ) يُؤذِن بالملازمة وعدم الانفكاك، وهذا حال أصحاب النار يلازمونها ويختلطون بها ولا ينفكون عنها، وهذا هو كمال الصحبة، وكذا القول فى (أصْحَابَ الْجَنَّةِ) فالإضافة تشعر بتعظيم شأن المضاف؛ لأن الجنة دار النعيم والتكريم، ومن يُضاف إليها ينال التشريف والتكريم بخلاف النار، وقد أبرز محسن الطباق بين الجنة والنار تلك الفروق، حيث عُبِّر عن كل فريق بعنوانه.

والفيض: حقيقته سيلان الماء وانصبابه بقوة، يقال: فاض الماء والسدمع ونحوهما يَفِيضُ فَيْضًا: أَى كَثُر حتى سال على ضفة الوادى، وفَاضَت عَيْنُه تفيض فَيضًا: إذا سالت، وأفاض الماء على نفسبه، أى: أفرغه، والفَيْضُ: النَّهْرُ، ونَهْ رِّ فَيُاضٌ: أَى كثير الماء، ويستعمل مجازًا في الكثرة، ومنه في الحديث: (ويَفِ يضَ فَيَاضٌ: أَى كثير الماء، ويستعمل مجازًا في الكثرة، ومنه في الحديث:

<sup>(</sup>۱٤٤) ينظر: المطول، صــ٧٨.



<sup>(</sup>۱٤۲) دلالات التراكيب: صـــ۲٥٢، ٢٥٣.

<sup>(</sup>١٤٣) التحرير والتنوير، جـ٨، صـ١٠٤.

الْمَالُ حَتَّى لاَ يَقْبَلَهُ أَحَدٌ) (°٬٬۱)، ويجيء منه مجاز في السخاء ووفرة العطاء، ومنه في الحديث أنه قال لطلحة: (أَنْتَ الفَيَّاضُ (۱٬۲۱)(۱٬۲۱).

فالفيض في الآية "إذا حمل على حقيقته كان أصحاب النار طالبين من أصحاب الجنة أن يَصبُوا عليهم ماء ليشربوا منه، وعلى هذا المعنى حمله المفسرون، ولأجل ذلك جعل الزمخشري (١٤٨٠) عطف (مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ): عطفًا على الجملة لا على المفرد، فيقدر عامل بعد حرف العطف يناسب ما عدا الماء، تقديره: أو اعطونا، ونظره بقول الشاعر، أنشده الفراء:

عَلَقْتُهَ البِّنَا، وسقيتها ماء باردًا، وعلى هذا الوجه تكون (مِنَ) تقديره: علفتها تبنًا، وسقيتها ماء باردًا، وعلى هذا الوجه تكون (مِنَ) بعض، أو صفة لموصوف محذوف تقديره: شيئا من الماء، لأن (أفيضُوا) يتعدى بنفسه، ويجوز عندى: أن يُحْمَل الفيض على معناه المجازى، وهو: سعة العطاء والسخاء من الماء والرزق، إذ ليس معنى الصبّ بمناسب، بل المقصود الإرسال والتفضل، ويكون العطف عطف مفرد على مفرد، وهو أصل العطف، ويكون سؤالهم من الماء في الكثرة، فيكون في هذا الوجه بيانية الحمل تعريض بأن أصحاب الجنة أهل سخاء، وتكون (مِنَ) على هذا الوجه بيانية لمعنى الإفاضة، ويكون فعل (أفيضُوا) مُنزَّلا منزلة اللازم، فتعلق (مِن) بفعل (أفيضوا) مُنزَّلا منزلة اللازم، فتعلق (مِن) بفعل (أفيضوا)

وأيًّا ما كان طلب أصحاب النار قليلا أم كثيرًا من الماء والرزق فهو دليل على حيرتهم وارتباكهم من هول ما يعانون، حيث يطلبون ما لا سبيل إلى نيله،

<sup>(</sup>٤٩) التحرير والتنوير: جـــ، صـــ١٤٩، ١٤٩.



<sup>(</sup>۱٤٥) صحیح البخاری، ط أولی، دار الشعب، ۱۹۸۷م، ك بدء الوحی، ب قتـل الخنزیر، جـ۱، صــ۱۰۷.

<sup>(</sup>١٤٦) السنة لابن أبى عاصم، ت/ ناصر الألبانى، ط/ أولى ٤٠٠ هـ، المكتب الإسلامى، بيروت، جـ٢، صـ٤١.

<sup>(</sup>١٤٧) لسان العرب: مادة (فيض) جـ٧، صـ٧١٠.

<sup>(</sup>١٤٨) الكشاف: جـ٢، صـ٨٠١.

ومن هنا جاءهم الجواب القاطع لأمانيهم المجسد لحسرتهم وندمهم في قوله - تعالى -: (إنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ).

 $\phi$   $\phi$ 

## خامساً: تَمتَّى الموت والهلاك:

قال - تعالى -: (إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ، لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ، وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ، وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيقَصْ عَلَيْنَا رَبُكَ قَالَ إِنَّكُمْ مَاكِثُونَ)(١٥٠).

فالآيات الكريمة فيها تصوير لأحوال المجرمين وهم يعذبون في جهنم، وفيها بيان لشدة العذاب وتتابعه، وأنه لا يُفتر عنهم، أى: لا يخفف، ولا ينقص، فالفَتْرة: الانكسار والضّعف، وفتر الشيء والحرّ: سكن بعد حدّة ولان بعد شدة، وماء فاتر: بين الحار والبارد، وفتر الماء: سكن حرّه (۱°۱)، فهم في نار شديدة لا تضعف ولا ينكسر حرها، وأنهم فيها مُبلِسمُون، والْمُبلِسُ: السَّاكِتُ سُكُوت يأس من فرج، يقال: بلَسَ الرَّجُلُ: سكت، وأبلَسَ من رحمة الله، أي: يئس وندم، وإبليس لعنه الله مشتق منه؛ لأنه أبلِس من رحمة الله، أي: أويس (۱°۱).

وما هم فيه من شدة العذاب وتواليه مرجعه إلى ظلمهم أنفسهم، يقول ابن عاشور فى قوله -تعالى -: (وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا هُمُ الظَّالِمِينَ): "جملة معترضة فى حكاية أحوال المجرمين قصد منها نفى استعظام ما جُوزُا به من الخلود فى العذاب، ونفى الرقة لحالهم المحكية بقوله: (وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ)". ("°")

وفى الآيات حكاية لندائهم: (وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ) بصيغة الماضى (وَنَادَوْا) مع أنه مما سيقع يوم القيامة؛ تَنزيلا للمستقبل منزلة الماضى فى تحقق وقوعه، "فإن قلت: كيف قال: (وَنَادَوْا يَا مَالكُ) بعدما وصفهم بالإبلاس؟

<sup>(</sup>۱۵۰) الزخرف: ۷۷-۷۷.

<sup>(</sup>١٥١) لسَّان العرب: مادة (فتر) ، جــ٥، صـــ٤٣.

<sup>(</sup>١٥٢) لسان العرب: مادة (بلس) ، جــ٦، صــ٩٦.

<sup>(</sup>١٥٣) التحرير والتنوير: جــ٢٥، صــ٢٥٨.

قلت: تلك أزمنة متطاولة وأحقاب ممتدة، فتختلف بهم الأحوال فيسكتون أوقاتًا، لغلبة اليأس عليهم، وعلمهم أنه لا فرج لهم، ويُغوِّتُون أوقاتًا؛ لشدة ما بهم". (١٠٠٠)

والمُنادَى: (مالك)، "وهو اسم الملك الموكل بجهنم خاطبوه؛ ليرفع دعوتهم إلى الله – تعالى –؛ شفاعة...، ورُوى أن ابن مسعود قرأ: (وَنَادَوْا يَا مَال) بحذف الكاف على الترخيم، فذُكرت قراءته لابن عباس فقال: ما كان أشغل أهل النار عن الترخيم، قال في الكشاف: "وعن بعضهم: حسن الترخيم أنهم يقتطعون بعض الاسم؛ لضعفهم وعظم ما هم فيه"(٥٠١)، وأراد ببعضهم: ابن جني فيما ذكره الطيبي: أن ابن جني قال: وللترخيم في هذا الموضع سرن، وذلك أنهم لعظم ما هم عليه ضعفت وذلت أنفسهم وصغر كلامهم، فكان هذا من مواضع الاختصار "(١٥٠١).

وقد أصاب ابن جنى فى تأويله لقراءة الترخيم، فالمجرمون لشدة ما هم فيه من عذاب وتألم تتقطع أنفاسهم، فيعجزون عن إتمام الكلم فيحذفون ما استطاعوا من أواخر الكلمات.

واللام فى قوله - تعالى -: (لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ) لام الأمر، والقضاء بمعنى: الإماتة كقوله -تعالى-: (فَوكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ) (۱٬۰۷، "سالوا الله - تعالى - أن يزيل عنهم الحياة؛ ليستريحوا من إحساس العذاب...، فأجيبوا بانهم ماكثون، جوابًا جامعًا لنفى الإماتة ونفى الخروج، فهو جواب قاطع لما قد يسألونه من بعد". (۱۰۸)

وصيغة الأمر: (لِيَقْض) التى آثرها المجرمون فى التعبير عن أمنيتهم هى صرخة من استبد به هول العذاب فتمنى أن يتخلص منه بالموت، ولعلهم لم يصرحوا بالموت فيقولوا: ليمتنا ربك، خوفًا من أن يُعَادُوا بعد الموت إلى العذاب

<sup>(</sup>۱۵۸) التحرير والتنوير: جــ٧٥، صت٢٦٠.



<sup>(</sup>١٥٤) الكشاف: جـ٤، صـ٢٦٤.

<sup>(</sup>١٥٥) الكشاف: جـ٤، صـ٢٦٤.

<sup>(</sup>١٥٦) التحرير والتنوير: جــ٧٥، صــ٧٥٩، ٢٦٠.

<sup>(</sup>١٥٧) القصص: ١٥.

مرة أُخرى كما بُعثُوا من قبورهم بعد الموت، فعدلوا عنه إلى القضاء الذى لا يُبقِى لهم أثرًا، فهو كأمنيتهم أن يكونوا ترابًا فى قول الله – تعالى – حكاية عنهم بصريح لفظ التمنى: (ويَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تُرَابًا)(١٥٩)، وإن كانت أمنيتهم بالقضاء عليهم خرجت فى صيغة الأمر؛ طمعًا فى حصولها وتلهفًا إلى نيلها.

وبعد: فقد تناسقت آيات هذا المبحث في تصوير أحوال المجرمين بداية من مجيء الموت لكل واحد منهم، فيكره الموت ويتمنى الرجوع إلى الدنيا، ولكن هيهات هيهات أن يرجع: (حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبَّ ارْجِعُونِ)(١٠١، فلما عيهات هيهات أن يرجع: (حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبَّ ارْجِعُونِ)(١٠١، فلما تجمع المجرمون يوم الجمع في ذل وانكسار جأروا بنفس الأمنية: (ربَّنَا أَبْصَرِنَا وَسَمَعِثْنَا فَارْجِعًّا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ)(١٢١، فلما رأوا العذاب مقبلا عليهم تمنوا التأخير والإمهال: (ربَّنَا أَخْرِبُنَا أَخْرِبُنَا أَخْرِبُنَا أَخْرِبُنَا أَخْرَبُنَا أَخْرِبُنَا أَخْرِبُنَا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)(١٢١)، (ربَّنَا أَخْرِجُنَا مَنْهَا فَإِنْ عُمُلُ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)(١٢١)، (ربَّنَا أَخْرِجُنَا مَنْهَا فَإِنْ عُمُلُ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)(١٢٠١)، (ربَّنَا أَخْرِجُنَا مَنْهَا فَإِنْ عُمُلُ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)(١٢٠١)، (ربَّنَا أَخْرِجُنَا مَنْهَا فَإِنْ عُمُلُ صَالِحًا عَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)(١٢٠١)، (ربَّنَا أَخْرِجُنَا مَنْها فَإِنْ عُمُلُ صَالِحًا عَيْرَ الَّذِي كُنَا نَعْمَلُ (ربَّنَا أَخْرِجُنَا مَنْها فَإِنْ عُمُلُ اللهمونَ )(١٢٠١)، فلما يئسوا من الخروج تمنوا الماء أو الرزق: (ونَسَاد أَوْمَا رزَقَكُمُ اللَّهُ) (١٢٠٠)، فلما يئسوا من عطية أهل الجنة، ونُهوا عن كلام الله وتعالى – توجه وا إلى فلما يئسوا من عطية أهل الجنة، ونُهوا عن كلام الله ليقُض عَلَيْنَا ربَّا ربَّكُ)(١٢٠١)، فأما ربَّهُ ونفي الذوروج، ويا للمفارقة بين خازن النار متمنين أن يُقضى عليهم: (و نَادَوْا يَا مَالكُ لِيقُض عَلَيْنَا ربَّا لمفارقة بين فأجيبوا بأنهم ماكثون، جوابًا جامعًا لنفي الإمانة ونفي الخروج، ويا للمفارقة بين

<sup>(</sup>١٦٦) الزخرف: ٧٧.



<sup>(</sup> ١٥٩) النبأ: ٤٠.

<sup>(</sup>١٦٠) المؤمنون: ٩٩.

<sup>(</sup>١٦١) السجدة: ١٢.

<sup>(</sup>۱٦۲) إبراهيم: ٤٤.

<sup>(</sup>۱۲۳) فاطر: ۳۷.

<sup>(</sup>١٦٤) المؤمنون: ١٠٧.

<sup>(</sup>١٦٥) الأعراف: ٥٠.

أول أمانيهم وهى كراهية الموت وتمنى الرجوع، وآخر أمانيهم وهى تمنى الموت والهلاك الذى لا أثر لهم بعده؛ هربًا من شدة العذاب وفظاعته.

ويبدو فى هذه الآيات التنوع فى وصف الكافرين، فتارة وصفوا بالمجرمين، وتارة وصفوا بالظالمين، وتارة وصفوا بالخاسرين، وتارة وصفوا بالكافرين، وتارة وصفوا بأنهم أصحاب النار؛ وهذا التنوع فيه استقصاء لأوصافهم التى اتصفوا بها فى دنياهم فاستحقوا بسببها العذاب فى أخراهم.

كما يبدو التّنوُّع واضحًا في تعليل طلب الرجوع إلى الدنيا والخروج من النار، فتمنى الرجوع تارة يكون رجاء أن يعمل المتمنِّى عملا صالحًا كما في سورة المؤمنون: (لَعَلِّي أَعْمَلُ صالحًا فيما ترَكْتُ) (١٦٧)، وتارة يكون وعدًا مُؤكدًا بالعمل الصالح كما في سورة السجدة: (فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صالحًا إِنَّا مُوقِنُونَ) (١٦٨)، وتارة يتمنون التأخير والإمهال بدلا من الرجوع كما في سورة إبراهيم: (ربَّنَا أَخَرُنَا إِلَى أَجَلِ قَرِيبِ نُجِبْ دَعْوَتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلُ) (١٢٠) وهو تنوع في الطلب المتازمة المقام الذي حدث فيه التمنى، فطلب الرجوع وتمنيه كان عند الموت كما في المؤمنون، وكان في موقف الحساب كما في السجدة، وهذان الموقفان قبل مجيء العذاب، ومن هنا كانت علة الرجوع الغير محدودة بوقت في السورتين هي عمل الصالحات.

والأمر في سورة إبراهيم يختلف عنه في سورتي المؤمنون والسجدة، إنهم لا يتمنون رجوعا مطلقًا وإنما يتمنون تأخيرًا يسيرًا ووقتا قليلا من الدنيا والعلة أكبر من سابقتها، إذ هي إجابة الدعوة واتباع الرسل، وهي أكبر وأشمل من عمل الصالحات، وإن دل هذا التنوع على شيء فإنما يدل على تطور أحوالهم إلى الأسوأ والأفظع ، لأنهم في إبراهيم، قد جاءهم العذاب، وهو أشد من موقف الحساب، وموقف الحساب أشد من موقف الموت.

<sup>(</sup>۱۲۹) إبراهيم: ٤٤.



<sup>(</sup>١٦٧) المؤمنون: ٩٩.

<sup>(</sup>١٦٨) السجدة: ١٢.

وتتغير الأمانى تبعًا لتنوع المواقف، فتمنى الرجوع والتأخير كان فى مقام الموت والحساب، أما وقد أُدخلوا النار فأمنيتهم هى الخروج من السعير، والعلة أيضا هى العمل الصالح: (ربَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ)(١٧٠)، وقد تكون العلة هى الشرط بعدم العودة إلى الكفر والإجرام: (ربَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالمُونَ)(١٧٠).

وبعد اليأس من الخروج من النار والسعير يأخذ التَّمنِّى منحًى آخر، فنرى أصحاب النار يتجهون نحو أصحاب الجنة متمنين بعض الماء أو بعض السرزق، والعلة مطوية لأنها لوضوحها أشهر من أن تُذْكَر، فلما أُجيبوا بما فيه يأسهم، تمنوا موتًا لا يبقى لهم أثرًا، والعلة مفهومة، وهى التَّخلُّص من العذاب: (وَنَادَوْا يَا مَالَكُ ليَقْض عَلَيْنَا رَبُّكَ)(١٧٢).

وهذا التنوع فى علل تمنى المجرمين، يصور مدى حيرتهم وارتباكهم وشدة معاناتهم، فقد طرقوا كل باب للاستعطاف، واتجهوا كل وجهة للاستشفاع، وسلكوا كل مسلك يُؤدِّى بهم إلى خارج النار، فما نالوا سوى مزيدًا من الياس، ومزيدًا من التوبيخ والزجر.

وحتى الرد على أمانيهم تنوع تبعًا لتنوع أمانيهم وعِلَلِهم، فتارة يسكت السنظم الكريم عن إجابتهم، كما في سورة المؤمنون والسجدة، وتارة يُقرَّعُون ويبُكَّتُون بما كانوا يُنكرُون في دنياهم ويقسمون على نفيه كما في قوله – تعالى –: (أولَه تكُونُوا أقْسَمَتُم مِنْ قَبْلُ مَا لَكُمْ مِنْ زَوَالٍ)(١٧٣)، وتارة يبكَّتون ويُقرَّعُون بأنهم أمهلوا كثيرًا فله يؤمنوا كما في قوله – تعالى –: (أولَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَيْهُ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَيْهُون عن كلام الله – تعالى – فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ)(١٧٤)، وتارة يُزجَرُون ويُنْهُون عن كلام الله – تعالى –

<sup>(</sup>۱۷٤) فاطر: ۳۷.



<sup>(</sup>۱۷۰) فاطر: ۳۷.

<sup>(</sup>١٧١) المؤمنون: ١٠٧.

<sup>(</sup>١٧٢) الزخرف: ٧٧.

<sup>(</sup>۱۷۳) إبراهيم: ٤٤.

كما فى قوله – تعالى –: (قَالَ اخْسئُوا فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُون) ( $^{(0)}$ )، وتارة عند تمنى الماء أو الرزق من أهل الجنة يُقال لهم: (إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ) ( $^{(0)}$ )، وتارة يقال لهم: (إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ) ( $^{(0)}$ )، وذلك عند تمنى الموت والهلاك.

فذاك التنوع فى أمانى الكافرين وعِلَلِهم يقابله هذا التصرف فى إجابتهم والرد عليهم، مما يجسد لديهم الشعور باليأس ويزيدهم ندمًا وحسرة على ما فرطوا، فيكون عذابًا فوق العذاب وكربًا على الكرب؛ بلاغًا للناس حتى يحذروا، وزجرًا للمجرمين حتى يرتدعوا، كل هذا نسجه الذكر الحكيم فى بيان معجز وبلاغة عالية، فسبحان من هذا كلامه.

## المبحث الخامس

# التَّمتِّي بطريق التّرجِّي

<sup>(</sup>۱۷۷) الزخرف: ۷۷.



<sup>(</sup>١٧٥) المؤمنون: ١٠٨.

<sup>(</sup>١٧٦) الأعراف: ٥٠.

## المبحث الخامس التّمتّي بطريق الترجّي

الأصل فى (لعل) أن يُرجى بها ما هو قريب الحصول، وقد تاتى مفيدة للتَّمنِّى، كما فى قوله - تعالى -: (وقالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرَّحًا لَعَلِّي أَبْلُغُ الْمَسْبَابَ أَسْبَابَ السَّمَاوَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ كَاذَبًا وكَذَلِكَ زُيِّنَ لَلْمُ سُوعُ عَمَلِهِ وصد عَن السَّبيل ومَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَاب)(١٧٨).

فبلوغ أسباب السموات للاطلاع على إله موسى – سبحانه وتعالى – من الأمور المستحيلة التى لا يمكن حصولها، ولا يستطيع إنسان بلوغها، وتلك الإحالة تقتضى استعمال أداة التّمنّي (ليت)، ولكن فرعون – لعنه الله – آثر حرف التوقع (لعل) بدلا من حرف التّمنّي؛ لغرض بلاغي هو: إبراز المتمنّى المحال في صورة الممكن القريب الحصول الجائز الوقوع ؛ وذلك لكمال العناية به وشدة الرغبة في وقوعه ونيله.

ويبدو فى هذا إدلال فرعون بقوته وقدرته على بلوغ أسباب السموات، ولم لا؟ وهو الذى يدعى الألوهية ويُوهم قومه أنه ربُّهُم الأعلى، "إن هذا الترجى تمن فى الحقيقة، لكن أخرجه اللعين هذا المخرج تمويهًا على سامعيه"(١٧٩)

يقول الزمخشرى: "وقرىء (فأطّلع) بالنصب على جواب التّرجِّى تشبيهاً للترجى بالتَّمنِّى" (۱۸۰)، ويقول الجزولى: وقد أَشربَها معنى (ليت) من قرأ: (فأطّلع) نصبًا (۱۸۱).

ويقول الدكتور محمد أبو موسى: "وقد يُتمنَّى بـ (لعل) كما في قولـه - تعالى -: (لَعَلِّي أَبْلُغُ الْأُسْبَابَ أَسْبَابَ السَّمَاوَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى وَإِنِّي لَأَظُنَّهُ كَاذْبًا)، قرأ عاصم في رواية حفص بالنصب (فأطّلعَ)، وهو لا يكون إلا إذا كانـت

<sup>(</sup>١٨١) ينظر: الجنى الداني في حروف المعاني: صـ١٨٥.



<sup>(</sup>۱۷۸) غافر: ۳۱، ۳۷.

<sup>(</sup>۱۷۹) روح المعاني جــ ۲۶، صــ ٦٩.

<sup>(</sup>۱۸۰) الكشاف جـ٤، صــ١٦٧.

(لعل) بمعنى: (ليت)، فهذه القراءة تجعل الرجاء تمنيًا، وحينئذ تفيد أن إحساس فرعون باطلاعه على إله موسى أمر مستبعد، وهكذا يعتقد، لأنه لا يُـؤمن بـأن لموسى إلهًا، ولأنه قال: (وَإنّي لَأَظُنُّهُ كَاذِبًا).

وجاء التّمنّى فى عبارة الرجاء التى تكون للأمر المتوقع، لأن فى ذلك إيهامًا بأنه جادٌ فى التعرف على حقيقة ما يدعو إليه موسى، فهاهو ذا يَبلُخ أسباب السموات ويَجدُ فى أن يطلع على حقيقة الأمر، وكأن وراء ذلك إدلالاً بقوة موقفه، وأنه إنما يفعل ذلك ليبطل ما قد يطوف فى الأوهام، أن فى الكون إلهًا غيره، وهذا واضح جدًا فى قراءة الرفع، لأن الأسلوب فيها أسلوب رجاء، ولا معنى للتوقع إلا على هذا الوجه". (١٨٢)

وإذا نظرنا في نظم الآية نجدها تصور عتو فرعون وتمرده وافتراءه في تكذيبه موسى – عليه السلام –، وكيف أنه أمر وزيره هامان بأن يبنى له صرحًا، والصَّرحُ: بيت واحد يُبنَى منفردًا ضخمًا طويلا في السماء، وقيل: هـو القصـر، وقيل: هو كل بناء عال مرتفع (١٨٣)

وفى إسناد البناء إلى هامان مجاز عقلى يفيد مبالغة فرعون فى حصول الصرح وشدة اهتمامه بالبناء، حيث أسند الأمر إلى هامان، وهامان لا يبنى وإنما يبنى العمال الصرح بأمره، ففى الكلام مجاز عقلى علاقته السببية.

وأسباب السموات: طرقها وأبوابها ومراقيها، وقيل: أسباب السموات نواحيها وما يؤدى إليها، وكل ما أداك إلى شيء فهو سبب إليه (١٨٤)، يقول الزمخشرى: "فإن قلت: ما فائدة هذا التكرير، ولو قيل: لعلى أبلغ أسباب السموات لأجزأ؟ قلت: إذا أُبهم الشيء ثم أوضح كان تفخيمًا لشأنه، فلما أراد تفخيم ما أمّل بلوغه من أسباب السموات أبهمهما ثمّ أوضحهما، ولأنه لما كان بلوغهما

<sup>(</sup>١٨٤) لسان العرب: مادة (سبب) ، جــ!، صـ٥٥٨.



<sup>(</sup>۱۸۲) دلالات التراكيب: صـ۲۰۲.

<sup>(</sup>۱۸۳) لسان العرب، مادة (صرح) ، جـــ، صـــ١١.

أمرًا عجبًا أراد أن يُوردَه على نفس متشوقة؛ ليعطيه السامع حقه من التعجب، فأبهمه ليشوق إليه نفس هامان، ثم اوضحه (١٨٥)

وبلوغ أسباب السموات غير ممكن، لكن فرعون أبرز ما لا يمكن في صورة الممكن تمويهًا على سامعيه، وطمعًا في حصوله، ولما قال: (فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَى) كان ذلك إقرارًا بإله موسى، فاستدرك هذا الإقرار بقوله: (وَإِنِّي لَأَظُنَّهُ كَاذِبًا) أي: في ادعائه إلهًا دوني، وإنما أفعل ما أفعل لإزاحة العلة، وهذا يوجب شك فرعون في أمر الله، وقيل: إن الظن بمعنى اليقين، أي: وأنا أتيقن أنه كاذب، وإنما أقول ما أقول؛ لإزاحة الشبهة ممن لا يتيقن ما أتيقنه. (١٨٦)

والله - تعالى- أعلى وأعلم

<sup>(</sup>١٨٦) ينظر: البحر المحيط: جـ٩، صـ٩٥٦، والجامع لأحكام القرآن جــ٨، صــ٥١٦.



<sup>(</sup>١٨٥) الكشاف جـ٤، صـ١٦٧.

### الخاتمة

الحمد لله الذى بنعمته تتم الصالحات ، والصلاة والسلام على من خُتمت برسالته الرسالات سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهداه.....، وبعد

فقد تناول البحث فى المباحث السابقة التحليل البلاغى لأسلوب التَّمنِّى بغير (ليت) فى الذكر الحكيم، بما يكشف عن خصائصه اللغوية، وأسراره البلاغية، ويبين ما فيه من تشابه وتنوع.

وقد بدأ البحث بمقدمة فيها أهمية الموضوع والدافع إليه، ثـم المبحث الأول: وفيه مفهوم التّمنّى وقيمته البلاغية، ثم المبحث الثانى: وفيه الآيات التـى جاء التّمنّى فيها بطريق الاستفهام، ثم المبحث الثالث: وفيه الآيات التـي جاء التّمنّى فيها بطريق الشرط، ثم المبحث الرابع: وفيه الآيات التى جاء التّمنّى فيها بطريق الأمر، ثم المبحث الخامس: وفيه الآية التى جاء التّمنّـى فيها بطريـق الترجى.

وبعد هذه الرحلة العطرة في رحاب (بلاغة التَّمنِّي بغير (ليت) في الدكر الحكيم)، نقف؛ لنرصد الحقائق التالية:

التّمنَى فى الذكر الحكيم نهج متميز فى بنائه المحكم، وصياغته الدقيقة التى تقوم على الإيجاز البديع، بطى التفصيلات التي لا يتعلق بها غرض؛ إعتمادًا على السياق ووحى الألفاظ؛ وهذا راجع إلى أن التّمنى طلب نفسى يصف آمالا حبيسة، ورغائب لا سبيل إلى تحقيقها، ولو كانت هذه الرغائب ممكنة فإنها عند المتمنّى وفى حس نفسه مما يبعد تحقيقها، وهذه الرغائب وتلك الآمال غالبًا ما يصحبها ضيق المقام أو ضيق النفس مما يجعل الأمانى موجزة العبارات دقيقة الصياغة.

التَّمنِّى فى الذكر الحكيم من الأساليب التى تصور الحالة النفسية للمتمنَّى، والأغراض التى يرمى إليها، من الشكوى والاستعطاف والاعتذار، وما يجده من راحة النفس، فما التَّمنِّى سوى زفرات يطلقها مهموم يائس، ونفتات مصدور يروح بها عن نفسه.



التّمنّى فى الذكر الحكيم يتنوع؛ تبعًا لتنوع الناطقين به، فتارة يأتى على السنة المؤمنين، وتارة يأتى على ألسنة الكافرين، ، وتارة يكون من أمانى الدنيا، وتارة يكون من أمانى الآخرة، وأكثره ورودًا ما كان على ألسنة الكافرين يوم القيامة.

تعددت مظاهر التنوع في مطلوب المتمنين، فتارة تتعلق أمانيهم بما مضى زمانه وفات وقته، فتكون محالة الحصول، وتارة تتعلق بالحال والاستقبال، فتكون في نظر أصحابها بعيدة المنال، وهي عندما تكون محالة ، تكون ندمًا على فوات وقت الطاعة، أو طلبًا للشفعاء، أو طلبًا للإنظار والإمهال، أو طلبًا للرد الى الدنيا أو طلبًا للخروج من النار، أو طلبًا للهلاك والموت؛ تخلصًا من العذاب الشديد...، إلى غير ذلك من الأماني الكثيرة المتنوعة.

تنوع التّمنّى فى الذكر الحكيم من حيث صياغته الدقيقة وبنائه المحكم وطرق أدائه العديدة، فتارة يُؤدى بطريق الاستفهام، وتارة يُؤدى بطريق الشرط، وتارة يُؤدى بطريق الترجي، وهو عندما يُؤدى بغير واتارة يُؤدى بطريق الترجي، وهو عندما يُؤدى بغير أداته الموضوعة له يكون له مذاق خاص، يجعل التّمنّى بطريق الاستفهام والأمر والترجى، فى صورة الممكن المطموع فى حصوله، ويجعله إذا أُدّى بطريق الشرط أكثر بعدًا وأوغل فى الإحالة.

سلك النظم الكريم مسلكًا معجزًا فى حكاية أمانى الكافرين المكررة يوم القيامة، وذلك بتلوين الأسلوب وتنويع طرق التّمنّى، وإضافة أحوال لم تدكر، وتفصيل وقائع لم تفصل، طبقا لمقتضيات المقام، وبذلك تبدو الأمنية جديدة فى كل مرة فى شكلها ومضمونها.

وبعد: فهذا جهدى فيما قصدت إليه من الكشف عن بلاغة التَّمنِّ عير (ليت) في الذكر الحكيم، فإن كنت قد أصبت ووفقت فيما قصدت فذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، وإن تكن الأخرى فحسبى أننى بذلت جهدى قدر طاقتى، ولا يكلف الله نفسا إلا وسعها، والكمال لله وحده، وصدق القائل:

مَن الَّذِي مَا سَاء قَـطّ وَمَنْ لَهُ الْحُسنَى فَقَطْ



وفى الختام نتوجه إلى الله العلى القدير أن يجعل عملنا خالصًا لوجهه الكريم (ربَّنَا لاَ تُؤَاخِذْنَا إِن نَسبِنَا أَوْ أَخْطَأْنَا ربَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ربَّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنتَ مَوْلاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْم الْكَافِرِينَ).

الدكتور إبراهيم حسن أحمد أستاذ البلاغة والنقد المساعد جامعة الأزهر

## أهم المصادر والمراجع

- ١- الإتقان في علوم القرآن السيوطي، تحقيق/ محمد أبو الفضل إبراهيم، دار
   التراث، القاهرة.
- ٢ إرشاد العقل السليم إلى مزايا لكتاب الكريم \_ أبو السعود العمادى، دار إحياء
   التراث العربى، بيروت.
- ٣\_ أسباب النزول \_ أبو الحسن على بن أحمد الواحدى النيسابورى، تحقيق/ أيمن صالح شعبان، الطبعة الرابعة، دار الحديث، القاهرة، ١٩١٤هـ \_ ١٩٩٨م.
- ئلسائيب الاستفهام في القرآن الكريم للدكتور/بسيوني عبد الفتاح فيود،
   رسالة دكتوراه مخطوطة في كلية اللغة العربية في القاهرة تحت رقم(٢٠٣٣).
  - ٥ الأطول لعصام الدين شيخ زادة، ط اسطنبول.
- ٦- الانتصاف فيما تضمنه الكشاف من الاعتزال ابن المنير الاسكندراني، دار
   الكتاب العربي، بيروت، بدون تاريخ.
- ۷ أنوار التنزيل وأسرار التأويل \_ القاضى البيضاوى، دار صادر، بيروت،
   بدون تاريخ.
- ٨ الإيضاح شرح تلخيص المفتاح \_ الخطيب القزويني، تعليق/ عبد المتعال
   الصعيدي، طبعة محمد على صبيح، القاهرة، ١٣٩٢هـ .
- 9\_ البحر المحيط \_ أبو حيان الأندلسى، دار الفكر، بيروت، ١٢١٤هـ \_ \_ \_ 1 ٩٩٢م.
- ١ ـ البرهان في علوم القرآن ـ بدر الدين الزركشي ، تحقيق/ محمد أبو الفضل إبراهيم، طبعة مصطفى الحلبي، القاهرة، ١٣٩١هـ ـ ١٩٧٢م.
- 1 1 ـ التفسير البلاغى للاستفهام فى القرآن الحكيم ـ الدكتور/ عبد العظيم المطعنى، ط أولى ٢٠٤١ ـ ١٩٩٩، مكتبة وهبة القاهرة.
- 1 1 ـ التحرير والتنوير ـ سماحة الشيخ/ الطاهر بن عاشور، طبعة الدار التونسية للنشر، بدون تاريخ.



- ١٣ ـ تفسير القرآن العظيم \_ أبو الفداء ابن كثير القرشى الدمشقى، دار الريان للتراث، القاهرة.
- ١٤ تفسير النسفى ــ الإمام النسفى، دار احياء الكتب العربية، عيسسى الحلبى،
   القاهرة.
- ١ ـ تلخيص المفتاح \_ الخطيب القزويني، (ضمن شروح التلخيص) دار السرور، بيروت، بدون تاريخ.
- 17 ـ الجامع لأحكام القرآن \_ أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصارى القرطبي، دار الريان للتراث، القاهرة، بدون تاريخ.
- ١٧ ـ الجنى الدانى فى حروف المعانى ـ الحسن بن القاسم المرادى، تحقيق فخر الدين قباوة، والأستاذ/ محمد نديم فاضل، المطبعة الصليبية.
- ١٨ حاشية الشيخ زادة على تفسير البيضاوى، طبعة المكتبة الإسلامية،تركيا،
   بدون تاريخ.
- ۱۹ حاشیة الدسوقی علی المختصر (ضمن شروح التلخیص) دار السرور،
   بیروت، بدون تاریخ.
- ٢ حاشية السيد على المطول السيد الشريف الجرجاني، مطبعة أحمد كامل، القاهرة، ١٣٣٠هـ .
- ٢١ دلالات التراكيب \_ الدكتور/ محمد أبو موسى، الطبعة الثانية، مكتبة وهبة،
   القاهرة، ١٤٠٨ هـ \_ ١٩٨٧م.
- ۲۲ ــ روح المعانى فى تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى ــ السيد محمود الألوسى البغدادى، دار الفكر بيروت، ۱۶۱۷ هــ ۱۹۹۷م.
- ۲۳ شرح شذور الذهب \_ ابن هشام الأنصارى، تحقيق/ محمد محى الدين عبدالحميد، دار الفكر، بيروت.
- 3٢ علم المعانى \_ الدكتور/ بسيونى عبد الفتاح فيود، الطبعة الأولى، ٨٥٤ هـ ١٩٨٨م.



- ٥٠ علم المعانى \_ الدكتور/ عبد العزيز عتيق، دار النهضة العربية، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥.
  - ٢٦ علم المعانى \_ الدكتور/ فريد محمد بدوى النكلاوى وآخرون، بدون ناشر.
- ۲۷ عناية القاضى وكفاية الراضى \_ شهاب الدين الخفاجى، دار صادر، بيروت، بدون تاريخ.
  - ٢٨ ـ فتح القدير \_ الشوكاني، طبعة أولى، مصطفى الحلبي، القاهرة.
- ٢٩ الفتوحات الإلهية \_ سليمان بن عمر العجيلى الشهير بالجمل، مطبعة عيسى الحلبي، القاهرة.
- ٣- القاموس المحيط ـ محمد بن يعقوب الفيروزابادى، دار العلم للجميع، بيروت بدون تاريخ.
- ٣١ الكشاف \_ أبو القاسم جار الله الزمخشرى، دار الكتاب العربى، بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٢ لسان العرب \_ جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور، الطبعة الثالثة، دار صادر، بيروت.
  - ٣٣ مجمع البيان \_ الطبرسي، دار المعرفة، بيروت.
- ٣٤ المختصر على التلخيص \_ سعد الدين التفتازاني، (ضمن شروح التلخيص)، دار السرور، بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٥ المطول على التلخيص \_ سعد الدين التفتازاني، مطبعة أحمد كامل،
- 77 ـ معجم البلاغة العربية \_ الدكتور/ بدوى طبانة، منشورات جامعة طرابلس، ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.
- ۳۷ مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب \_ ابن هشام الأنصارى، تحقيق/ مازن المبارك، د/ محمد على حمد الله، دار الفكر، بيروت، ١٩٨٥م.
- ٣٨ المقتضب \_ أبو العباس المبرد، تحقيق/ محمد عبد الخالق عضيمة، عالم الكتب، بيروت.



- ٣٩ من أسرار التعبير بالحروف المشبهة بالفعل ــ الـدكتور/ هاشم محمـد هاشم،الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- ٤ ـ من أسرار حروف الجر في الـذكر الحكـيم ـ الـدكتور/ محمـد الأمـين الخضري، الطبعة الأولى، مكتبة وهبة، ٩ · ٤ ١ هـ ٩ ٨٩ م.
- ا ٤ ـ مواهب الفتاح شرح تلخيص المفتاح ـ ابن يعقوب المغربى، (ضمن شروح التلخيص)، دار السرور، بيروت، بدون تاريخ.
- ٢٤ ـ نداء غير العاقل في القرآن \_ الدكتور/ أبو زيد محمد شومان، مطبعة الأمانة.
- ٤٣ ــ نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ــ البقاعي، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، بدون تاريخ.

# الفهرس

| الصفحة | الموضوع                                          |
|--------|--------------------------------------------------|
| ١١٨٣   | المقدمة:                                         |
| ١١٨٦   | المبحث الأول: مفهوم التّمنِّي وقيمته البلاغية    |
| ١١٨٧   | ــ تحرير مصطلح التمنِّي في اللغة                 |
| 1144   | ـ تحرير مصطلح التمنّى عند البلاغيين              |
| 1114   | ــ صيغ التّمنِّي                                 |
| 119.   | <ul> <li>أو لاً: التّمنّي بــ (هل)</li> </ul>    |
| 1198   | <ul> <li>ثانياً: التّمنّي بـ(لعل)</li> </ul>     |
| 1198   | <ul> <li>ثالثاً: التّمنّي ب_(لو)</li> </ul>      |
| 1190   | ــ الفرق بين التّمنِّي والترجي                   |
| 1197   | ـ القيمة البلاغية للتمنى                         |
| 17     | المبحث الثانى: التّمنِّي بطريق الاستفهام         |
| 17.1   | أولاً: التَّمنِّي بــ(هل)                        |
| 17.7   | ــ تَمنِّى الشفعاء يوم القيامة                   |
| ١٢٠٤   | ــ تَمنِّى الإِنظار والإِمهال                    |
| ١٢٠٩   | ــ تَمنِّى الردّ إلى الدنيا                      |
| 1717   | ــ تَمنَى الخروج من النار                        |
| ١٢١٤   | ثانيا: التّمنَى بــ(أينٍ)                        |
| 1717   | المبحث الثالث: التّمنّى بطريق الشرط              |
| 1717   | _ تَمنِّى الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة الشعراء |
| 1771   | _ تَمنِّي الرجوع إلى الدنيا في سياق سورة الزمر   |
| 1777   | _ تَمنَى الرجوع إلي الدنيا في سياق سورة البقرة   |
| ١٢٢٨   | المبحث الرابع: التّمنّى بطريق الأمر              |
| 1779   | ــ أولاً: تَمنَّى الرجوع إلى الدنيا              |

| الصفحة | الموضوع                                   |
|--------|-------------------------------------------|
| 1745   | ــ ثانياً: تَمنِّي التأخير والإمهال       |
| 1777   | ــ ثالثاً: تَمنِّي الخروج من النار        |
| 1749   | _ رابعاً: تَمنِّى الماء أو الرزق          |
| 1757   | _ خامساً: تَمنِّى الموت والهلاك           |
| ١٢٤٨   | المبحث الخامس: التّمنِّي بطريق الترجي     |
| 1707   | _ الخاتمة:                                |
| 1700   | <ul> <li>أهم المصادر والمراجع:</li> </ul> |
| 1709   | _ الفهرس:                                 |