# جامعــة الأزهـــر كليــة اللغــة العـربيــة بإيتـــاي البـــارود الـمـجلــة العلميـــة

الحجَاجُ وَوَسَائِلُهُ البَلَاغِيَّةُ فِي مُنَاظَرَةِ الأَذْرَمِي وابْنِ أَبِي دُوَّادٍ

# إعراو

د/ رضا العزب يوسف العزب

قسم اللغة العربية كلية الآداب، جامعة دمياط

( العدد الخامس والثلاثون )

( الإصدار الثاني .. أكتوبر )

( 33314- 77.74 )

علمية محكمة نصف سنوية

الترقيم الدولي: ISSN ٢٥٣٥-١٧٧X

الحِجَاجُ وَوَسَائِلُهُ البَلَاغِيَّةُ فِي مُنَاظَرَةِ الأَذْرَمِيِّ وابْنِ أَبِي دُوَّادِ رَضا العزب يوسف العزب

قسم اللغة العربية، كلية الآداب، جامعة دمياط، جمهورية مصر العربية البريد الإلكتروني: redaazab ۱ ۷۳@yahoo.com

#### الملخص:

يسعى هذا البحث جاهدا إلى الكشف عن الحجاج ووسائله البلاغية في إحدى المناظرات العقائدية بوصفها نمطا من أنماط الخطاب الحجاجي الذي ازدهر في بلاط الخلافة العباسية، وهي مناظرة أبي عبد الرحمن الأذرمي (ت٢٤١هـ) في بدعة (ت٢٤١هـ) في بدعة القول بخلق القرآن؛ للوقوف على الدور الحجاجي للوسائل البلاغية في المناظرة مع بيان قدرة الأذرمي على توظيفها توظيفا حجاجيا في تقرير الحق وتمكينه من قلوب المتلقين، وقد أوضحت الدراسة فاعلية الوسائل البلاغية التي وظفها الأذرمي في الاحتجاج للمعاني وإعادة التشكيل الإقناعي لدى بعض الخصوم، فتحققت توبة أبرز خصومها؛ وهو الخليفة الواثق بالله وابنه المهتدي، وانتهى حمل الناس على القول بخلق القرآن من ختام هذه المناظرة إلى خلافة المتوكل على الله، وقد أبانت الدراسة عن أن الوظيفة الحجاجية للبلاغة لا تقل في الأهمية عن وظيفتها الإمتاعية، بل إنها تستهدفهما معا في الخطاب الحجاجي؛ وعلى المخاطِب أن يحمل المتلقي على الإذعان والتسليم. وقد اقتضى الأمر أن نستعين بالوصف أداة للتحليل.

الكلمات المفتاحية: الحجاج، البلاغة، مناظرة، الأذرمي، ابن أبي دؤاد.

# The pilgrims and their rhetorical means in the debate of al-Adrami and Ibn Abi Duwad

Reda El-Azab Youssef El-Azab

Department of Arabic Language, Faculty of Arts, Damietta University, Arab Republic of Egypt

**Abstract:** This research strives to reveal Al-Hajjaj and his rhetorical means in one of the doctrinal debates as a type of Al-Hajjaji discourse that flourished in the court of the Abbasid Caliphate, which is the debate of Abi Abdul Rahman Al-Adrami (d. ) in the heresy of saying that the Our'an was created: To find out the role of the rhetorical means in the debate with an indication of the ability of Al-Azrami to employ them in a pilgrim way in determining the truth and empowering it in the hearts of the recipients. He is the trusting Caliph in God and his guided son. The people were led to believe in the creation of the Qur'an from the conclusion of this debate to the succession of Al-The study on God. Mutawakkil showed argumentative function of rhetoric is no less important than its entertaining function. Rather, it targets both of them in the argumentative discourse; The addressee must compel the recipient to acquiesce and submit. It was necessary to use the description as a tool for analysis.

**Keywords:** Hajjaj, Rhetoric, Debate, Al-Adrami, Ibn Abi Duad.

# الحِجَاجُ وَوَسَائِلُهُ البَلَاغِيَّةُ فِي مُنَاظَرَةِ الأَذْرَمِيِّ وابْنِ أَبِي دُوَّادٍ

الحمد لله على حجج القرآن والسنة، والصلاة والسلام على نبينا محمد خير ناصح للأمة، وعلى آله وصحبه أجمعين. أما بعد،

فيعد الحجاج واحدًا من أبرز الوسائل الإقناعية التي يعتمد عليها العلماء في إثبات أمر أو نفيه في مناظرات العقيدة، والفقه، واللغة...، وقد نشأت جل العلوم الشرعية على أصول حجاجية، ووسائل إقناعية، تهدف إلى التسليم والإذعان بالدليل من الكتاب والسنة. وتعد مناظرة الأذرمي لأحمد بن أبي دؤاد المعتزلي في بدعة القول بخلق القرآن من أبرز المناظرات التي انتهت بإذعان وتسليم بعض خصومها وتوبتهم؛ كالواثق بالله، وابنه المهتدي، وغيرهما، ولذا اكتسبت هذه المناظرة أهمية عظيمة من حيث تحقق نتيجتها الإقناعية بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، فزالت شبهة ابن أبي دؤاد، وانكشفت الغمة، وصار الناس والعلماء في أمن وأمان بعدما كانوا في محنة القول بخلق القرآن، ومع ذلك لم تتل هذه المناظرة -فيما أعلم - نصيبا من الدراسة في حقل البلاغة الحجاجية، ومن ثم جعلت هذه الدراسة بعنوان: الحجَاجُ وَوَسَائلُهُ البَلاَغيَّةُ في مُنَاظَرة الأَذْرَمِيِّ وابْن أبي دُوَاد.

إن هذه الدراسة تمضي ومن وكدها النهوض بالبلاغة من التطويع العقائدي لخدمة الأهواء إلى أن تكون من أبرز وسائل الحجاج ودرء المراء، كما فعل الأذرمي في مناظرته لابن أبي دؤاد، ومن ثم تسعى الدراسة للإجابة عن عدة استفسارات؛ أهمها: ما الوسائل البلاغية التي وظفها الأذرمي في إلجام الخصم الحجة؟ وكيف استهل الأذرمي مناظرته مع خصمه؟ وهل وُفِّق في توظيف الوسائل البلاغية لحمل الخصم على الإذعان والتسليم أم لا؟ وهل للتبادل الحجاجي في المناظرات أثر على السلوك والمعتقدات؟ وبأي شيء تميز حجاج الأذرمي في بدعة القول بخلق القرآن عن غيره، حتى تحققت النتيجة الكبرى من هذه المناظرة بالعفو عنه، والإذن له بالرجوع لموطنه، وتوبة الواثق بالله وابنه المهتدي، مع الانتهاء من

امتحان الناس في القول بخلق القرآن؟ وقد انتظمت الدراسة على النحو التالى:

أولا: موقف البلاغيين من القول بخلق القرآن.

ثانيا: الحجاج في اللغة والاصطلاح.

ثالثا: المناظرة؛ صورها، وأطرافها، ونصها.

رابعا: الوسائل البلاغية للحجاج في المناظرة.

١ - الاستهلال وأدواره الحجاجية في المناظرة.

٢- حجاجية تقديم النتيجة على المقدمات.

٣- بلاغة الإلزامات الحجاجية في المناظرة.

٤- الإلجاء إلى الجواب المعين.

٥- الإطناب ودوره الحجاجي في المناظرة.

أ- الإطناب بالإيضاح والتفسير.

ب-الإطناب بالازدياد من الحجج.

ت-التكرار وأثره في تقرير الحجة.

ث-الربط الاستشهادي بالآيات (الاقتباس).

٦- بلاغة السؤال الحجاجي.

٧- البعد الحجاجي للطباق في المناظرة.

٨- حجاجية الألفاظ والتراكيب:

٩- حسن الختام ودوره الحجاجي في المناظرة.

١٠ الخاتمة.

١١-المصادر والمراجع.

واتبعت المنهج الوصفي التحليلي في معالجة هذا الموضوع، وأرجو من الله التوفيق والسداد. قال تعالى: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيٓ إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود: ٨٨].



#### التمهيد:

لم يكن القول بخلق القرآن ببعيد عن مصنفات بعض البلاغيين ممن تعصيبوا للمعتزلة والأشاعرة، ولم تخل كتب السنة من المناظرات التي ساهمت في الاحتجاج عليهم؛ مما يحتاج إلى الاستقلال بدرك ما في مناظرة الأذرمي وابن أبي دؤاد من وسائل حجاجية بلاغية.

# أولا: موقف البلاغيين من القول بخلق القرآن(١):

اختلفت آراء البلاغيين في القرآن لا ختلاف معتقداتهم، فلابن قتيبة من أهل السنة باب في الرد على القائلين بخلق القرآن، انتصر فيه لمذهب أهل الحديث والسنة، ونقل إجماعهم، فقال: "أهل الحديث مجمعون على أصل واحد، وهو القرآن كلام الله غير مخلوق في كل موضع، وبكل جهة، وعلى كل حال(٢)، وللجاحظ المعتزلي المحترق رسالة في خلق القرآن، وقد ضمنها تأييدا لابن أبي دؤاد في محاربته لأهل السنة وامتحان أئمتهم، ومنهم: الإمام أحمد بن حنبل، واتهمهم فيها بالضغينة والتهجم على المتكلمين...، فالمعتزلة عنده أهل نظر وتتزيه، والمخالفين لهم أهل حشو وجهل وتشبيه، وله في ذلك رسالة أخرى في نفي التشبيه يحرض فيها ابن أبي دؤاد على أهل الحديث باعتبارهم مشبّهة(٢)، وأما عن موقف أبي هلال العسكري من مقولة خلق القرآن، فمن اطلع على مؤلفاته أدرك أنه معتزلي

<sup>(</sup>۱) اقتصرت على بعض البلاغيين باختلاف معتداتهم؛ لأن التتبع والاستقراء مما لا يتسع له هذا المقام، وليكون القارئ على وعي بمخالفة أغلبهم لأهل السنة.

<sup>(</sup>٢) الدينوري، ابن قتيبة: الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة، تحقيق: عمر بن محمود، ط١، دار الراية، ١٤١٢ه، ١٩٩١م، ٧/١

<sup>(</sup>٣) ينظر: رسائل الجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، ط١، القاهرة، مكتبة الخانجي، ١٣٩٩هـ، ٢٨٣/، ٢٩٢، ٢٨٧/١. بتصرف

النشأة والتلقى، وقد عدد مناقب بعض علمائهم، وأشار إلى بعض أصولهم، ومما يدل على قوله بخلق القرآن إقراره" لقول بعضهم لأبي على محمد بن عبد الوهاب: ما الدليل على أن القرآن مخلوق؟ قال: إن الله قادر على مثله، فما أحار السائل جوابـا"<sup>(١)</sup>. وهنـاك نصـوص كثيرة لأئمـة الأشـاعرة فيهـا التصريح بخلق القرآن العربي المنزل على نبينا محمد -صلى الله عليه وسلم-، وأنهم متفقون مع المعتزلة في ذلك، وأنّ الخلاف بينهم وبين المعتزلة؛ إنما هو في إثبات الكلام النفسي ونفيه"(٢)، وعبد القاهر الجرجاني نحوى وبلاغي وأشعرى؛ يدافع عن آراء الأشاعرة ويرد على المعتزلة، "مع تأويله لعدد من الصفات؛ كالاستهزاء، والمكر، والمخادعة، والعينين، واليمين، والمجيء "(٣)، ولا شك في أنه على طريقة الأشاعرة في القرآن؛ لدفاعه عنهم وعدم ثبوت نقدهم. قال ابن قدامة: "خالفوا الكتاب والسنة، وأهل اللغة والعرف"(٤). ومن أشد المدافعين عن المعتزلة تصريحا وتلميحا الزمخشري؛ "فأول ما صنف الكشاف كتب استفتاح الخطبة (الحمد لله الذي خلق القرآن)، فيقال: إنه قيل له: متى تركته على هذه الهيئة هجره الناس ولا يرغب أحد فيه، فغيره بقوله: الحمد لله الذي جعل القرآن، وجعل عندهم بمعنى خلق، والبحث في ذلك يطول. وفي كثير من النسخ الحمد لله الذي

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة المقدسي، أبو محمد موفق الدين: روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، ط٢، مؤسسة الريّان، العدد ٢٠٠١م، ١٤٢١ه.



<sup>(</sup>١) ينظر: عليو، محمد الشيخ: مناهج اللغوبين في تقرير العقيدة إلى نهاية القرن الرابع الهجري، الرياض، دار المنهاج، ٢٤٧ه، ٣٤٣، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المقشي: مذهب جمهور الأشاعرة في القرآن، ٢٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الصامل: المدخل إلى دراسة بلاغة أهل السنة: ٤٩، ٥٠.

أنزل القرآن، وهذا إصلاح الناس لا إصلاح المصنف"(١)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "وأما" الزمخشري"؛ فتفسيره محشو بالبدعة، وعلى طريقة المعتزلة من إنكار الصفات، والرؤية، والقول بخلق القرآن، وأنكر أن الله مريد للكائنات وخالق لأفعال العباد، وغير ذلك من أصول المعتزلة ... وهذه الأصول حشا بها كتابه بعبارة لا يهتدى أكثر الناس إليها ولا لمقاصده فيها، مع ما فيه من الأحاديث الموضوعة، ومن قلة النقل عن الصحابة والتابعين"(٢)، وقد أقر الشريف الجرجاني بأنه على منهج المعتزلة في القرآن، فقال: "وقالت المعتزلة: كلامه تعالى أصوات وحروف ... لكنها ليست قائمة بذاته تعالى، بل بخلقها الله في غيره؛ كاللوح المحفوظ أو جبريل أو النبي، وهو حادث... وهذا الذي قاله المعتزلة لا ننكره نحن، بل نقول به ونسميه كلامًا لفظيًا، ونعترف بحدوثه وعدم قيامه بذاته تعالى، لكنا نثبت أمرًا وراء ذلك وهو المعنى القائم بالنفس الذي يعبر عنه بالألفاظ، ونقول هو الكلام حقيقة، وهو قديم قائم بذاته تعالى "(٢)، وممن غلب انشغالهم بالشعر حازم القرطاجني، ومن تتبع القرآن في منهاج البلغاء وسراج الأدباء، أدرك أنه "لم يرد في المطبوع من كتابه سوى آيتين، وقد تأثر بأرسطو مما يجعل منهجه أقرب إلى المعتزلة"(٤). وحاصل الأمر أن من البلاغيين من يبوح

<sup>(</sup>۱) ابن خلكان، أحمد بن محمد: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، ط۱، بيروت، دار صادر، ٥/١٧٠

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية، تقي الدين: مجموع الفتاوى، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد، السعودية، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، ١٤١٦هـ/٩٩٥م، ٣٨٦/١٣

<sup>(</sup>٣) المقشي، محمد بن عبد الله: مذهب جمهور الأشاعرة في القرآن باطنه الاعتزال وظاهره التستر بمذهب السلف، ط١، ٤٤٠ه، ١٩٠٨م، ٢٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الصامل: محمد بن علي: المدخل إلى دراسة بلاغة أهل السنة، ٧٤. بتصرف.

بعقيدته في القرآن، ويرى أنه مخلوق، بل ويجعله عنوانا لإحدى رسائله كالجاحظ، أو يستهل بها كتابه كالزمخشري، ومنهم من مال إلى الاعتزال في تأويل الصفات، ولم تشتمل مؤلفاته على دلائل واضحة عن عقيدته في القرآن، ومنهم من هم أشد من المعتزلة في هذه المسألة وهم جمهور الأشاعرة، مما لا مجال لاستقصائه في هذا الموضع، والبلاغيون من أهل السنة؛ كابن قتيبة، وابن تيمية، وابن القيم، وغيرهم على أن القرآن كلام الله غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود، ولهم في ذلك جهد لا ينكر وفضل لا يغفل. وهم في ذلك تبع للحق وأهله، وقد عدّ اللالكائي" أكثر من خمسمائة وخمسين نفسًا من التابعين وتابعيهم، كلّهم قالوا: القرآن كلام الله غير مخلوق، ومن قال: مخلوق، فهو كافر، ثم قال: ولو اشتغلت بنقل قول المحدثين لبلغت أسماؤهم ألوفا كثيرة، لكني اختصرت وحذفت الأسانيد للختصار "(۱).

# ثانيا: الحجاج في اللغة والاصطلاح:

# - الحجاج لغة:

يشكل التعريف اللغوي للمصطلحات مقدمة رئيسة لفهمها والاستقلال بدركها، ومن هذه المصطلحات الحجاج، قال ابن منظور: "حججته؛ أي: غلبته بالحجج التي أُدليت بها"(٢)، وجملة (غلبته) مكونة من ثلاثة أركان للحجاج: المخاطِب (بالحجة)، وقد دل عليه تاء الفاعل، والمخاطَب (المذْعِن أو المستسلم) ودل عليه الهاء، ولا يقوم هذان الركنان إلا ببرهان

<sup>(</sup>۲) ابن منظور ، جمال الدين: لسان العرب، ط٥، بيروت، دار صادر ، ٢٠٠٥م، مادة "حجج".



<sup>(</sup>۱) اللالكائي، أبو القاسم هبة الله: شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، تحقيق: أحمد بن سعد، ط٨، السعودية، دار طيبة، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٣م، ٢٤٤/٢.

أو دليل، وهذا ما يشير إليه قوله: بالحجج التي أدليت بها، وعليه لا يقوم حجاج (إقناع) من غير ركن من هذه الأركان، وقد يُستعمل الدليل بمعنى الحجة، قال الجرجاني: "الحجة ما دل به على صحة الدعوى، وقيل الحجة والدليل واحد"(١). وتكون الحجة وسيلة للغلبة، ولذا اقترنت الوسيلة بالغاية في الدلالة المعجمية؛ فقال الفيروزآبادي: "والحج القصد والغلبة بالحجة "(٢)، وقد عُبِّر عن الغلبة بالظفر؛ فقال ابن فارس: "حاججت فلانا فحججته؛ أي: غلبته بالحجة، وذلك الظفر يكون عند الخصومة"(٦)، وأشار ابن منظور إلى فراسة الخصم وقدرته على نزع الحجة وسلبها من خصمه، فقال: "وحاجه محاجة وحجاجا نزعه الحجة "(٤)؛ أي: سلبها منه لصالحه، بما لديه من بلاغة الإقناع، ولذا "وصفت الحجة بالبلاغة، فقال تعالى: ﴿قُلْ فَللَّه الْحُجَّةُ الْبَالغَـةُ ﴾ [الأنعام: ١٤٩]، ووصفت بالدحوض، فقال تعالى: ﴿وَالَّـذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِن بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةٌ عِندَ رَبِّهمْ ﴿ [الشورى: ١٦]، ومن ثم فهي على نوعين باعتبار الحق والباطل: الحجة العقلية البالغة؛ كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ مَ خَلَقَهُ مِن تُرَابِ ﴾ [آل عمران: ٥٩]، والاحتيالية الداحضة؛ كما في قول إبليس: ﴿قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ أَ خَلَقْتَنِي مِن نَّار وَخَلَقْتَهُ مِن طِين ﴾، وهذه من

<sup>(</sup>۱) الجرجاني، علي بن محمد: كتاب التعريفات، ضبطه وصححه جماعة من العلماء، ط۱، بيروت، دار الكتب العلمية، ۱٤٠٣هـ، ۸۲.

<sup>(</sup>۲) الفيروزآبادي، مجد الدين أبو طاهر: القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث، ط۸، بيروت، لبنان، مؤسسة الرسالة، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م، ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) ابن فارس، أبو الحسين أحمد: مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام هارون، اتحاد الكتاب العرب، ٢٠٠٢م، ٢٤/٢.

<sup>(</sup>٤) ابن منظور: لسان العرب، مادة "حجج".

الجدال المذموم الذي قال الله عنه: ﴿وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ ﴾ (١).

## - الحجاج اصطلاحا:

عندما نتأمل التعريفات الاصطلاحية للحجاج في حقل بلاغة الحجاج نجدها تجتمع على غاية واحدة؛ وهي أن الحجاج هو مجموعة من التقنيات الحجاجية، والوسائل البلاغية، والروابط اللغوية المؤدية إلى القدرة على الإذعان والتسليم، ومن ثم سافرت أقلام الباحثين في رصد ما تفتقر إليه هذه الغاية من روابط، وتقنيات، ووسائل حجاجية، وعلى المحتج أن "يدرس تقنيات الحجاج التي من شأنها أن تؤدي بالأذهان إلى التسليم بما يعرض عليها من أطروحات أو أن تزيد في حالة ذلك التسليم"(٢). وهذا يفضي بنا إلى القول بأن هذا التعريف لا يخرج عن الدلالة المعجمية للحجة؛ لأن التقنيات الحجاجية هي ما تشتمل عليه الدلائل والبراهين من وسائل بلاغية أو لغوية؛ لحمل المتلقى على الإذعان والتسليم.

# - الحجاج وعلاقته بالبلاغة:

ليست البلاغة بمنأى عن الغاية الإقناعية في الخطاب الأدبي بشتى أنواعه؛ لأنها منعقدة على "وصول المعنى إلى قلب السامع فيفهمه"(٣)، وهذه

<sup>(</sup>٣) العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل: كتاب الصناعتين، الكتابة والشعر، تحقيق: على محمد البجاوي، محمد أبو الفضل، ط٢، دار الفكر العربي، د.ت، ١٦.

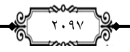


<sup>(</sup>۱) السعيدي، ناصر بن دخيل: الاحتجاج العقلي والمعنى البلاغي دراسة وصفية، رسالة دكتوراة، أم القرى، السعودية، ٤٢٦ه، ٤، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) صولة، عبد الله: الحجاج: أطره ومنطلقاته وتقنياته من خلال مصنف في الحجاج، الخطابة الجديدة لبرلمان وتتيكاه، ضمن فريق البحث في البلاغة والحجاج: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، إشراف حمادي صمود، المطبعة الرسمية، تونس، دت، ٢٩٩.

الغاية تفتقر إلى مجموعة من الوسائل التي تساعد البليغ على الإقناع، ومن أبصر الحجة فقد بلغ في قلب السامع مبلغا لا يجد معه سوى الإذعان والتسليم، ومن ثم "فجماع البلاغة البصر بالحجة...، ومن أدق معانيها أنها اسم جامع لمعان تجرى في وجوه كثيرة ...؛ منها ما يكون في الاحتجاج"(1)، كالتمثيل البلاغي وما تضمنه من الحجاج في "برهانه أنور، وسلطانه أقهر، وبيانه أبلغ "(٢)، وفي ذلك بيان لما يتطلبه الحجاج من وضوح البرهان، وغلبته على عقل الخصم، وبلوغه للقلب؛ وقد نوعت البلاغة في وسائلها الإقناعية؛ فالصورة التشبيهية تجنح إلى القياس والتمثيل الحجاجي؛ كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءِ أَنْزُلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ ممَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَإِلْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَت الْأَرْضُ زُخْرُفِهَا وَإِزَّيِّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنِا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [يونس: ٢٤]، فقد احتج بالتمثيل على المعنى للإقناع؛ فتضمنت الآية "تشبيه الحياة الدنيا التي تملأ الأعين برونقها، وتجتلب النفوس ببهجتها، وتحمل أهلها على عشق جمالها الظاهري، وتكالبهم على التمتع بها، وتهافتهم على ما تشتهي أنفسهم، ثم سرعان ما تزول وتتقضي بحال النبات في زوال رونقه، وذهاب بهجته، وسرعة انقضائه بعد أن كان غضًا طريًا؛ تعانقت أغصانه، وزهت أوراقه، وتلألأت أنواره، فإذا ما جمعنا بين طرفي التشبيه حصلنا على (المعنى المنتج) المنتزع، وهو أشياء يحصل بها السرور وقتا، ثم سرعان ما

<sup>(</sup>۲) الجرجاني، عبد القاهر: أسرار البلاغة، تحقيق: محمود شاكر، القاهرة، الخانجي، ٢٠٠٠م، ١١٩، ١١٩.



<sup>(</sup>۱) الجاحظ: عمرو بن بحر: البيان والتبيين، تحقيق: عبد السلام هارون، ط٧، القاهرة، مكتبة الخانجي، ١٩٩٨م، ١/ ١١٥، ١١٦. بتصرف.

تزول وتتقضى؛ أي: قلة بقاء زهرة الدنيا كقلة بقاء الخضر "(١) ، وفي الكناية يحتج المبدع على المعنى بالتلازم العقلى، وما يشتمل عليه من التدرج الحجاجي في بناء المعنى الكنائي، "قال ابن الأعرابي: تقول العرب: فلان جبان الكلب إذا كان نهاية في السخاء"<sup>(٢)</sup>، وهذا يستدعي سؤالا يفتقر جوابه إلى الاحتجاج؛ وهو كيف يكون قولهم: "جبان الكلب" كناية عن المدح بالكرم، ومفردات التركيب ذم؟ إن جبن الكلب يستلزم إلفَ الضيفان، والإلف يستلزم الأنس بهم، والأنس يستلزم المداومة، وبذلك نحتج على أن المعنى المراد هو الكرم. ويجد المحتج بالتورية مخرجا إقناعيا في التصديق على ما يريد، ومثال ذلك أن" أبا طلحة - رضي الله عنه- سأل زوجته أم سليم رضي الله عنها: كيفَ الغُلامُ، قالَتْ: قدْ هَدَأَتْ نَفْسُهُ، وأَرْجُو أَنْ بَكُونَ قَد اسْتَرَاحَ، وظَنَّ أَبُو طَلْحَةَ أَنَّهَا صَادِقَةٌ "")، فورَّت عن موته بالنوم (هَدَأَتْ نَفْسُهُ)، حتى لا تعجِّل بما يسوء زوجها من ذكر وفاة ابنه؛ فضلا عن الاستسلام لقضاء الله وقدره، ولا يخرج الاحتجاج العقلي عند البلاغيين عن أربعة حجج: الحجة التمثيلية، والتعليلية، والنقلية، والتأملية (٤). والحجة النقلية تتضمن اقتباسا من القرآن أو السنة يعزز من الإقناع، ومن ذلك أن "سائلا قال لبعض العلماء: أين تجد في كتاب الله تعالى قولهم: الجار قبل الدار؟ قال في قوله تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِّلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَتَ فَرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ

<sup>(</sup>٤) ينظر: السعيدي: الاحتجاج العقلي والمعنى البلاغي، ٨٥.



<sup>(</sup>١) حسام، محمود عبد الله: فن التشبيه بين النظرية والتطبيق، ط١، ١٤٢٠هـ، ١٥٠.

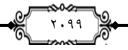
<sup>(</sup>۲) ابن منظور: لسان العرب: 1/7، مادة: (جبن).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: باب من لم يظهر حزنه عند المصيبة، ٢٠١/٣. ينظر: الشريم، إبراهيم بن محمد: تسلية المصاب عند فقد الأقربين والأصحاب، دار ابن الأثير، الرياض، د.ت، ١/ ٢٦.

رَبِّ ابْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [التحريم: ١١]، فطلبت الجار قبل الدار "(١). ولا سبيل إلى الاستقلال بدرك الحجة التأملية إلا بالبصيرة النافذة والقريحة العامرة.

وتعد دراسة الحجاج البلاغي في المناظرات العقائدية من أهم أسباب تحرر البلاغة من التطويع العقائدي الذي غلب على كثير من البلاغيين وعلى رأسهم الزمخشري؛ لأن الذين أقحموا قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الغَرْشِ اسْتَوَى ﴿ [طه:٥]، في التورية والكناية، فزعموا أن المراد هو الاستيلاء دون العلو يُحْتَجُ عليهم بأن الاستيلاء يستازم منازعة، والمنازعة تستازم مضادة، ولا مضادة بين الخالق والمخلوق، "فلا يقال استولى على الشيء حتى يكون له فيه مضاد، فأيهما غلب، قيل: استولى، والله تعالى لا مضاد له، وهو على عرشه كما أخبر ... فالاستيلاء بعد المغالبة "(۱). كما أنه يلزم من الاستيلاء أن يكون في زمن دون زمن، قال الإمام عبد العزيز بن يحبى الكناني: "زعمت الجهمية أن معنى استوى (استولى) من قول العرب: استوى فلان على مصر، يريدون استولى عليها. قال: فيقال له: هل يكون خلق من خلق الله أتت عليه مدة ليس بمستول عليه؟ فإذا قال لا، قيل له: فمن زعم ذلك فهو كافر، فيقال له: يلزمك أن تقول: إن العرش أتت عليه مدة ليس الله بمستول عليه، وذلك لأنه أخبر أنه سبحانه خلق العرش عليه السماوات والأرض، ثم استولى عليه، وذلك لأنه أخبر أنه سبحانه خلق العرش قبل السماوات والأرض، ثم استولى عليه بعد خلقهن، فيلزمك أن تقول: المدة قبل السماوات والأرض، ثم استولى عليه بعد خلقهن، فيلزمك أن تقول: المدة قبل السماوات والأرض، ثم استولى عليه بعد خلقهن، فيلزمك أن تقول: المدة

<sup>(</sup>٢) ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر: اجتماع الجيوش الإسلامية، تحقيق: عواد عبد الله المعتق، ط١، الرياض، مطابع الفرزدق التجارية، ١٤٠٨هـ، ١٩٨٨م، ٢٦٥.



<sup>(</sup>۱) الحلبي، شهاب الدين محمود: حسن التوسل إلى صناعة الترسل، مصر، المطبعة الوهبية، ١٣٩٨ه، ٧٢.

التي كان العرش قبل خلق السماوات والأرض ليس الله بمستول عليه فيها، ثم ذكر كلاما طويلا في تقرير العلو والاحتجاج عليه"(١).

# ثالثًا: المناظرة: صورها، وموضوعها، وأطرافها:

عرف الجرجاني المناظرة، فقال: "هي النظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين الشيئين إظهارا للصواب"(٢)، وبالتأمل يتضح أن في هذا التعريف بيانا لأطراف المناظرة، وشرطها، وغايتها، وفرَق الكفوي بين المناظرة والمجادلة، والمنازعة، والمكابرة، والمغالطة، والمناقضة، فقال: المناظرة هي النظر بالبصيرة من الجانبين في النسبة بين الشيئين إظهارا للصواب، وقد يكون مع نفسه، والمجادلة: هي المنازعة في المسألة العلمية لإلزام الخصم، سواء كان كلامه في نفسه فاسدا أو لا، وإذا علم بفساد كلامه وصحة كلام خصمه فنازعه فهي المكابرة، ومع عدم العلم بكلامه وكلام صاحبه فنازعه فهي المعاندة. وأما المغالطة: فهو قياس مركب من مقدمات شبيهة بالحق، ويسمى سفسطة أو شبيهة بالمقدمات المشهورة ويسمى مشاغبة وأما المناقضة: فهي منع مقدمة معينة من الدليل إما قبل تمامه واما بعده"(٢).

وللمناظرة صورتان: الأولى: ذاتية؛ يحاور المرء فيها نفسه ويناظرها بحجج السؤال والجواب الحواري، فهي خطاب الذات للذات قصد الاقتتاع بحجج ترجح أمرا عقديا، أو عرفيا، أو اجتماعيا...، كقوله تعالى حكاية عن

<sup>(</sup>٣) الكفوي، أيوب بن موسى الحسيني القريمي: معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، تحقيق: عدنان درويش، محمد المصري، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٩٩٨م، ١٩٩٩م،



<sup>(</sup>١) ابن قيم الجوزية: اجتماع الجيوش الإسلامية، ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) الجرجاني: كتاب التعريفات، ٢٣٢.

إبراهيم عليه السلام: ﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَىٰ كَوْكَبًا ۚ قَالَ هَٰذَا رَبِّي ۗ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ الْفَلَمْ بَازِغًا قَالَ هَٰذَا رَبِّي ۖ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ الْفَلَ قَالَ هَٰذَا رَبِّي ۖ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ الْقَوْمِ الضَّالّينَ \* فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً لَئِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالّينَ \* فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَٰذَا رَبِّي هَٰذَا أَكْبَرُ ۚ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مّمَّا تُشْرِكُونَ \*إِنِّي فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مّمَّا تُشْرِكُونَ \*إِنِّي وَجَهْتُ وَجَهِبِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا ۚ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٦]، فهذا من الحجاج الذاتي الذي يفضي إلى بلوغ المَشْركِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٦]، فهذا من الحجاج الذاتي الذي يفضي إلى بلوغ الحق والإيمان دون مكابرة أو عناد، فعلم أن ربه لا يزول، ومن ثم قال: لا أحب الآفلين، ومن المناظرة الذاتية قول القائل(١):

أرَبِّ يَبُولُ الثُّعْلُبَانُ بِرَأْسِهِ \*\* لَقَدْ ذَلَّ مَنْ بَالَتْ عَلَيهِ الثَّعَالِبُ فَلَوْ كَانَ رَبًّا كَانَ يَمْنَع نَفْسَهُ \*\* فَلَاْ خَيْرَ فِي رَبِّ نَأَتْهُ المَطَالِبُ بَرِثْتُ مِنَ الأصْنَامَ فِي الأَرْضِ \*\* وآمَنْتُ بِاللهِ الَّذِي هُو غَالِبُ

فاحتج بالبيت الأول على أن الله عزيز، والثاني على أن الله على كل شيء قدير، وبالثالث على وجوب التوحيد والبراءة من الشرك في حجاج ذاتي يحاور المرء فيه نفسه. والثانية: أن تكون المناظرة متعدية بخطاب الذات للآخر؛ كأن تكون المناظرة بين شخصين، فيسأل أحدهما والآخر يجيب، فقد "سئل أعرابي: بمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ قَالَ: الْبَعْرَةُ تَدُلُّ عَلَى الْبَعِيرِ، وَالْأَثَرُ يَدُلُّ عَلَى الْمُسِيرِ، فَسَمَاءٌ ذَاتُ أَبْرَاجٍ، وَأَرْضٌ ذَاتُ فِجَاجٍ، وَبِحَارٌ ذَاتُ أَمْوَاجٍ، أَلَا تَدُلُّ عَلَى السَّمِيعِ الْبَصِيرِ؟! بلى"(٢)، أو تكون بين شيئين؛ كالمناظرات الحوارية بين ثنائيات: (الماء والهواء)، (الشمس والقمر)، (العلم

<sup>(</sup>۲) العثيمين، محمد بن صالح: شرح العقيدة السفارينية، بيروت، الكتاب العالمي للنشر، ۲۸، محمد بن صالح:



<sup>(</sup>۱) النيسابوري، أبو الفضل أحمد بن محمد: مجمع الأمثال، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت، لبنان، دار المعرفة، ١٨١/٢.

والجهل..."(١)، أو تكون المناظرة حجاجا بين الأنبياء وأقوامهم (٢)، قال تعالى: ﴿ الله تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٨]، وقال تعالى: ﴿ الله تَرَ فَقُلُ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلَّهِ وَمَنِ اتَّبَعَنِ ﴾ [ال عمران: ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ ﴾ تعالى: ﴿ لِمَ تُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [آل عمران: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ وَحَاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ العلماء علم الأنبياء، وما اشتمل عليه من الحجج والبراهين الدالة على صدق دعواهم؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ العلماء ورثةُ الأنبياءِ، وإنَّ الأنبياءَ لم يُورِّتُوا دينارًا ولا درهمًا، ورَّتُوا العِلمَ فمن أخذ بحظً وافر "(٣)؛ أي، تام.

ومما يعظم فيه الحجاج، مناظرة أهل الباطل بالعلم والإخلاص؛ طلبا للحق وجهادا فيه، وقد قال تعالى: ﴿بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ ﴾ [الأنبياء: ١٨]؛ أي: "نرمي ونسلط، ﴿بِالْحَقِّ ﴾ بالإيمان، ﴿عَلَى الْبَاطِلِ ﴾ على الكفر، وقيل: الحق قول الله، أنه لا ولد له، والباطل قولهم اتخذ الله ولدا، ﴿فَيَدْمَغُهُ ﴾ فيهلكه، وأصل الدمغ: شج الرأس حتى يبلغ الدماغ، ﴿فَإِذَا هُو زَاهِقٌ ﴾ ذاهب "(٤)، بحجج أهل الحق والاتباع.

<sup>(</sup>٤) البغوي، الحسين بن مسعود: معالم التنزيل تفسير البغوي ، محمد عبد الله النمر، وآخرون، دار طيبة، ١٤٠٩هـ، ١٩٨٩م، ٣١٣/٥.



<sup>(</sup>۱) ينظر: البيروتي، ابن البيطار الجزائري: المفاخرات والمناظرات، تحقيق: محمد حسان الطيان، ط۱، دار البشائر الإسلامية، ۱۲۲۱ه، ۲۰۰۲م.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عبد المطلب، محمد: الحوارات القرآنية قراءة حجاجية، ط١، طنطا، دار النابغة، ٢٠٢١م.

<sup>(</sup>٣) المباركفوري، عبيد الله الرحماني: مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، ط٣، إدارة البحوث العلمية والدعوة والإفتاء، الجامعة السلفية، بنارس الهند، ١٤٠٤ه، ١٩٨٤م، ١٨/١

ولا يقل دور سلف هذه الأمة في الإقناع بقضايا الدين في جميع علومه عن دور غيرهم من المنتسبين للفلسفة والمنطق، بل إن الناظر في كتب السلف لا يعتريه شك في غلبة حجتهم على غيرهم، وضبط منهجهم في التقرير والإثبات والنفي لمن أراد الإنصاف، فغلب الحق هواه، وللمناظرات إسهام كبير في تقرير عقيدة الناس، ومن جملة هذه المناظرات مناظرة الأذرمي لابن أبي دؤاد المعتزلي في بدعة القول بخلق القرآن.

## المناظرة؛ موضوعها، ونصها، وأطرافها:

#### ١ - موضوعها:

يظل الناس في منحة ما داموا على السنة، فإذا تحولوا عنها أو أكرهوا فألزموا بمخالفتها، صارت المنحة محنة وابتلاء عظيما، ومن ذلك فتنة القول بخلق القرآن، حيث أظهرها المأمون وأكره الناس عليها، وكلما استطاع دعاتها تمكين الشبهة من قلوب الخلفاء، ازداد الإلزام بها والإكراه عليها بزجر السلطان وسوطه، ومن ثم يزيد الابتلاء، ومن أبرز دعاتها المقربين من الخلفاء آنذاك أحمد بن أبي دؤاد، وزير المأمون وجليسه الذي دفعه إلى حمل الناس وقهرهم على القول بخلق القرآن، فاشتدت الحاجة للمناظرات بين أهل الحق والباطل، حتى زهق الباطل واضمحل. ومن هذه المناظرات مناظرة عبد الله الأذرمي شيخٍ من أهل أذنة، لأحمد بن أبي دؤاد في بدعة القول بخلق القرآن.

# ٢- نص المناظرة مجال البحث:

وردت قصة المناظرة بين الأذرمي وأحمد بن أبي دؤاد مطولة ومختصرة في عدة مصادر ؛ فذكرها الآجُرِّيُّ في الشريعة مطولة (١)، وابن

<sup>(</sup>۱) الآجُرِّيُّ، أبو بكر محمد بن الحسين: الشريعة، تحقيق: عبد الله بن عمر، ط۳، دار الوطن، الرياض، السعودية، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م، ١/٠٤٥.



بطة في الإبانة الكبرى مع بعض الزيادات<sup>(۱)</sup>، والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد<sup>(۲)</sup>، وابن الجوزي في مناقب الإمام أحمد<sup>(۳)</sup>، وأنت عند الذهبي في سير أعلام النبلاء مختصرة، وختمها بقوله: "هذه قصة مليحة، وإن كان في طريقها من يجهل ولها شاهد، كما جاءت مطولة؛ وختمها بأن الواثق قد تاب عن القول بخلق القرآن<sup>(٤)</sup>، وسوف تقف الدراسة على ما ذكره الآجُرِّيُّ لدقة ترابطها، مع الزيادات التي وردت في المصادر الأخرى. وقد اشتملت المناظرة على مراحل صحتها؛ فتعين محل النزاع في استهلالها، ثم عرض المناظرة على مراحل صحتها؛ فتعين محل النزاع في استهلالها، ثم عرض الحجج والبراهين للزوم المطلوب في أوسطها، وانقطع البحث وقامت الحجة في ختامها.

قال الآجُرِّيُ: "حَدَّتَنَا أَبُو عَبْدِ اللَّهِ جَعْفَرُ بْنُ إِدْرِيسَ الْقَزْوِينِيُّ، قَالَ: مَدَّتَنَا أَحْمَدُ بْنُ الْمُمْتَنِعِ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ الْقُرَشِيُّ التَّيْمِيُّ، قَالَ: أَنا أَبُو الْفَضْلِ صَالِحُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ يَعْقُوبَ بْنِ الْمَنْصُورِ الْهَاشِمِيُّ، وَكَانَ مِنْ وُجُوهِ بَنِي مَالِحُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ يَعْقُوبَ بْنِ الْمَنْصُورِ الْهَاشِمِيُّ، وَكَانَ مِنْ وُجُوهِ بَنِي هَالِحُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ يَعْقُوبَ بْنِ الْمَنْصُورِ الْهَاشِمِيُّ، وَكَانَ مِنْ وُجُوهِ بَنِي هَاشِمٍ، وَأَهْلِ الْجَلَالَةِ وَالشَّأْنِ مِنْهُمْ (٥)، قَالَ: حَضَرَرْتُ الْمُهْتَدِيَ بِاللَّهِ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فِي دَارِ الْعَامَّةِ، فَنَظَرْتُ الْمُؤْمِنِينَ فِي دَارِ الْعَامَّةِ، فَنَظَرْتُ إِلْمُ وَعِنْ أَوْلِهَا إِلَى آخِرِهَا فَيَأْمُرُ بِالتَّوْقِيعِ فِيهَا وَإِنْشَاءِ إِلَى قَصَصَ النَّاسِ تُقْرَأُ عَلَيْهِ مِنْ أَوَّلِهَا إِلَى آخِرِهَا فَيَأْمُرُ بِالتَّوْقِيعِ فِيهَا وَإِنْشَاءِ

<sup>(</sup>٦) رحمة الله عليه، الإبانة الكبرى، ٦٠٠/٦. البغدادي: تاريخ بغداد،١١/١١/١.



<sup>(</sup>۱) ابن بَطَّة العكبري، أبو عبد الله عبيد الله بن محمد: الإبانة الكبرى، تحقيق: رضا معطى، ط۲، دار الراية، الرياض، ١٤١٥ه، ١٩٩٤م، ٢٦٩/٦.

<sup>(</sup>٢) الخطيب البغدادي، أبو بكر أحمد: تاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد، ط١، دار الغرب الإسلامي، ١٤٢٢ه، ٢٧١/١١.

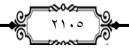
<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن: مناقب الإمام أحمد، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط٢، دار هجر، ١٤٠٩ه، ٤٣١، ٤٣٧.

<sup>(</sup>٤) الذهبي: سير أعلام النبلاء، ٣١٢/١١.

<sup>(</sup>٥) والسن منهم. ابن بَطَّة: الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦.

الْكُتُب لِأَصْحَابِهَا، وَيَخْتِمُ وَيَدْفَعُ إِلَى صَاحِبِهِ (١)، بَيْنَ يَدَيْهِ، فَسَرَّنِي ذَلِكَ، وَجَعَلْتُ أَنْظُرُ إِلَيْهِ، فَفَطِنَ وَنَظَرَ إِلَىَّ، فَغَضَضْتُ عَنْهُ حَتَّى كَانَ ذَلِكَ مِنِّي وَمِنْهُ مِزَارًا ثَلَاثًا، وَاذَا نَظَرَ غَضَضْتُ، وَاذَا اشْتَعَلَ نَظَرْتُ، فَقَالَ لِي: يَا صَالِحُ، فَقُلْتُ: لَبَّيْكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، فَقُمْتُ قَائِمًا، فَقَالَ: فِي نَفْسِكَ مِنَّا شَىٰءٌ يَجِبُ أَنْ تَقُولَهُ (٢)؟ أَوْ قَالَ: تُرِيدُ أَنْ تَقُولَهُ؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ، يَا سَيِّدِي يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ قَالَ لِي: عُدْ إِلَى مَوْضِعِكَ، فَعُدْتُ، وَعَادَ فِي النَّظَرِ، حَتَّى إِذَا قَامَ، قَالَ لِلْحَاجِبِ: لَا يَبْرَحُ صَالِحٌ، فَانْصَرَفَ النَّاسُ ثُمَّ أَذِنَ لِي، وَقَدْ أَهَمَّتْنِي نَفْسِي (٢) فَدَخَلْتُ فَدَعَوْتُ لَهُ، فَقَالَ لِي: اجْلِسْ، فَجَلَسْتُ، فَقَالَ: يَا صَالِحُ، تَقُولُ لِي، مَا دَارَ فِي نَفْسِكَ، أَوْ أَقُولُ أَنَا: مَا دَارَ فِي نَفْسِي أَنَّهُ دَارَ فِي نَفْسِكَ؟ قُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمنِينَ، مَا تَعْزِمُ عَلَيْهِ، وَمَا تَأْمُرُ بِهِ فَقَالَ: وَأَقُولُ: كَأَنِّي بِكَ وَقَدِ اسْتَحْسَنْتَ مَا رَأَيْتَ مِنَّا، فَقُلْتُ: أَيُّ خَلِيفَةٍ خَلِيفَتُنَا، إِنْ لَمْ يَكُنْ يَقُولُ: الْقُرْآنُ مَخْلُوقٌ؟ فَوَرَدِ عَلَى قَلْبِي أَمْرٌ عَظِيمٌ، وَأَهَمَّتْنِي نَفْسِي، ثُمَّ قُلْتُ: يَا نَفْسُ، هَلْ تَمُوتِينَ إِلَّا مَرَّةً؟ ( أَ وَهَلْ تَمُوتِينَ قَبْلَ أَجَلكَ؟ وَهَلْ يَجُوزُ الْكَذبُ فِي جَدِّ أَوْ هَزْلِ؟ فَقُلْتُ: وَاللَّهِ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَمَا دَارَ فِي نَفْسِي إِلَّا مَا قُلْتُ، ثُمَّ أَطْرَقَ مَلِيًّا، ثُمَّ قَالَ لِي: وَيْحَكَ، اسْمَعْ مِنِّي مَا أَقُولُ، فَوَاللَّهِ لَتَسْمَعَنَّ مِنِّى الْحَقَّ(٥)، فَسُرِّيَ عَنِّى فَقُلْتُ: يَا سَيِّدِي وَمَنْ أَوْلَى بِقَوْلِ الْحَقِّ مِنْكَ، وَأَنْتَ

<sup>(</sup>٥) لتسمعن الحق،، الإبانة الكبرى، ٦/٠٧٠. البغدادي: تاريخ بغداد،١١/١١/١.



<sup>(</sup>۱)وتختم وتدفع إلى صاحبه، الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦. يحرر ويختم، البغدادي: تاريخ بغداد، ٢٧١/١١.

<sup>(</sup>۲) تحب أن تقوله، الإبانة الكبرى، ٦/٠٧٠. تريد، أوتحب، أن تقوله، البغدادي: تاريخ بغداد، ٢٧١/١١.

<sup>(</sup>٣) وهمتني نفسي، الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦. البغدادي: تاريخ بغداد،١١/١١٠.

<sup>(</sup>٤) إلا مرة واحدة، الإبانة الكبرى، ٦/٠٢٠. إلا مرة، البغدادي: تاريخ بغداد، ١١/١١١. بغداد، ١١/١١١.

وَأَنْتَ خَلِيفَةُ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَابْنُ عَمِّ سَبِّد الْمُرْسَلِينَ، مِنَ الْأَوَّلِينَ وَالْآخرينَ، فَقَالَ لِي: مَا زِلْتُ أَقُولُ: إِنَّ الْقُرْآنَ مَخْلُوقٌ صَدْرًا مِنْ خِلَافَةِ الْوَاثِق، حَتَّى أَقْدَمَ عَلَيْنَا أَحْمَدُ بْنُ أَبِي دُوَّادٍ شَيْخًا مِنْ أَهْلِ الشَّامِ مِنْ أَهْلِ أَذَنَهَ فَأُدْخِلَ الشَّيْخُ عَلَى الْوَاثِقِ مُقَيَّدًا، وَهُوَ جَمِيلُ الْوَجْهِ تَامُّ الْقَامَةِ، حَسَنُ الشَّيْبَة، فَرَأَيْتُ الْوَاثِقَ قَد اسْتَحْبَى مِنْهُ، وَرَقَّ لَهُ، فَمَا زَالَ بُدْنِيهُ وَبُقَرِّبُهُ، حَتَّى قَرُبَ مِنْهُ، فَسَلَّمَ الشَّيْخُ فَأَحْسَنَ السَّلَامَ، وَدَعَا فَأَبْلَغَ الدُّعَاءَ، وَأُوْجَزِ (١)، فَقَالَ لَهُ الْوَاثِقُ: اجْلس، ثُمَّ قَالَ لَهُ: يَا شَيْخُ، نَاظِرِ ابْنَ أَبِي دُوَّادٍ عَلَى مَا يُنَاظِرُكَ عَلَيْهِ، فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمنِينَ، ابْنُ أَبِي دُوَّادِ يَقِلُّ وَيَضِيقُ، وَيَضْعُفُ عَنِ الْمُنَاظَرَة (٢) فَغَضب الْوَاثِقُ، وَعَادَ مَكَانَ الرَّأَفَة لَهُ غَضبًا عَلَبْه، فَقَال: أَبُو عَبْد اللَّه بْنُ أَبِي دُوَّادِ يَصْبُو وَيَقِلُّ وَيَضْعُفُ عَنْ مُنَاظِرَتِكَ أَنْتَ؟! فَقَالَ لَهُ الشَّيْخُ: هَوِّنْ عَلَيْكَ يِا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مَا بِكَ، وَائْذَنْ لِي فِي مُنَاظَرَتِهِ، فَقَالَ الْوَاثِقُ: مَا دَعَوْتُكَ إِلَّا لِلْمُنَاظَرَةِ. فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ بْنُ أَبِي دُوَّادِ<sup>(٣)</sup>، إِلَى مَا دَعَوْتَ النَّاسَ وَدَعَوْتَتِي إِلَيْهِ؟ فَقَالَ: إِلَى أَنْ تَقُولَ: الْقُرْآنُ مَخْلُوقٌ؛ لِأَنَّ كُلَّ شَيْءِ دُونَ اللَّهِ مَخْلُوقٌ. فَقَالَ الشَّيْخُ: إِنْ رَأَيْتَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْ تَحْفَظَ عَلَيَّ وَعَلَيْهِ مَا نَقُولُ، قَالَ: أَفْعَلُ، قَالَ الشَّيْخُ: أَخْبِرْني يَا أَحْمَدُ عَنْ مَقَالَتِكَ هَذِهِ، أُوَاجِبَةٌ دَاخِلَةٌ فِي عَقْدِ الدِّين<sup>(٤)</sup>، فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ مَا قُلْتَ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ أَخْبِرْنِي عَن رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>٤) واجبة داخلة في عقدة الدين، الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦.



<sup>(</sup>۱) ودعا فأبلغ وأوجز، الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦. ودعا فبلغ وأوجز، البغدادي: تاريخ بغداد، ٢٧١/١١.

<sup>(</sup>۲) يقل ويضعف...، الإبانة الكبرى، ٦/٠٧٠. يصبو ويضعف...، البغدادي: تاريخ بغداد، ٢٧١/١١.

<sup>(</sup>٣) يا أحمد فقط، الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦. البغدادى: تاريخ بغداد،١١/١١٨.

وَسَلَّمَ حِينَ بَعَثَهُ اللَّهُ تَعَالَى إِلَى عِبَادِهِ، هَلْ سَتَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَيْئًا مِمَّا أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ فِي دِينِهِ؟ قَالَ: لَا قَالَ الشَّيْخُ: فَدَعَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأُمَّةَ إِلَى مَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ فَسَكَتَ ابْنُ أَبِي دُوَّادِ فَقَالَ الشَّيْخُ: تَكَلَّمْ فَسَكَتَ، فَالْتَقَتَ الشَّيْخُ إِلَى الْوَاثِقِ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمنينَ، وَاحِدَةٌ فَقَالَ الْوَاثِقِ: وَاحِدَةٌ، فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ، أَخْبِرْنِي عَنِ اللَّهِ تَعَالَى، حِينَ أَنْزَلَ الْقُرْآنَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَّمَ فَقَالٍ: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي، وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣] أَكَانَ اللَّهُ تَعَالَى الصَّادِقُ فِي إِكْمَالِ دِينِهِ، أَمْ أَنْتَ الصَّادِقُ فِي نُقْصَانِهِ، فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ بِمَقَالَتِكَ هَذِه ؟ فَسَكَتَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ فَقَالَ الشَّيْخُ: أَجِبْ يَا أَحْمَدُ، فَلَمْ يُجِبْهُ، فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمنِينَ، اثْنَتَان، فَقَالَ الْوَاثِقُ: اثْنَتَان، فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ أَخْبِرْنِي عَنْ مَقَالَتِكَ هَذِهِ، أَعَلِمَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْ جَهلَهَا؟ قَالَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ: عَلِمَهَا قَالَ الشَّيْخُ: فَدَعَا النَّاسَ إِلَيْهَا؟ فَسَكَتَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، ثَلَاثٌ فَقَالَ الْوَاثِقُ: ثَلَاثٌ، فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ، فَاتَّسَعَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْ عَلِمَهَا كَمَا زَعِمْتَ، وَلَمْ يُطَالِبْ أُمَّتَهُ بهَا؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ الشَّيْخُ: وَاتَّسَعَ لِأَبِي بَكْرِ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ وَعَلِيٍّ (١) رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ؟ فَقَالَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ: نَعَمْ فَأَعْرَضَ الشَّيْخُ عَنْهُ، وَأَقْبَلَ عَلَى الْوَاثِقِ، فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمنِينَ، قَدْ قَدَّمْتُ لَكَ الْقَوْلَ (٢) أَنَّ أَحْمَدَ يَصْبُو وَيَقِلُّ وَيَضْعُفُ عَن الْمُنَاظَرَةِ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنْ لَمْ يَتَّسِعْ لَكَ الْإِمْسَاكُ (٢) عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ، مَا

<sup>(</sup>٣) من الإمساك عن هذه المقالة، الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦



<sup>(</sup>۱) لأبي بكر الصديق، وعمر بن الخطاب، وعثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب، الإبانة الكبرى، ٢٧١/١. البغدادي: تاريخ بغداد، ٢٧١/١.

<sup>(</sup>٢) قد قدمت القول، الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦. البغدادى: تاريخ بغداد،١١/١١٨.

اتَّسَعَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلأَبِي بَكْر وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ وَعَلِيًّ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ، فَلَا وَسَّعَ اللَّهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَتَّسِعْ لَهُ مَا اتَّسَعَ لَهُمْ مِنْ ذَلِكَ فَقَالَ الْوَاثِقُ: نَعَمْ إِنْ لَمْ يَتَّسِعْ لَنَا مِنَ الْإِمْسَاكِ عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ مَا اتَّسَعَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلأَبِي بَكْر وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ وَعَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، فَلَا وَسَّعَ اللَّهُ عَلَيْنَا (١)، اقْطَعُوا قَيْدَ الشَّيْخ، فَلَمَّا قُطِعَ ضَرَبَ الشَّيْخُ بِيَدِهِ إِلَى الْقَيْدِ لِيَأْخُذَهُ فَجَاذَبَهُ الْحَدَّادُ عَلَيْهِ، فَقَالَ الْوَاثِقُ: دَع الشَّيْخَ لِيَأْخُذَهُ، فَأَخَذَهُ الشَّيْخُ فَوَضَعَهُ فِي كُمِّهِ، فَقَالَ الْوَاثِقُ: لِمَ جَاذَبْتَ عَلَيْهِ؟ قَالَ الشَّيْخُ: لِأَنِّي نَوَيْتُ أَنْ أَتَقَدَّمَ إِلَى مَنْ أُوصِى إلَيْهِ إِذَا مِتُ أَنْ يَجْعَلَهُ بَيْنِي وَبَيْنَ كَفَنِي، حَتَّى أُخَاصِمَ بِهِ هَذَا الظَّالِمَ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَأَقُولَ: يَا رَبِّ، سَلْ عَبْدَكَ هَذَا لِمَ قَيَّدَنِي وَرَوَّعَ أَهْلِي، وَوَلَدِي، وَاخْوَانِي بِلَا حَقِّ وَأُوْجَبَ ذَلِكَ عَلَىَّ؟ وَبَكَى الشَّيْخُ فَبَكَى الْوَاثِقُ وَبَكَيْنَا، ثُمَّ سَأَلَهُ الْوَاثِقُ أَنْ يَجْعَلَهُ فِي حِلِّ وَسَعَةِ مِمَّا نَالَهُ، فَقَالَ الشَّيْخُ: وَاللَّهِ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمنِينَ، لَقَدْ جَعَلْتُكَ فِي حِلِّ وَسَعَةِ مِنْ أَوَّلِ يَوْم إِكْرَامًا لِرَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-، إذْ كُنْتَ رَجُلًا مِنْ أَهْلِهِ فَقَالَ الْوَاثِقُ: لِي إِلَيْكَ حَاجَةٌ فَقَالَ الشَّيْخُ: إِنْ كَانَتْ مُمْكِنَةً فَعَلْتُ فَقَالَ الْوَاثِقُ: تُقِيمُ فِينَا فَيَنْتَفِعَ بِكَ فِتْيَانْنَا، فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، إِنَّ رَدَّكَ إِيَّايَ إِلَى الْمَوْضِعِ الَّذِي أَخْرَجَنِي مِنْهُ هَذَا الظَّالِمُ أَنْفَعُ لَكَ مِنْ مَقَامِي عَلَيْكَ، وَلَأَخْبِرُكَ بِمَا فِي ذَلِكَ: أَصِيرُ إِلَى أَهْلِي وَوَلَدِي وَأَكُفُ دُعَاءَهُمْ عَلَيْكَ، فَقَدْ خَلَّفْتُهُمْ عَلَى ذَلكَ، فَقَالَ لَهُ الْوَاثِقُ: فَتَقَبَّلْ منَّا صلَةً مَا تَسْتَعِينُ بِهَا عَلَى دَهْرِكَ فَقَالَ الشَّيْخُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لَا تَحِلُّ لِي، أَنَا عَنْهَا غَنيٌّ، وَذُو مرَّة سَويٍّ قَالَ: فَسَلْ حَاجَتَكَ قَالَ: أَو تَقْضيهَا يَا أَميرَ الْمُؤْمنينَ؟ قَالَ: نَعَمْ قَالَ: فَخَلِّ سَبِيلِي إِلَى الثَّغْرِ السَّاعَةَ، وَتَأْذَنْ لِي قَالَ: قَدْ أَذِنْتُ لَكَ،

<sup>(</sup>۱) فقال الواثق: نعم إن لم يتسع لنا من الإمساك عن هذه المقالة ما اتسع لرسول الله - صلى الله عليه وسلم- فلا وسع الله علينا. الإبانة الكبرى، ٢٧٠/٦.



فَسَلَّمَ الشَّيْخُ، وَخَرَجَ قَالَ صَالِحٌ: قَالَ الْمُهْتَدِي بِاللَّهِ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ: فَرَجَعْتُ عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ مُنْذُ ذَلِكَ الْيَوْمِ، وَأَظُنُ الْوَاثِقَ بِاللَّهِ كَانَ رَجَعَ عَنْهَا مِنْ ذَلِكَ عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ مُنْذُ ذَلِكَ الْيَوْمِ، وَأَظُنُ الْوَاثِقَ بِاللَّهِ كَانَ رَجَعَ عَنْهَا مِنْ ذَلِكَ الْوَقْتِ (۱).

قال ابن بطة: "بَابُ ذِكْرِ مُنَاظَرَةٍ هَذَا الشَّيْخِ بِحَصْرَةٍ الْوَاتِقِ نَقَلْتُهَا مِنْ كُتُبِ بَعْضِ شُيُوخِ بَلْدَتِنَا، وَكَتَبْتُهَا مِنْ أَصْلِ كِتَابِهِ، وَهِيَ أَتَمُّ مِنْ هَذِهِ وَأَشْبَعُ فِي حِجَاجِهَا، فَأَعَدْتُهَا لِمَوْضِعِ الزِّيَادَةِ: قَالَ الشَّيْخُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ رَأَيْتُ فِي كُتُبِ بَعْضِ شُيُوخِنَا بِخَطِّهِ: ... ثُمَّ قَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ الْكَلِمَةُ الَّتِي يُكَوِّنُ اللَّهُ تَعَالَى بِهَا الْأَشْيَاءَ مِنْ أَيِّ شَيْءِ خَلَقَهَا؟ فَسَكَتَ أَحْمَدُ، فَقَالَ الشَّيْخُ: ثَلَاثٌ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، ثُمَّ قَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ أَخْبِرْنِي حَيْثُ كَانَ اللَّهُ فِي وحْدَانبَّتِه قَبْلَ أَنْ بَخْلُقَ الْخَلْقَ كَانَ تَامًّا أَوْ نَاقَصًا؟ قَالَ: بَلْ تَامًّا. قَالَ: فَكَبْفَ يَكُونُ تَامًّا مَنْ لَا كَلَامَ لَهُ، فَسَكَتَ أَحْمَدُ. فَقَالَ: أَرْبَعٌ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ. قَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ أَكَانَ اللَّهُ عَالِمًا تَامَّ الْعِلْمِ، أَمْ كَانَ جَاهِلًا؟ فَسَكَتَ أَحْمَدُ: فَقَالَ: خَمْسٌ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، ثُمَّ قَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ، قَوْلُهُ: ﴿**وَلَكِنْ حَقَّ** الْقَوْلُ مِنْى ﴾ [السجدة: ١٣] الْكَلِمَةُ مِنْهُ أَمْ خَلَقَهَا مِنْ غَيْرِه؟ "فَأَمْسَكَ أَحْمَدُ، فَقَالَ: سِتٌّ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمنِينِ "وَذَكَرَ مِنَ الْقِصَّةِ فِي الْقَيْدِ وَغَيْرِهَا شَبِيهًا بِمَا مَضَى فِي الْخَبَرِ الْأَوَّلِ وَزَادَ فِيهِ" قَالَ الْوَاثِقُ: يَا شَيْخُ زِدْ أَحْمَدَ مِنْ هَذِهِ الْحُجَج لَعَلَّهُ يَرْجِعُ عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ. قَالَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْكُمْ نَزَلَ الْعِلْمُ، وَمنْكُمُ اقْتَبَسْنَاهُ. ثُمَّ قَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ قَدْ عَلِمْنَا وَعَلِمْتَ أَنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٦٧]، أَلَيْسَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ : فَهَلْ تَقْدِرُ أَنْ تَقُولَ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>١) الآجري: الشريعة، ١/٥٤٠، وما بعدها.



وَسَلَّمَ بَلَّغَنَا هَذَا الَّذِي تَدْعُونَا إِلَيْهِ؟ أَمْ هَذِهِ الْمَقَالَةُ فِي كِتَابِ اللَّهِ أَوْ سُنَّةِ نَبِيّهِ حَتَّى نُتَابِعَكَ عَلَيْهَا، وَإِنْ قُلْتَ: إِنَّهُ لَمْ يُبَلِّغْنَا، فَقَدْ نَسَبْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى التَّقْصِيرِ فِي أَمْرِ اللَّهِ، وَأَنَّهُ كَتَمَ أَمْرًا أَمْرَهُ اللَّهُ إِبْلَاعَنَا إِيّاهُ، عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى التَّقْصِيرِ فِي أَمْرِ اللَّهِ، وَأَنَّهُ كَتَمَ أَمْرًا أَمْرَهُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿يَا فَسَكَتَ أَحْمَدُ فَقُولُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿يَا أَمْ وَأَنَّهُ كَتَمَ أَمْرًا أَمْرَهُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿يَا مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴿ [طه: ١٤]، أَفَيَجُورُ أَنْ يَكُونَ مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴿ [طه: ١٤]، أَفَيَجُورُ أَنْ يَكُونَ مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴾ [طه: ١٤]، أَفَيَجُورُ أَنْ يَكُونَ مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴾ [طه: ١٤]، أَفَيَجُورُ أَنْ يَكُونَ مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴿ اللَّهُ عَلَى الْوَاثِقُ: يَا شَيْخُ سَلْنِي حَاجَةً قَالَ: حَاجَتِي أَنْ تَكُنَا أَنْ وَلَا اللَّهُ عَلَى الْوَاثِقُ : يَا شَيْخُ سَلْنِي حَاجَةً قَالَ: حَاجَتِي أَنْ تَرْدِي السَّاعَةَ إِلَى مَنْزِلِي النَّذِي الْقِرْدِي السَّاعَة إِلَى الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْوَاثِقُ ، وَلَمْ نَسْمَعُهُ يُنَاظِرُ فِي شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ الْقُولِ وَتَقَى مَات " (١).

# ٣- أطرافها:

تضمن الخطاب الحجاجي في المناظرة الخليفة الواثق بالله، والأذرمي، وأحمد بن أبى دؤاد وزير الخليفة وجليسه.

# أ- الخليفة الواثق بالله(ت٢٣٢هـ)

الواثق بالله هارون، أبو جعفر – وقيل: أبو القاسم – ابن المعتصم بن الرشيد. أمه أم ولد رومية، اسمها قراطيس (7)، "ولد ١٩٦ه، وولي الأمر بعهد من أبيه في سنة ٢٢٧ه، قال الخطيب: استولى أحمد بن أبي داود على الواثق، وحمله على التشدد في المحنة، والدعاء إلى خلق القرآن، وكان إذا رغب في قتل رجل أحضر جلساءه لمناظرته، وفي سنة إحدى وثلاثين قتل أحمد بن نصر الخزاعي الشهيد ظلما، وأمر بامتحان الأئمة، والمؤذنين

<sup>(</sup>٢) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر: تاريخ الخلفاء، تحقيق: حمدي الدمرداش، ط١، مكتبة نزار مصطفى، ١٤٢٥ه، ٢٤٨.



<sup>(</sup>١) ابن بَطَّة العكبري: الإبانة الكبرى، ٢٧٥/٦.

بخلق القرآن، واستفك من أسر الروم أربعة آلاف، وست مائة نفس، فقال ابن أبي دؤاد: من لم يقل: القرآن مخلوق فلا تفتكوه، وكانت خلافته خمس سنين، ونصفا مات بسامرا لست بقين من ذي الحجة سنة اثنتين وثلاثين، ومائتين وبايعوا بعده أخاه المتوكل، وأخبر المهتدي بالله: أن الواثق مات، وقد تاب عن القول بخلق القرآن"(۱).

# ب- أبو عبد الرحمن الأَذْرَمِي:

الإمام الحجّة، والمحدث؛ "أبو عبد الرحمن عَبْد اللّه بن محمد بن إسحاق الأَذْرَمِي"(٢)؛ بقصْر الهمزة وسكون الذال وفتح الراء، وليس الآذَرْمي "بمد الألف وفتح الذال المعجمة، وسكون الراء"(٦)، من أَذَنَة؛ وهي من مشاهير البلدان بساحل الشام عند طرسوس(٤)، أثنى عليه النسائي، فقال: "عبد الله بن محمد بن إسحاق الأذرمي ثقة"(٥)، وذكره ابن حبان في الثقات، وقال مسلمة في كتاب الصلة: لا بأس به (٦)، وسمع من أكابر العلماء؛ مثل:

<sup>(</sup>٦) العسقلاني، أحمد بن حجر: تهذيب التهذيب، الهند، دائرة المعارف النظامية، ١٣٢٦هـ، ٥/٦.



<sup>(</sup>۱) الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد: سير أعلام النبلاء، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وآخرون، ط۳، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ، ١٩٨٥م، ٨/ ٣٩٦: ٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) الجوزي، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن: المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط۱، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٢هـ، ١٩٩٢م، ١١/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) الحموي، ياقوت بن عبد الله: معجم البلدان، ط٣، دار صادر، بيروت، ١٩٩٥م، ١٣٢، بتصرف.

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير، أبو الحسن: اللباب في تهذيب الأنساب، بيروت، دار صادر، ٣٩/١، ٥٦. بتصرف.

<sup>(°)</sup> السمعاني، أبو سعد عبد الكريم محمد: الأنساب، تحقيق: عبد الرحمن بن يحيى وغيره، ط١، حيدر آباد، مجلس دائرة المعارف العثمانية، ١٣٨٢هـ، ١٩٦٢م، ٧٣/١.

سفيان بن عيينة، وغُنْدَر، هُشَيْم بنِ بَشِيْر، وإسماعيل بن عُلَيَّة وغيرهم، وروى عنه أبو حاتم الرازي، وقال: كَانَ ثقة، وأبو داود السجستاني وابنه، وغيرهم. وقد كَانَ الواثق استحضر رجلا من أهل أدنة للمحنة، فناظر ابن أبي دؤاد بحضرته، فظهر على ابن أبي دؤاد، فيقال: إنه هَذَا الرجل(۱)، وذهب إلى ذلك الشيرازي، فقال: هذا الأذني هو أبو عبد الرحمن عبد الله بن محمد بن إسحاق الأذرمي(٢). بلغت مناظرته لابن أبي دؤاد في بدعة القول بخلق القرآن مبلغا عظيما من الشهرة عند العلماء، فبها انكشفت المحنة، وتاب من تاب، وسقط ابن أبي دؤاد من عين الواثق، فضاق قدره بعدما كان ذا منزلة رفيعة وشبهة من الواثق منيعة، ومع عظيم قدره لم يحظ تاريخ وفاة الأذرمي بعناية بعض من ترجموا له في الكتب الستة والوفيات.

# ج- أحمد بن أبى دؤاد (ت ٢٤٠هـ):

قال الذهبي: القاضي الكبير، أبو عبد الله أحمد بن فرج بن حريز الإيادي، البصري، ثم البغدادي، الجهمي، عدو أحمد بن حنبل؛ كان داعية إلى خلق القرآن، له كرم وسخاء، وأدب وافر ومكارم، ولد سنة ستين ومائة بالبصرة (٦)، وكان مقدما، مسموع الكلمة عند المأمون، ثم المعتصم، ثم الواثق، ثم المتوكل، فكان المعتصم من أكثرهم تقريبا له، "قال الحسين بن الضحاك الشاعر لبعض المتكلمين: ابن أبي دؤاد عندنا لا يعرف اللغة، وعندكم لا يحسن الكلام، وعند الفقهاء لا يعرف الفقه، وهو عند المعتصم يعرف هذا كله، وقال بعضهم: "ما رأيت قط أطوع لأحد من المعتصم لابن أبي دؤاد، وكان يسأل الشيء فيمتنع منه، ثم يدخل ابن أبي دؤاد فيكلمه في أهل الثغور، وفي الحرمين، وفي أقاصي أهل المشرق والمغرب،

<sup>(</sup>۳) نفسه، ۱۱/۹۲۱.



<sup>(</sup>١) ابن الجوزي: المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، ١١/ ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) الذهبي: سير أعلام النبلاء، ١١/ ٣١٦.

فيجيبه إلى كل ما يريد، وكان أعظم ما يريده هو محبة المحنة التي أسقطه الله بها على أيدي العلماء حتى هلك، ولولا ما وضع به نفسه من محبة المحنة لاجتمعت الألسن عَلَيْهِ، ولم يضف إلي كرمه كرم أحد (۱)، واشتهر بحمل السلطان على امتحان الناس بخلق القرآن (۲)، حتى ولي المتوكل؛ "فأظهر الله عز وجل به السنة، ومحا البدع، وكشف تلك الغمة "(۱)، وفلج ابن أبي دؤاد في أيام المتوكل؛ وعزل، وصودر، وأخذ منه مال جزيل، وتوفي سنة أربعين ومائتين عن ثمانين سنة (٤). وقد هجاه أبو الحجاج الأعرابي، فقال: [الوافر]

نَكَسْتَ الدِّينَ يَا ابْنَ أَبِي دَوَادِ \*\* فَأَصْبَحَ مَنْ أَطَاعَكَ فِي ارْتِدَادِ رَعَمْتَ كَلَامَ رَبَّكَ مِنْ مَعَادِ؟ وَعَمْتَ كَلَامَ رَبَّكَ مِنْ مَعَادِ؟ كَانَ خَلْقًا \*\* أَمَا لَكَ عِنْد رَبَّكَ مِنْ مَعَادِ؟ كَانَ خَلْقًا \*\* وَأَنْزَلَ لُهُ عَلَى خَيْرِ الْعِبَادِ كَمَنْ أَمْسَى بِبَابِكَ مُسْتَضِيفًا \*\* كَمَنْ حَلَّ الْفَلَاةَ بِعَيْرِ زَادِ لَقَدْ أَطْرِفْتَ يَا ابْنَ أَبِي دَوَاد \*\* بقَوْلِكَ إِنَّنِي رَجُلِّ إِيادِي (٥) لَقَدْ أَطْرِفْتَ يَا ابْنَ أَبِي دَوَاد \*\*

قال: زعمت كلام ربك كان خلقا، ومعلوم أن الزعم على غير بينة، ولذا أردفه بالرد عليه، فقال: كلام اللَّه أنزله بعلم على خير العباد، وجعل المحتج بزعم ابن أبي دؤاد يهلك كمن أقام بصحراء لا زاد فيها. وهذا قريب من قول الشاعر:



<sup>(</sup>۱) بامخرمة، أبو محمد الطيب بن عبد الله: قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر، عُني به: بو جمعة مكري، خالد زواري، ط۱، دار المنهاج، جدة، ۲۲۸ هه، ۲۰۰۸م، ۲/۲۰۰۸.

<sup>(</sup>۲) الخطيب البغدادي: أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت: تاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ۱٤۲۲هـ، ۲۳۳م، ۲۳۳.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزي: مناقب الإمام أحمد، ٤٨٢.

<sup>(</sup>٤) على بامخرمة: قلادة النحر، ٥٠١/٢.

<sup>(</sup>٥) نفسه، ۲۳۳.

# المُسْتجيرُ بعمرو عِندَ كَربَتِهِ \*\* كالمُستَجير مِن الرَّمْضَاءِ بالنَّارِ

فالممتحن في كربة شديدة، والمتبع لابن أبي دؤاد في كربة أشد؛ كحال المستجير من الرمضاء بالنار. وقد امتدحه بعض الشعراء فقال:

رَسُولُ اللَّهِ وَالْخُلَفَاءُ مِنَّا \*\* وَمِنَّا أَحْمَدُ بْنُ أَبِي دُوَّادِ

فرد عليه آخر <sup>(١)</sup>: [الوافر]

فَقُلْ لِلْفَاخِرِينَ عَلَى نِسْزَارٍ \*\* وَهُمْ فِي الْأَرْضِ سَادَاتُ الْعِبَادِ رَسُولُ اللَّهِ وَالْخُلَفَاءُ مِنَّا \*\* وَنَبْرَأُ مِنْ دَعِيٍّ بَنِي إِيَادِ وَمَا مِنَّا إِيَادُ إِذْ أَقَرَتُ \*\* بِدَعْوَةٍ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي دُوَّادِ وَمَا مِنَّا إِيَادُ إِذْ أَقَرَتُ \*\* بِدَعْوَةٍ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي دُوَّادِ

## • إعادة تشكيل أطراف المناظرة:

مرت هذه المناظرة بمرحلتين في تشكيل أطراف الحوار الحجاجي على النحو التالي:

|                          |   | الاستهلال في المناظرة   |   |                  |  |
|--------------------------|---|-------------------------|---|------------------|--|
| أحمد بن أبي دؤاد         | ١ | الأذرمي (المناظِر)      | ١ | التشكيل الأول    |  |
| (المناظر).               | ۲ |                         |   | لأطراف المناظرة: |  |
| الخليفة الواثق بالله     |   |                         |   |                  |  |
| (المناظر).               |   |                         |   |                  |  |
| النص والختام في المناظرة |   |                         |   |                  |  |
| أحمد بن أبي              | ١ | الأذرمي (المناظِر).     | 1 | التشكيل الثاني   |  |
| دؤاد (المناظر).          |   | الخليفة الواثق          | ۲ | لأطراف المناظرة: |  |
|                          |   | باشـ(ا <b>لمناظِ</b> ر) |   |                  |  |

<sup>(</sup>۱) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر: البداية والنهاية، القاهرة، دار الفكر، ۱۹۸۲ه، ۱۹۸۱م، ۱۹۸۰م، ۳۱۹/۱۰.



يمثل الأذرمي الطرف الأول (المناظر)، وأحمد بن أبي دؤاد، والخليفة الواثق بالله الطرف الثاني (المناظر)، قال الخليفة: يَا شَيْخُ، نَاظِرِ ابْنَ أَبِي دُوَادٍ عَلَى مَا يُنَاظِرُكَ عَلَيْهِ، ثم استطاع الأذرمي أن يعيد تشكيل أطراف المناظرة مرة أخرى بوسيلتين: الأولى تهدف إلى جعل الخليفة الواثق حلقة مهمة في الإقرار الحجاجي بين الأذرمي وأحمد بن أبي دؤاد، حتى لا يحيد، فقال: إِنْ رَأَيْتَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْ تَحْفَظَ عَلَيَّ وَعَلَيْهِ مَا تَقُولُ، قَالَ: أَفْعَلُ. والثانية تهدف إلى طلب الاستشهاد به في عدد الإلزامات الحجاجية المرتبة، والثانية تهدف إلى طلب الاستشهاد به في عدد الإلزامات الحجاجية المرتبة، للمؤمنِينَ، اثتتان، فقالَ الْوَاثِق: وَاحِدةً... يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، ثلاث، فقال المُؤْمِنِينَ، التتان، فقالَ الْواثِق: التتان، فقالَ الواثق من طرف أحمد بن أبي دؤاد في التشكيل الأول إلى طرفه في التشكيل الثاني؛ ليكون ذلك عونا له على الإقناع في السياق الحواري للمناظرة، بل إن حجج الأذرمي قد دفعت الخليفة الواثق لطلب الاستزادة منها، فقال: يَا شَيْخُ زِدْ أَحْمَدَ مِنْ هَذِهِ الْحُجَجِ لَعَلَّهُ يَرْجِعُ عَنْ هَذِهِ الْمُوَالَة.

# رابعا: الوسائل البلاغية للحجاج في المناظرة:

لا يخلو الخطاب الحجاجي من الوسائل البلاغية التي تعضد من الإقناع والتسليم، بما يريد المخاطِب أن يصل به إلى قلوب المتلقين، وذلك لأن البلاغة لا تقتصر على مجرد وصول المعنى فحسب؛ وإنما تتجاوز ذلك إلى تمكينه في عقل السامع ونفسه إقناعا وإمتاعا، وقد اشتملت مناظرة الأذرمي لأحمد بن أبي دؤاد في بدعة القول بخلق القرآن على مجموعة من الوسائل البلاغية التي يمكن بيانها على النحو التالي:

# ١ - الاستهلال وأدواره الحجاجية في المناظرة:

تعد براعة الاستهلال من أهم الوسائل البلاغية في الحجاج؛ لأنها "أول ما يقرع السمع؛ فهي رائد ما بعدها إلى القلب، فإذا قبلتها النفس تحركت لقبول ما بعدها، وإن لم تقبلها كانت خليقة أن تنقبض عما بعدها"(۱)، وهي "أن يأتي الناظمُ أو الناثرُ في ابتداء كلامه ببيتٍ أو قرينةٍ تدلُّ على مراده في القصيدة أو الرسالة، أو معظم مراده (۱)، وقد أوجزه الكلاعي، فقال: "الإشارة في الصدور إلى الغرض المذكور (۱). ويختلف الاستهلال الحجاجي للمناظرات عن الاستهلالات الأخرى في النص الأدبي في أنه يجنح إلى الإفحام النفسي قبل الولوج في الججاج اللفظي، فيكون الأول عونا على تحقق الثاني، ومن ثم يشكل مقدمة رئيسة في إلجام الخصم الحجة في المناظرات، فهو "أحد المكونات الممكنة للخطاب الإقناعي في عالم السرد"(۱)، وقد استهل الشيخ الأذرمي مناظرته في بدعة القول بخلق عالم السرد"(۱)، فبنى ترتيبه التهكمي الكلمات على التلازم العقلي، حيث يلزم المُناظرة) (۱)، فبنى ترتيبه التهكمي للكلمات على التلازم العقلي، حيث يلزم من قلة الشيء أن يضيق، ويلزم من ضيقه ضعفه؛ وعليه؛ فابن أبي دؤاد مودء؛

<sup>(</sup>٥) الآجُرِّيُّ: الشريعة، ١/١٥٥.



<sup>(</sup>١) القرطاجني، حازم بن محمد بن حسن: منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تحقيق: محمد الحبيب بن الخوجة، تونس، الدار العربية للكتاب، ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) الحلبي: حسن التوسل، ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) الكلاعي، أبو القاسم محمد بن عبد الغفور: إحكام صنعة الكلام، تحقيق: محمد رضوان الداية، بيروت، دار الثقافة، ١٩٦٦م، ٢٧،٧٧.

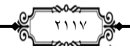
<sup>(</sup>٤) سعودي، نواري: الاستهلال وأدواره الحجاجية في الخطاب السردي مقاربة تداولية في نماذج من نوادر الجاحظ، حولية كلية اللغة العربية بجرجا، مج ٢٤، ع ٢، فبراير، ٢٠٠٠م، نقلا عن: البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ٢٧١.

فالذم لابن أبي دؤاد، والمدح للشيخ الأذرمي بمفهوم المخالفة؛ لأن الضد يستدعي ضده في المقابلة السياقية بين طرفي الخطاب على النحو التالي:

| <u>الأذرمي</u>     | المناظرة    | <u>ابن أبي دواد</u> |
|--------------------|-------------|---------------------|
| يزيد(علما)         | مقدمة(١)    | يقل(علما)           |
| يتسع(أفقا)         | مقدمة(٢)    | يضيق(أفقا)          |
| يقوى(حجة)          | مقدمة(٣)    | يضعف(حجة)           |
| ینتصر (نتیجة کبری) | <u>ن(۱)</u> | یُغْلب(نتیجة کبری)  |

وبهذا الاستهلال التقابلي الكامن وراء حواشي الجملة الخبرية يهيئ الأذرمي المتلقين لاستحضار ضعف حجة الخصم قبل الولوج في الخطاب الحجاجي، فإذا عجز الخصم عن الحجة في سياق المناظرة، وقع الانسجام بين تلك التهيئة وما يريد المبدع أن يقرره في نفس المتلقي من الحق. وقد أدرك الواثق مكنون هذا الاستهلال التقابلي بين طرفي المناظرة فاستنكره؛ وعَادَ مَكَانَ الرَّأْفَةِ لَـهُ- أي للأذرمي- غَضَبًا عَلَيْهِ، واتخذ من الجملة الإنشائية على جهة الاحتجاج سندا في الرد عليه؛ فقالَ الواثق: (أَبُو عَبْدِ اللَّهِ بْنُ أَبِي دُوَّادٍ يَصْبُو، وَيَقِلُ، وَيَصْعُفُ عَنْ مُنَاظَرَتِكَ أَنْتَ؟!) والتقدير: أأبو عَبْدِ اللَّهِ بْن أَبِي دُوَّادٍ يَصْبُو وَيَقِلُ وَيَضْعُفُ عَنْ مُنَاظَرَتِكَ أَنْتَ؟! فقدَّم كُنْيته، وهي (أبو عبد الله...)، لبيان منزلة ابن أبي دواد، وعبَّر عن الشيخ الأذرمي بضمير المخاطب (أنت) للانتقاص من قدره، ووظف الاستفهام الاستفهام الستناري في إعادة ترتيب الاستهلال التقابلي من جديد على النحو التالي:

| أحمد بن أبي دوا <u>د</u> | المناظرة  | <u>الأذرمي</u>     |
|--------------------------|-----------|--------------------|
| يزيد(علما)               | مقدمة(١)  | يصبو/يقل(علما)     |
| يتسع(أفقا)               | مقدمة(٢)  | يضيق(أفقا)         |
| يق <i>وى</i> (حجة)       | مقدمة (٣) | يضعف(حجة)          |
| ينتصر (نتيجة كبرى)       | ن(۱)      | يُغْلب(نتيجة كبرى) |



وبالتأمل يظهر أننا أمام نتيجتين متضادتين: (نصرة الأذرمي لضعف حجة ابن أبي دؤاد، أو نصرة ابن أبي دؤاد لضعف حجة الأذرمي)، ومن ثم تسعى المناظرة لإثبات إحدى النتيجتين، ويتضح أن للأذرمي مع الواثق بالله في الاستهلال حالتين: الأولى؛ حالة التوقير والتقريب قبل التلفظ: عند دخوله عليه مقيدا؛ كما يلى:

والثانية: (حالة الغضب عليه بعد التلفظ في الاستهلال)، ويمكن بيانها على النحو التالى:

الشيخ الأذرمي الحوار الخليفة الواثق البنُ أَبِي دُوَّادٍ يَقِلُّ وَيَضِيقُ، الْبُي دُوَّادٍ: اللَّهِ بْنُ أَبِي دُوَّادٍ: اللَّهِ بْنُ أَبِي دُوَّادٍ: ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ: وَيَقِلُّ، وَيَضِعْفُ عَنْ وَيَضِعْفُ عَنْ الْمُنَاظَرَةِ. مَنَاظَرَتِكَ أَنْتَ؟! مُنَاظَرَتِكَ أَنْتَ؟! (جملة خبرية)

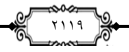
البنية الحجاجية لاستهلال الأذرمي بنية خبرية تهكمية، والبنية الحجاجية لرد الواثق بنية إنشائية (تهكمية)، وفي البنية الخبرية تقرير لكذب ابن أبي دؤاد في نفس الشيخ، يعزز من تقريرها في نفوس المتلقين بتتابع الحجج الواردة في المناظرة، وفي البنية الإنشائية تهكم، وتكذيب من الواثق للشيخ الأذرمي، يستلزم أن طلب الإذن في المناظرة للتعجيل بالإقناع؛ ولذا قال: (هَوِّنْ عَلَيْكَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مَا بِكَ، وَائذَنْ لِي فِي مُنَاظَرَةٍهِ؛ فَقَالَ الْوَاثِقُ: مَا دَعَوْتُكَ إِلَّا لِلْمُنَاظَرَةٍ)؛ فلم تعد المناظرة تحديا بين الأذرمي وابن أبي دؤاد فحسب؛ وإنما صارت تحديا بينه وبين الواثق أيضا، وهذا أهم في



نصرة حجته وتقرير مذهبه؛ لما للخليفة من القدرة على نشرها بين الناس متى زالت عنه شبه الخصم. وهذا من الاستدراج البلاغي البديع، قال ابن الأثير: "يقال: استدرج فلان فلانا إذا توصل إلى حصول مقصوده من غير أن يشعره من أول وهلة. والمراد بذلك الملاطفة في الخطاب، ولزوم الأدب في الكلام مع المخاطب بحيث لا تنفر نفسه قبل حصول المقصود منه"(۱)، وقال التنوخي: "ومن البيان الاستدراج، وهو استمالة المخاطب بما يؤثره ويأنس إليه أو ما يخوّفه ويرعبه قبل أن يفاجئه المخاطب بما يطلب منه. وهذا باب واسع، وهو أن يقدم المخاطب ما يعلم أنّه يؤثر في نفس المخاطب من ترغيب، وترهيب، وإطماع وتزهيد"(۱)، وفي القصر بالنفي والاستثناء الوارد في قوله: (مَا دَعَوْتُكَ إِلّا لِلْمُنَاظَرة)، بيان لمنزلة بدعة القول بخلق القرآن في النفوس، مع تأكيد الواثق لما يجهله المخاطب وينكره من أمر المناظرة، فتلطف الشيخ بقوله للواثق: هَوِّنْ عَلَيْكَ يَا أُمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مَا يَكِ، وَاثُذَنْ لِي فِي مُنَاظَرَتِه، وأجابه الواثق بقوله: مَا دَعَوْتُكَ إِلّا لِلْمُنَاظَرَةِ؛ الشيخ الأذرمي والانتصار لمذهب ابن أبي دؤاد.

ومما يدل على جودة الاستهلال في المناظرة أنها اشتملت على موضوعها في صدرها؛ فكان صدرها دالا على انتهائها، وانتهاؤها مجيبا عن صدرها ومقررا له، ومن ذلك قول الشيخ: (يا أَحْمَدُ بْنُ أَبِي دُوَّادٍ، إِلَى مَا

<sup>(</sup>٢) النتوخي، زين الدين محمد: الأقصى القريب في علم البيان، ط١، مصر، مطبعة السعادة، ١٣٢٧هـ، ١٠٣٠.



<sup>(</sup>۱) ابن الأثير، نجم الدين أحمد بن إسماعيل: جوهر الكنز تلخيص كنز البراعة في أدوات ذوي البراعة، تحقيق: محمد زغلول سلام، الأسكندرية، منشأة المعارف، ٩٠٠٩م، ١٥٦.

دَعَوْتَ النَّاسَ وَدَعَوْتَنِي إِلَيْهِ؟ فَقَالَ: إِلَى أَنْ تَقُولَ: الْقُرْآنُ مَخْلُوقٌ؛ لِأَنَّ كُلَّ شَيْءِ دُونَ اللَّهِ مَخْلُوقٌ). وبذلك يتبين حسن الافتتاح، لعدة أمور:

الأول: تصريح ابن أبي دؤاد بمقالته، والاحتجاج لها احتجاجا تعليليلا.

الثانية: نقض الأذرمي لهذه المقالة بعدم التلفظ بها؛ فيكون اللسان موافقا للجنان في التنزيه عن القول بخلق القرآن.

الثالث: التلطف والاستدراج في التخلص من المقدمة إلى الحجج الواردة في المناظرة.

الرابع: التعجيل بالنتيجة في الاستهلال قبل الولوج في الحجج بالكشف والبيان.

## ٢ - حجاجية تقديم النتيجة على المقدمات:

من وسائل الإقناع الحجاجي أن يشتمل الاستهلال على تقديم النتيجة في المناظرة، قال الشيباني: "وليكن في صدور كتابك دليلٌ على مرادك، وافتتاح كلامك برهان شاهد على مقصدك، حيثما جريت فيه من فنون العلم، ونزعت نحوه من مذاهب الخُطَب والبلاغات؛ فإن ذلك أجزل لمعناك، وأحسن لاتساق كلامك"(۱)، ومن ذلك قول الأذرمي: ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ يَقِلُ، وَيَضِيقُ، وَيَضْعُفُ عَن الْمُنَاظَرَة، وهذا يستلزم أمرين:

الأول: أنه ألزم نفسه بإثبات أن ابْنَ أَبِي دُوَّادٍ يَقِلُّ، وَيَضِيقُ، وَيَضْعُفُ عَن الْمُنَاظَرَة.

والثاني: إلزام الواثق له بالإثبات، والمرء إذا ألزم نفسه بشيء صار حجة له أو عليه، وإذا ألزمه ولى أمره بما ألزم به نفسه، فإما أن يلتزم إثباته

<sup>(</sup>۱) الشيباني، إبراهيم بن محمد: الرسالة العذراء في موازين البلاغة وأدوات الكتابة، تحقيق: يوسف محمد فتحي، القاهرة، دار الطلائع، ۲۰۰۵م، ٤٨.



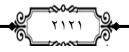
وإما لا، فإن التزمه فقد استحق النصرة على خصمه، وإن لم يلتزمه؛ فقد استحق الهزيمة والعقوبة. وقد دل عَجُز المناظرة على أنه التزمه، حيث قال: (يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، قَدْ قَدَّمْتُ لَكَ الْقُوْلَ أَنَّ أَحْمَدَ يَصْبُو وَيَقِلُ وَيَصْعُفُ عَنِ الْمُثَاظَرَة).

وقد استهل الشيخ الأذرمي السؤال بتحديد المسئول (المخاطَب)؛ أي الطرف الثاني في الخطاب الحجاجي؛ فقال: يا أحمد ابن أبي دؤاد، ثم الولوج مباشرة إلى الإيجاز في السؤال - إلى مَا دَعَوْتَ النَّاسَ وَدَعَوْتَتِي إلَيْهِ؟ الولوج مباشرة إلى الإيجاز في السؤال - إلى مَا دَعَوْتَ النَّاسَ وَدَعَوْتَتِي إلَيْهِ؟ فقدًم العام(الناس) على الخاص (نفسه)؛ للاهتمام ولأن المناظرة بينه وبين ابن أبي دؤاد، ولم يقل في البواب: إلى أن يقول الناس...، وتقول... على وفق ما ورد في السؤال؛ وإنما قال: (إلَّ مَ أَنْ تَقُولَ: الْقُرْآنُ مَخْلُوقٌ؛ لأِنَّ كُلَّ شَعِعُ دُونَ اللَّهِ مَخْلُوقٌ)؛ فاستغنى بذكره عن الناس في الجواب؛ خشية أن يتبعه الناس، حيث يلزم من قول الشيخ اتباع الناس له، قال سيبويه: "واعلم أن العرب قد تستغني بالشيء عن الشيء، حتى يصير المستغنى عنه مسقطا من كلامهم البتة"(۱)، ثم حدد المطلوب وصرح به، فقال: (أَنْ تَقُولَ: الْقُرْآنُ مَخْلُوقٌ)، فاشتملت واستدل على ذلك بقوله: (لِأَنَّ كُلَّ شَعِعُ دُونَ اللَّهِ مَخْلُوقٌ)، فاشتملت الحجة التعليلية (ح٢) غلم يذكرها للتعجيل الحجة التعليلية (ح٢) على إيجاز بحذف الحجة (ح٢) فلم يذكرها للتعجيل بالنتيجة؛ كما يلى:

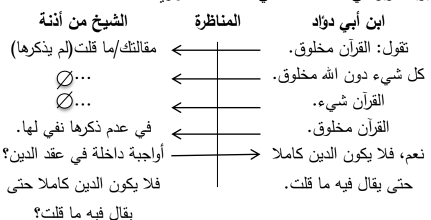
| كل شيء دون الله مخلوق             | ٦٢         |
|-----------------------------------|------------|
| القرآن شيء $igtriangledown^{(7)}$ | ح۲         |
| قال ابن أبي دؤاد: القرآن مخلوق    | <u>ن ۱</u> |

<sup>(</sup>۱) سيبويه: عمرو بن عثمان بن قنبر: الكتاب، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، القاهرة، مكتبة الخانجي، ۱۲۱/۳، مهمد ۱۲۱/۳.

<sup>(</sup>٢) تشير هذه العلامة إلى أن الحجة الثانية في الخطاب الحجاجي محذوفة، وقد أسقطها المتكلم ثقة في علم المتلقي بها مع التعجيل بالنتيجة التي يريد نقلها.



ولما جرت العادة بالحيدة من الخصم في المناظرات، استازم الأمر أن يقع الاستشهاد على ما يقول بمن هو أقوى منه لرده، فقال الشيخ الأذرمي: (إِنْ رَأَيْتَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْ تَحْفَظَ عَلَيَّ وَعَلَيْهِ مَا نَقُولُ، قَالَ: أَفْعَلُ. قَالَ الشَّيْخُ: أَخْبِرْنِي يَا أَحْمَدُ عَنْ مَقَالَتِكَ هَذِهِ، أَوَاجِبَةٌ دَاخِلَةٌ فِي عَقْدِ الدِّينِ، الشَّيْخُ: أَخْبِرْنِي يَا أَحْمَدُ عَنْ مَقَالَتِكَ هَذِهِ، أَوَاجِبَةٌ دَاخِلَةٌ فِي عَقْدِ الدِّينِ، فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ مَا قُلْتَ؟ قَالَ: نَعَمْ). فقدم طلب الحفظ على ابن أبي دؤاد؛ لتوجيه المخاطب إلى أهمية ما يريد تقريره في البناء الحجاجي للخطاب الحواري:



يُبِن البناء الحواري عن تقرير كل منهما لما يعتقد في مستهل المناظرة، فيصرح ابن أبي دؤاد بعقيدته في القرآن، فيقول: القرآن مخلوق، ويعجِّل بالاستدلال عليه، ويصرح الشيخ الأذرمي بعقيدته في أن القرآن غير مخلوق، ويتدرج في الاستدلال على ذلك، والاستدراج من "مخادعات الأقوال التي تقوم مقام مخادعات الأفعال. والكلام فيه وإن تضمن بلاغة، فليس الغرض ههنا ذكر بلاغته فقط، بل الغرض ذكر ما تضمنه من النكت الدقيقة في استدراج الخصم إلى الإذعان والتسليم"(۱)، ومن ثم فالبناء

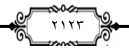
<sup>(</sup>۱) ابن الأثير، نصر الله بن محمد: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، بيروت، المكتبة العصرية، ۲۲۰هـ، ۲/ ۲۶.



الحجاجي الحوار بينهما على نحو مختلف. أضف إلى ذلك أن من آليات حسم العناد أن الشيخ الأذرمي أخرج الكلام مخرج الشك في السؤال؛ وهو يعلم الجواب" وإخراج الكلام مخرج الشك ...؛ لضرب من المسامحة وحسم العناد، ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَى هُدى أَوْ فِي ضَللٍ مُبِينٍ ﴿(۱)؛ ومن ذلك قول الأذرمي: أَوَاجِبَةٌ دَاخِلَةٌ فِي عَقْدِ الدّينِ، فَلَا يَكُونُ الدّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ مَا قُلْتَ؟ قَالَ: نَعَمْ. فليس السؤال لعدم علم المتكلم بالجواب؛ وإنما للاستدراج في تشكيك الخصم في نفسه.

# ٣- بلاغة الإلزامات الحجاجية في المناظرة:

<sup>(</sup>٣) الطوفي، سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم: الإكسير في علم التفسير، بتحقيق: عبد القادر حسين، القاهرة، مكتبة الآداب، ١٩٧٧م، ٢٩١.



<sup>(</sup>۱) الزركشي، محمد بن بهادر بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، بيروت، دار المعرفة، ١٣٩١هـ، ٣٠/٣.

<sup>(</sup>٢) التهانوي، كشاف إصلاحات الفنون، تحقيق رفيق العجم، وعلي دحروج، مكتبة لبنان، ط١، ١٩٩٦م، ١٣٢/١.

أو لا يصرح بها رغبة في الإيجاز؛ لسهولة استنباطها من سياق الكلام، ومن الإلزامات الحجاجية في المناظرة قول الأذرمي: (أَوَاجِبَةُ دَاخِلَةٌ فِي عَقْدِ الدِّين، فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ مَا قُلْتَ؟ قَالَ: نَعَمْ). والمعنى: أقولتك وَاجبَةٌ دَاخلَةٌ في عَقْد الدِّينِ أم لا؟ فإن قال: لا. قبل له: فعلام حمل الناس على ما لا يكون وإجبا في عقد الدين؟ وإن قال: نعم، قيل: أيكون الدين كاملا حتى يقال فيه ما قلت؟ فإن قال: لا؛ فقد أبطل وجوب دخولها في عقد الدين، وإن قال: نعم. قيل له: هَلْ سَتَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَيْئًا مِمَّا أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ فِي دِينِهِ؟ فإن قال: نعم؛ فقد طعن في أمانة التبليغ التي أمر الله بها نبيه، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسِنُولُ بِلِّغْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾، وإن قال: لا، ولابد؛ قيل له: إذن ما ستر رسول الله شيئا مما أمر الله به، وأنت تقول بأن مقالتك داخلة في عقد الدين، ويلزم من ذلك أن يقال: أَعَلِمَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْ جَهِلَهَا؟ ولن يخلو جوابه من أن يقول: علمها؛ فيقال له: ما الدليل؟! وفي أي موضع؟! وهل دعا الأمة إليها؟ فإن لم يأت بالبرهان، قيل له: علمه وكتمه فلم يبينه، وفي الكتمان اتهام للنبي بعدم النصح، وفي عدم الإبانة اتهام للنبي بعدم الفصاحة والبلاغة. أو يقول: ما علمها، وحينئذ يقال له: شيء من دين الله لم يعلمه النبي صلى الله عليه وسلم أفتعلمه أنت؟! وقد اتسمت هذه الإلزامات الحجاجية بحسن الترتيب والإيجاز، حيث عبر عن الكثير من الإلزامات بثلاث قضايا كبرى تنم عن تبحر في العلم ودقة في المسلك الحجاجي على النحو التالي:

ترتيب الإلزامات الحجاجية الموجزة

| ابن أبي دؤاد           | الحجج | الشيخ الأذني                   | المناظرة |
|------------------------|-------|--------------------------------|----------|
| قال: نعم               | ح (۱) | أواجبة داخلة في عقد الدين؟ فلا | م(۱):    |
|                        |       | يكون الدين كاملا حتى يقال فيه  |          |
| قال: لا                | ح (۲) | هل ستر رسول الله صلى الله      | م(۲):    |
|                        |       | عليه وسلم شيئا مما أمر الله    |          |
| لا (استنباط)           | ح (۳) | هل دعا رسول الله صلى الله      |          |
|                        |       | عليه وسلم الأمة إلى مقالتك     | م(۳):    |
| ن ١: فسكت ابن أبي دؤاد |       |                                |          |

يشير ترتيب الحجج إلى أن الشيخ الأذرمي قد ترك التعليق على جواب ابن أبي دؤاد عن الحجة (١)، والثانية (٢)، والثانثة (٣)؛ للمجاراة، قال السيوطي: "مجاراة الخصم؛ ليعثر بأن يسلّم بعض مقدّماته، حيث يراد تبكيته وإلزامه"(١)، وقد رتب الحجة الثانية على الأولى؛ لأنه لما ذكر كمال الدين ناسبه أن يتبعه بالسؤال عن أمانة التبليغ في الحجة الثانية، ثم استدعى الجواب بنفي ستر شيء مما أمر الله به، فأثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم قد بلغ ما أُنزِل إليه من ربه، وهذا يستلزم أن النبي لم يقل بخلق القرآن، ومن ثم يلزم الإقرار بأن النبي – صلى الله عليه وسلم لم يدع الأمة إلى القول بخلق القرآن. وهذا يفضي إلى النتيجة الكبرى؛ وهي شيء لم يقله النبي، ولم يدع الأمة إليه أفتقوله أنت وتدعوها إليه؟!

<sup>(</sup>۱) جلال الدين السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر: الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٣٩٤هـ، ١٣٩٤م، ٢٦/٤.



وهذا على الإلزام العقلي المرتب للحجج، فمن أبرز التقنيات الحجاجية التي يوظفها المناظر في الإذعان والتسليم ترتيب الحجج "فالترتيب هو نفسه حجة (۱)، ومراعاة إحكام التنقل من جزء إلى آخر، فكلما كانت الحجة مرتبة في أجزائها، منسقة محكمة التنسيق، كانت أدعى لقبول المتلقي أو لإذعانه بها، بل إنه لا قوة لها ولا أثر ولا قدرة على الإقناع، إذا لم تكن مرتبة ومنسقة تنسيقًا حكيمًا يحقق الإقناع في نفس المتلقي، والمقدمة شأنها شأن أي نص خطابي تتضمن مجموعة من الأجزاء التي يترتب بعضها على بعض ترتيبًا يُعطَى به المؤلَّف حُجِّية التأليف التي بها يقتنع المتلقي وبأهمية الكتاب، وحتمية موضوعه (۱).

وهذه الإلزامات بما اشتمات عليه من بلاغة الإيجاز، وحسن الترتيب، وجودة الربط الانتقالي تدفع الخصم إلى أن يكون أسيرا للسكوت، فإن قال قائل: لماذا قال الشيخ الأذرمي لابن أبي دؤاد: تكلم، قلنا: إن إلجام الخصم بالحجة أقوى من أن يجري ماء الكلام في فمه فينطق، ومن ثم كان الجواب أن سكت ابن أبي دؤاد سكوت عجز لا سكوت تسليم؛ ونظرا لتتبع الأذرمي لما اشترطه من الحفظ عليهما، ولأن التحدي على العموم كما ذكرنا سلفا، فقد التفت الشيخ إلى الواثق، فقال: يا أمير المؤمنين، واحدة. قال الواثق: واحدة؛ أي: واحدة للشيخ في إلجام ابن أبي دؤاد والواثق الحجة. ومن أنواع الإلزامات وفنون الإفحامات عند الأذرمي التجاء الخصم إلى جواب المحتج عليه.

<sup>(</sup>٢) رضوان، ياسر عبد الحسيب: الروابط الحجاجية في الخطاب المقدماتي: غريب الحديث للخطابي نموذجًا، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة، مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية، ع٢٩، مايو ٢٠٠١م، ٢٣.



<sup>(</sup>۱) أوليفيي روبول: مدخل إلى الخطابة، ترجمة: رضوان العصبة، مراجعة: حسان الباهي، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء ۲۰۱۷م، ۸۸.

#### ٤ - الإلجاء إلى الجواب المعين:

أن يضمن الخصم حجته ما يجعل المتلقي أسيرا لأن يقول ما يرغب فيه، أو بعبارة أخرى أن يحمل المتكلم المخاطب على أن يرد على نفسه، "ولكل كلام يرد فيه على المعترض عليه جواب مدخول، إذا دخله الخصم به التجأ إلى تصحيح الجواب"(۱)، ولذا فالإلجاء من الوسائل البلاغية التي تعطي المبدع(المتكلم) الحرية في تشكيل الجواب كيفما شاء، ومن ذلك احتجاج الشيخ الأذرمي على قول ابن أبي دؤاد: القرآن مخلوق؛ لأن كل شيء دون الله مخلوق.

## (حجة ابن أبى دؤاد)

ح(١): | كل شيء دون الله مخلوق.

ح(٢): القرآن شيء 🔘

ن(١): ابن أبي دؤاد: القرآن مخلوق.

<sup>(</sup>١) المصري: ابن أبي الإصبع: بديع القرآن، تحقيق: حفني شرف، القاهرة، دار نهضة مصر، ٢٢٦.



فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهُرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ [النور / ٤٥]، وقال الله في الجان: ﴿ وَخَلَقَ الْجَانَ مِنْ مَارِحٍ مِنْ نَارٍ ﴾ [الرحمن: ١٥]، فما الدليل على الشيء الذي خلقت منه الكلمة التي كون الله منها الأشياء ؟! وإن لم يعلمها سكت، قال الأذرمي: فَسَكَتَ أَحْمَدُ. وهذا السؤال الحجاجي يشير إلى عدم إثبات أحمد بن أبي دؤاد صفة الكلام لله، لأنه يلزم من الزعم بخلق القرآن عدم إثبات صفة الكلام لله، ويمكن بيان ذلك على النحو التالي:

(ح١) ابن أبي دؤاد: القرآن مخلوق.

(ح٢) القرآن كلام

(ن١) الكلام مخلوق

(ن٢) الكلام ليس من صفات الله، بل من مخلوقات (٢)

فقال الأذرمي في الرد عليه: (يَا أَحْمَدُ أَخْبِرْنِي حَيْثُ كَانَ اللَّهُ فِي وَحْدَانِيَّتِهِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ كَانَ تَامًّا أَوْ نَاقِصًا؟ قَالَ: بَلْ تَامًّا. قَالَ: فَكَيْفَ يَكُونُ تَامًّا مَنْ لَا كَلَامَ لَهُ؟! فَسَكَتَ أَحْمَدُ. فَقَالَ: أَرْبَعٌ يَا أَمِيرَ فَكَيْفَ يَكُونُ تَامًّا مَنْ لَا كَلَامَ لَهُ؟! فَسَكَتَ أَحْمَدُ. فَقَالَ: أَرْبَعٌ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ...)، إذ يلزم من اتصاف الله بالكمال أن يتكلم، قال تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَعْلِيمًا﴾ [النساء:١٦٤]، ولا شك أن انتفاء الكلام نقص، والله كامل، وهذا كله من الإيجاز الذي يمكن توضيحه على النحو التالي:

(م۱): انتفاء الكلام نقص

(م٢): الله كامل 🖉

(ن۱): الله يتكلم بحرف وصوت ﴿

(ن۲): کلام الله غیر مخلوق 🛇

(ن٣): القرآن كلام الله

(ن٤): الأذرمي: القرآن كلام الله غير مخلوق

قَالَ الشَّيْخِ الأَدْرِمِي: (يَا أَحْمَدُ أَكَانَ اللَّهُ عَالِمًا تَامَّ الْعِلْمِ، أَمْ كَانَ جَاهِلًا؟ فَسَكَتَ أَحْمَدُ)؛ فسأله عما لا جواب عنه إلا بالتحديد والتصور؛ أَكَانَ اللَّهُ عَالِمًا تَامَّ الْعِلْمِ، أَمْ كَانَ جَاهِلًا؟ ليحتج عليه بسؤال ضمني آخر: كيف يكون تام العلم من ليس الكلام من صفاته؟!

والأذرمي بهذا السؤال يدفع خصمه إلى هدم معتقده في القرآن هدما؛ لأن إثبات العلم يستلزم إثبات الكلام على الوجه الذي يليق به، ومن ثم سكت ابن أبي دؤاد، فَقَالَ الشَّيْخ الأذرمي: خَمْسٌ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ... فخيره بين أمرين وألجأه إلى أحدهما؛ ليحتج عليه به وذلك على النحو التالي:

ح(١): الله عالم تام العلم

ح(٢): المخلوق ناقص العلم

ح(٣): القرآن من علم الله التام

ن(١): القرآن كلام الله غير مخلوق.

قَالَ الشَّيْخُ الأذرمي: (يَا أَحْمَدُ، قَوْلُهُ: ﴿وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي﴾

[السجدة: ١٣] الْكَلِمَةُ مِنْهُ أَمْ خَلَقَهَا مِنْ غَيْرِهِ؟ فَأَمْسَكَ أَحْمَدُ، فَقَالَ: سِتُّ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ...). حيث يلزم من الآية القول بأن الكلام من الله، ويلزم من ذلك أن كلام الله غير مخلوق؛ لأنه لو كان مخلوقا وهو من الله، لكان الله مخلوقا وحاشاه سبحانه. ولو قال: خلقها من غيره؛ لقيل له: ما الشيء الذي خلقها منه؛! ولا علم له، "فَأَمْسَكَ أَحْمَدُ، فَقَالَ الشَّيْخُ: سِتُّ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ...

قَالَ الشَّيْخُ: يَا أَحْمَدُ قَوْلُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَا مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدُنِي ﴾ [طه: ١٤]، أَفَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ هَذَا مَخْلُوقًا؟ "(١) إذا قال مخلوق، وفيه لفظ الجلالة كفر، وإذا قال: غير مخلوق نقض ما استهل به المناظرة من زعمه بأن القرآن مخلوق، ومن ثم فَسَكَتَ أَحْمَدُ. وبذلك صار آخر المناظرة هدما لما قرره الخصم في أولها وتأكيدا لحجة الأذرمي على أن القرآن كلام الله غير مخلوق.



<sup>(</sup>۱) نفسه، ۲/۰۲۲.

## ٥ - الإطناب ودوره الحجاجي في المناظرة:

الذي يحدّ به أن يقال: هو زيادة اللفظ على المعنى لفائدة. فهذا حدّه الذي يميزه عن التطويل؛ إذ التطويل هو زيادة اللفظ عن المعنى لغير فائدة، وأما التكرير فإنّه دلالة على المعنى مرددا(۱)، ولا يغني الإيجاز عن الإطناب أو العكس، فلكل مقام مقال" والقول القصد أنّ الايجاز والإطناب يحتاج إليهما في جميع الكلام وكل نوع منه ولكل واحد منهما موضع، فالحاجة إلى الإيجاز في موضعه كالحاجة إلى الإطناب في مكانه. فمن أزال التدبير في ذلك عن جهته واستعمل الإطناب في موضع الإيجاز واستعمل الإيجاز في موضع الإطناب أخطأ(۱)، وللإطناب في المناظرة عدة صور؛ منها:

# أ- الإطناب بالإيضاح والتفسير:

ومن ذلك قول ابن أبي دؤاد: الْقُرْآنُ مَخْلُوقٌ؛ (لِأَنَّ) كُلَّ شَيْءٍ دُونَ اللَّهِ مَخْلُوقٌ. اللَّهِ مَخْلُوقٌ.

إبهام إيضاح بالتعليل نتيجة 1 + حجة تعليلية للنتيجة.

وقد انطوى هذا الإيضاح على عدة إلزامات ضمنية، سكت عنها ابن أبي دؤاد؛ وهي أن القرآن شيء، وكل شيء دون الله مخلوق، ومن ثم فالقرآن مخلوق بزعمه، ويمكن فهمها على النحو التالي:

ح(١): القرآن شيء.

ح(٢): كل شيء دون الله مخلوق.

ن(١): ابن أبي دؤاد: القرآن مخلوق.

<sup>(</sup>٢) العسكري: الصناعتين، ١٩٠.



<sup>(</sup>١) ابن الأثير: المثل السائر، ١٢٨/٢.

وقد سلك الأذرمي مسلكا حجاجيا في الرد على الحجة (٢) لهدم النتيجة (١)؛ وهو الاستشهاد بقوله تعالى: ﴿وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي﴾، الْكَلِمَةُ مِنْهُ أَمْ خَلَقَهَا مِنْ غَيْرِهِ؟ لبيان أن القرآن كلام الله، وليس من دون الله.

## ب-الإطناب بالازدياد من الحجج:

ومن الإطناب الذي ورد في المناظرة طلب الازدياد من الحجج؛ ليكون أبلغ في الإقناع وأدعى لحمل الخصم على الرجوع عن تلك المقالة، وقد استطاع الأذرمي بما أوتي من التوفيق والسداد في بلاغة الحجاج أن يحمل الواثق على طلب الازدياد من الحجج، فقال: (يا شَيْخُ زِدْ أَحْمَدَ مِنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ. قَالَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْكُمْ نَزَلَ الْعُلْمُ، وَمِنْكُمُ اقْتَبَسْنَاهُ)، فتضمن هذا الخطاب أربعة أمور:

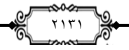
الأول: أن طلب الازدياد من حجج الحق لا يكون إلا ممن عرفه وعمل به.

الثاني: رجوع الواثق عن تلك المقالة مع إصرار أحمد بن أبي دؤاد عليها.

الثالث: اقتداء الواثق بالأذرمي في عدم التلفظ بها، فقال: لعله يرجع عن هذه المقالة.

الرابع: تأدب العلماء وتلطفهم مع الخلفاء، فقالَ الشَّيْخُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْكُمْ نَزَلَ الْعِلْمُ، وَمِنْكُمُ اقْنَبَسْنَاهُ.

وقد امتثل الأذرمي هذا الأمر، فسلك مسلكا حجاجيا يختلف عما سلف؛ فلم يعد يضمر الإلزامات الحجاجية كما كان يحدث من قبل؛ وإنما أخذ في الإفصاح عنها؛ فقالَ الشَّيْخُ: (يَا أَحْمَدُ قَدْ عَلِمْنَا وَعَلِمْتَ أَنَّ اللَّهَ عَرَّ وَجَلَّ قَالَ: ﴿يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا عَرَّ وَجَلَّ قَالَ: فَيَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسِنَالْتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧]، أليْسَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَهَلْ تَقْدِرُ أَنْ تَقُولَ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ



عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَلَّغَنَا هَذَا الَّذِي تَدْعُونَا إِلَيْهِ؟ أَمْ هَذِهِ الْمَقَالَةُ فِي كِتَابِ اللَّهِ أَقْ سُنَّةٍ نَبِيِّهِ حَتَّى نُتَابِعَكَ عَلَيْهَا، وَإِنْ قُلْتَ: إِنَّهُ لَمْ يُبَلِّغْنَا، فَقَدْ نَسَبْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى التَّقْصِيرِ فِي أَمْرِ اللَّهِ، وَأَنَّهُ كَتَمَ أَمْرًا أَمَرَهُ اللَّهُ إِبْلَاغَنَا إِيَّاهُ، فَسَكَتَ أَحْمَدُ فَلَمْ يُجِبْهُ بِشَيْءٍ"(١).

لا تقتصر البلاغة على الاستشهاد بالآية فحسب؛ وإنما تتجاوز ذلك إلى مقام الاستشهاد بها من المناظرة، فقد جاء بها في عجُزها، وفي هذا نكتة يشير إليها السياق، حيث قال: يَا أَحْمَدُ قَدْ عَلِمْنَا وَعَلِمْتَ ... فدل على موطن اتفاق بينهما؛ للترغيب، ولم يخص نفسه بالعلم فقط مع أن سياق المناظرة من قبل يشير إلى علمه الجم، ثم استشهد بالآية المتضمنة لأمانة التبليغ على الإقرار بأنها نزلت على الرسول صلى الله عليه وسلم ليكون ذلك سببا في الاحتجاج عليه، فقال: (فَهَلُ تَقْدِرُ أَنْ تَقُولَ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَلَغَنَا هَذَا الَّذِي تَدْعُونَا إلَيْهِ؟ أَمْ هَذِهِ الْمَقَالَةُ فِي كِتَابِ اللَّهِ أَوْ سُنَيَّةٍ نَبِيِّهِ حَتَّى ثُتَابِعَكَ عَلَيْهَا...)، ومن تأمل الإطناب في هذا الخطاب الحجاجي وجده يحمل ابن أبي دؤاد على العجز عن الإثبات أو نقض ما ادعاه، وذلك على النحو التالي:

|                                         | *                        |               |
|-----------------------------------------|--------------------------|---------------|
| بلَّغ النبي ما أنزل إليه من ربه.        |                          | الطرفان:      |
| هل المقالة داخلة فيما بلغه النبي أم لا؟ |                          | الأذرمي:      |
| ابن أبي دؤاد: المقالة داخلة.            |                          | ابن أبي دؤاد: |
| بلغها النبي أم لم يبلغها ؟              |                          | الأذرمي:      |
| V                                       | Ä                        |               |
| لم يبلغها مع دخولها في الدين            | بلغها يستلزم طلب الدليل  | ابن أبي دؤاد: |
| يستلزم الطعن                            |                          |               |
| نقض دخول المقالة في الدين.              | العجز عن الإتيان بالدليل | النتيجة       |

<sup>(</sup>١) ابن بطة: الإبانة الكبرى، ٦/٠٢٠.



فقد زعم ابن أبي دؤاد أن هذه المقالة من الدين، وهذا يلزم منه أن يكون النبي قد بلّغها، لقوله تعالى: ﴿بَلّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ﴾، ويلزم من ذلك أن يسأل عن موضعه مما أنزل على الرسول؛ أفي كِتَابِ اللّهِ أَوْ سُنَّةِ نَبِيّهِ حَتَّى نُتَابِعَكَ عَلَيْهَا؟! ولا دليل عنده. وإن قال: لم يبلغها؛ فَقَدْ نَسَب رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى التَقْصِيرِ فِي أَمْرِ اللّهِ، وَأَنَّهُ كَتَمَ أَمْرًا أَمْرَهُ اللّهُ إِبْلاَعَنَا إِيَّاهُ، وإن قال لم يبينه؛ فقد طعن في أمانة تبليغه ونصحه، ولذا لم يكن إلا أن سَكَتَ أَحْمَدُ فَلَمْ يُجِبْهُ بِشَيْءٍ.

## ج-التكرار وأثره في تقرير الحجة:

يعد التكرار من أحد أنواع الإطناب في الدرس البلاغي، ويعظم توظيفه في المناظرات لأمرين: الأول: التقرير والتأكيد؛ "فكرّر الشيء أعاده مرة بعد أخرى، وكررت عليه الحديث: إذا ردّدته عليه (۱)، ومن فوائده "أنك إذا كرّرْتَ فقد قرّرْتَ المؤكَّد وما علق به في نفس السامع، ومكنتَه في قلبه، وأمطت شُبْهة ربما خالجته "(۱)، والثاني: الاحتجاج على الخصم بعدم الحيدة عن الصواب، واختبار تنبهه، وقد استعمل الأذرمي هذه الوسيلة البلاغية في مناظرته لابن أبي دؤاد؛ لتقرير ما يرد إثباته في النفوس، ولاختبار تنبه المتلقي وحسن استماعه، "فالاستماع الحسن عون للبليغ على إفهام المعنى "(۱)، ومن ذلك قوله: (يا أمير المؤمنين: ابن أبي دؤادٍ يقلُ ويضيق ويضعف عن المناظرة). فقد كُرِّرَتْ ثلاث مرات، حيث ذكرها الأذرمي ورددها الواثق في الاستهلال متهكما ومكذبا، فقال: (أبو عبد الله: ابن

<sup>(</sup>٣) العسكري: الصناعتين، ٢٠.



<sup>(</sup>١) ابن منظور: لسان العرب، مادة: (كرر).

<sup>(</sup>۲) ابن یعیش، یعیش بن علی بن یعیش: شرح المفصل للزمخشری،، قدم له: إمیل بدیع یعقوب، ط۱، بیروت، لبنان، ۲۰۲۱ه، ۲۰۰۱م، ۱۱۰۰

أبي دؤادٍ يصبو، ويقلّ، ويضعف عن مناظرتك أنت؟!)، ثم ختم الأذرمي بها حججه، فقال: (يا أمير المؤمنين قدّمت القول أنّ أحمد يصبو، ويقلّ، ويضعف عن المناظرة). ولكن السياق يفرق بينهم؛ فالأولى: إقرار وإخبار، والثانية: اعتراض، وتهكم، وتكذيب، والثالثة: جواب وإثبات، وتقرير، وتأكيد بأن ابن أبي دؤاد يقلّ ويضيق ويضعف عن المناظرة، ومن ثم فلا حجة له فيما يقول.

ومن مواضع التكرار في المناظرة تكرار العدد عقب كل حجة من الحجة الأولى حتى السادسة؛ كما في قول الأذرمي: يا أمير المؤمنين اثنتان. فقال واحدة. فقال الواثق: واحدة. فقال الشيخ: يا أمير المؤمنين اثنتان. فقال الواثق: ثلاث...، وغايته البلاغية الواثق: ثلاث...، وغايته البلاغية الإقرار ببيان عدد إقامة الحجة على الخصم، حتى لا تقع المغالطة فيه أو الغفلة عنه.

ومن التكرار الذي غلب على ابن أبي دؤاد في المناظرة ظاهرة السكوت، حيث تكرر ذكره تسع مرات وبالدلالة عليه مرتين؛ ولم يخلو هذا التكرار من فاء السرعة والتعقيب؛ للدلالة على العجز التام عن مجاراة الأذرمي في الحجة، وتختلف دلالات السكوت لاختلاف الحجج التي تقدمت عليها، والغاية من هذا التكرار تكمن في حمل الخصم على الإقرار والإذعان، وهذا قريب من التكرار في قوله تعالى: ﴿فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذَّبَانِ ﴾، فقد تكررت واحدا وثلاثين مرة، لحمل المخاطب على الإقرار بالتفضل والإنعام. قال البغوي: "كررت هذه الآية في هذه السورة تقريرًا للنعمة وتأكيداً للتذكير بها على عادة العرب في الإبلاغ والإشباع، يعدد

على الخلق آلاءه، وفصل بين كل نعمتين بما ينبههم عليها"(١) والمواضع التي تكرر فيها سكوت ابن أبى دؤاد ما يلى:

- قال الأذرمي: فَدَعَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأُمَّةَ إِلَى مَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ فَسَكَتَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ، فَقَالَ الشَّيْخُ: تَكَلَّمْ فَسَكَتَ. وفي السكوت الثانى تأكيد للأول.
- قال الأذرمي: يَا أَحْمَدُ، أَخْبِرْنِي عَنِ اللَّهِ تَعَالَى، حِينَ أَنْزَلَ الْقُرْآنَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَال: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ كُمُ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي، وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣] أَكَانَ اللَّهُ تَعَالَى الصَّادِقُ فِي إِكْمَالِ دِينِهِ، أَمْ أَنْتَ الصَّادِقُ فِي نُقْصَانِهِ، فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ بِمَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ فَسَكَتَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ فَقَالَ الشَّيْخُ: لَجَبْ يَا أَحْمَدُ، فَلَمْ يُجِبْهُ.
- قال الأذرمي:: يَا أَحْمَدُ أَخْبِرْنِي عَنْ مَقَالَتِكَ هَذِهِ، أَعَلِمَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْ جَهِلَهَا؟ قَالَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ: عَلِمَهَا، قَالَ الشَّيْخُ: فَدَعَا النَّاسَ إِلَيْهَا؟ فَسَكَتَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ.
- قال الأذرمي: يَا أَحْمَدُ الْكَلِمَةُ الَّتِي يُكَوِّنُ اللَّهُ تَعَالَى بِهَا الْأَشْيَاءَ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهَا؟ فَسَكَتَ أَحْمَدُ.
- قال الأذرمي: يَا أَحْمَدُ أَخْبِرْنِي حَيْثُ كَانَ اللَّهُ فِي وِحْدَانِيَّتِهِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ كَانَ تَامًّا أَوْ نَاقِصًا؟ قَالَ: بَلْ تَامًّا. قَالَ: فَكَيْفَ يَكُونُ تَامًّا مَنْ لَا كَلَمْ لَهُ، فَسَكَتَ أَحْمَدُ.
- قال الأذرمي: يَا أَحْمَدُ أَكَانَ اللَّهُ عَالِمًا تَامَّ الْعِلْمِ، أَمْ كَانَ جَاهِلًا؟ فَسَكَتَ مَا الْأَدْرِمِي: يَا أَحْمَدُ.

<sup>(</sup>١) البغوي: معالم التنزيل، ٤٤٣/٧.



- قال الأذرمي: يَا أَحْمَدُ، قَوْلُهُ: ﴿ وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي ﴾ [السجدة: ١٣] الْكَلِمَةُ مِنْهُ أَمْ خَلَقَهَا مِنْ غَيْرِهِ؟ "فَأَمْسِنَكَ أَحْمَدُ.
- قال الأذرمي: وَإِنْ قُلْتَ: إِنَّهُ لَمْ يُبَلِّغْنَا، فَقَدْ نَسَبْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى التَّقْصِيرِ فِي أَمْرِ اللَّهِ، وَأَنَّهُ كَتَمَ أَمْرًا أَمَرَهُ اللَّهُ إِبْلَاغَنَا إِيَّاهُ، فَسَكَتَ أَمْرًا أَمْرَهُ اللَّهُ إِبْلَاغَنَا إِيَّاهُ، فَسَكَتَ أَحْمَدُ فَلَمْ يُجِبْهُ بشَيْءِ
- قال الأذرمي: يَا أَحْمَدُ قَوْلُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَا مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴾ [طه: ١٤]، أَفَيَجُوزُ أَنْ يَكُونَ هَذَا مَخْلُوقًا؟ فَسَكَتَ أَحْمَدُ

وقد ورد التكرار في آخر حجة في عجز المناظرة، فكرر الواثق قول الأذرمي: إن لم يتسع لنا من الإمساك عن هذه المقالة ما اتسع لرسول الله حسلّى الله عليه وسلّم ولأبي بكر، وعمر، وعثمان، وعليّ رضي الله عنهم – فلا وسّع الله علينا. وفي هذا التكرار بيان لدرء الشبهة من قلب الواثق، ورجوعه عما انخدع به من بدعة القول بخلق القرآن، فلم يعد الواثق بذلك مرددا لابن أبي دؤاد بل صار محتجا عليه.

## د- الربط الاستشهادي بالآيات (الاقتباس)

يعد ربط الحجة بالاستشهاد من طرق الإطناب في إقامة الحجة على الخصم، والاستشهاد "أن تأتي بمعنى ثم تؤكده بمعنى آخر يجري مجرى الاستشهاد على الأول والحجة على صحته"(۱)، وللاحتجاج بالقرآن أثر عظيم في إقناع الخصم وإفحامه؛ "لما له من مكانة في القلوب، فهو الأساس الأول للشريعة الإسلامية، ولا يجرؤ أحد على الاعتراض عليه...، ولأهمية الاقتباس من القرآن نجد الثعالبي يصنف كتابا بعنوان (الاقتباس من

<sup>(</sup>١) العسكري: الصناعتين، ٤١٦.



القرآن) يقدم فيه للأدباء شواهد يمكن استخدامها عند الضرورة لتساعدهم على الإقناع..."(١).

وقد أجاد الأذرمي في توظيف الشواهد القرآنية في الاحتجاج على بطلان معتقد ابن أبي دؤاد ومن تبعه في القرآن، وذلك في أربعة مواضع، ومن ذلك توظيفه لقوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَمِن ذلك توظيفه لقوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَلَكِنْ حَقّ الْقَوْلُ بِغَمْتِي، وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَلَهُ تَعالى: ﴿يَا أَيُهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ إِلِيْكَ مِنْ رَبِكَ وَإِنْ لَمْ مِنْ يَبِكُ وَإِنْ لَمْ مَنْ يَبِكُ وَإِنْ لَمْ تَعَالَى: ﴿يَا أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴾ [المائدة: ٢٧]، وقوله تعالى: ﴿يَا مُوسَى إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴾ [طه: ١٤]. فالدين كامل، ومقالة: القرآن مخلوق غير داخلة في الدين، ويلزم من ذلك أنها لو كامل، ومقالة: القرآن مخلوق غير داخلة في الدين، ويلزم من ذلك أنها لو كانت من الدين لعلمها النبي، ولو علمها لبلَّغها؛ فانتفى دخولها في الدين فقال: قال تعالى: ﴿وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنْ يَى ﴾، وهذا من الإلزامات، فإن قال القول من الله فكيف يكون شيء من الله مخلوقا؟! وإن قال من غيره لزم القول من الله فكيف يكون شيء من الله مخلوقا؟! وإن قال من غيره لزم بقوله تعالى: ﴿يَا مُوسَى إِنَنِي أَنَا اللّهُ لَا إِلَهَ إِلّا أَنَا فَاعَبُدْنِي ﴾ [طه: ١٤]. المتحالة أن يكون هذا مخلوقا.

## ٦- بلاغة السؤال الحجاجي:

من بلاغة السؤال في الاستهلال حذف المسئول عنه، لتنزيه القرآن عنه، فلم يقل: أدعوت الناس للقول بخلق القرآن يا ابن دؤاد؟ وإنما أوجز،

<sup>(</sup>۱) بو مصطفى: أيمن: الحجاج ووسائله البلاغية في النثر العربي القديم، طنطا، دار النابغة، ۱۶۳۹ه، ۲۰۱۸م، ۷۹. بتصرف.



ققال: إلَى مَا دَعَوْتَ النَّاسَ وَدَعَوْتَنِي إلَيْهِ؟ فسأله عما يعلم؛ ليقر ابن أبي دؤاد بموضوع المناظرة، ولم يذكرها لتنزيه اللسان عن القول بخلق القرآن، ثم ذكر الخاص (ودعوتتي) بعد العام (دعوت الناس)؛ للتنبيه والاختصاص. وفي السؤال عن تلك المقالة، قال الأذرمي: أَوَاجِبَةٌ دَاخِلَةٌ فِي عَقْدِ الدِّينِ؟ فاستفهم بهمزة التصديق، التي تستلزم النفي أو الإثبات، لما فيهما من القطع بالجواب الملزم، ثم أطنب الأذرمي في السؤال، فقال: فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ مَا قُلْتَ؟ فقال: نعم. أي إن القول بخلق القرآن من العقد الواجب في الدين عند ابن أبي دؤاد، فحمله بذلك الإطناب على الجواب بنعم تحديدا لمعتقده في القرآن واستدراجا لإبطاله بالاستشهاد من القرآن، ومن ثم يتضح أن الاستفهام الاستهلالي يهدف إلى تحديد المعتقد أولا، ثم تكون الأسئلة الحجاجية بعد ذلك حجة على بطلان هذا المعتقد.

وقد وظف الأذرمي أداة الاستفهام (هل) لطلب وجوب النفي، فقال: هَلُ سَتَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَيْئًا مِمًا أَمَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِهِ فِي دِينِهِ؟ قال ابن أبي دؤاد: لا. فاستعمل النكرة (شيئا) للعموم، (ومما) للتبعيض؛ لبيان القطع بأمانة التبليغ بكل ما أنزله الله إليه، والفرق بين السؤالين أن في الأول حملا على وجوب الإثبات، وفي الثاني حملا على وجوب النفي، وهذا يعزز من قدرة الأذرمي على توجيه الجواب عند الخصم. ومن البلاغة السكوت، قال الأذرمي: فَدَعَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأُمَّةَ إِلَى مَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ أي أدعا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأُمَّةَ إلَى مَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ أي أدعا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْأُمَّةَ السؤال الحجاجي الثاني بالتدرج في قلة حروف الجواب؛ ففي السؤال الأول السؤال الدجاجي الثاني بالتدرج في قلة حروف الجواب؛ ففي السؤال الأول جواب بثلاث كلمات، قال ابن أبي دؤاد: (القرآن مخلوق)، وفي السؤال الثالث

جواب بكلمة مكونة من حرفين (لا)، وفي السؤال الرابع انقطاع للنفس بالسكوت.

ويضاعف الأذرمي من الإطناب في البناء التركيبي للسؤال الحجاجي الخامس، فيقول: أَخْبِرْنِي عَنِ اللَّهِ تَعَالَى، حِينَ أَنْزَلَ الْقُرْآنَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَال: ﴿الْيَوْمَ أَكُمْلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ وَسَلَّكُمْ وَاَتُمَمْتُ عَلَيْكُمْ فَالَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَيَنَا ﴿الْيَوْمَ أَكُمُ لَا لَّكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣] أَكَانَ اللَّهُ تَعَالَى الصَّادِق فِي إِكْمَالِ دِينِهِ، أَمْ أَنْتَ الصَّادِقُ فِي نُقْصَانِهِ، فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِي بُمَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ فيحمل الخصم على تكذيبه لنفسه، وذلك على النحو التالى:

الله أكمل الدين بنص التتزيل.

: لم يستر رسول الله منه شيئا.

ح٣ : لم يدع رسول الله الأمة إلى قولتك.

ن ١ : مقالتك ليست داخلة في عقد الدين.

ن ۲ : ابن أبي دؤاد كاذب فيما ادعاه.

ن٣ فسكت ولم يجبه بشيء.

: ۱۶

ح۲

فانظر كيف حمله في السؤال الثاني على الإثبات، ثم جعله في السؤال الخامس يكذّبُ نفسه فيما أثبته. ويجد ابن أبي دؤاد نفسه مكرها على الجواب في السؤال السادس لحفظ ماء الوجه بعد تكرار انقطاع النفس بالسكوت إثر كل حجة، فيقول الأذرمي: أَخْبِرْنِي عَنْ مَقَالَتِكَ هَذِهِ، أَعَلِمَهَا رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ أَمْ جَهِلَهَا؟ قَالَ ابْنُ أَبِي دُوَّادٍ: عَلِمَهَا، فدفعه إلى الإخبار عن علم رسول الله -صلى الله عليه وسلم- بها؛ ليحتج عليه بطلب الدليل على ذلك؟ ولا دليل عنده، كما احتج عليه بأنها لو كانت من الدين وقد علمها رسول الله لطالب أمته بها، ولذا سكت.

وعلى الجملة فالأسئلة الحجاجية في المناظرة تهدف إلى أمرين:

الأول: إقناع الخصم وإفحامه، "فلابد في المناقشة من أن تنتهي بعجز أحدهما عن دفع دليل الآخر، فإن كان العاجز هو السائل سمي



ملزَمًا، وسمي عجزُه إلزامًا، وإن كان العاجز هو المعلِّل سُمي مفحَما، وسُمي عجزه إفحامًا "(١).

الثاني: بيان أن حجة ابن أبي دؤاد في بدعة القول بخلق القرآن قد بنيت على بيت من العنكبوت.

# ٧- البعد الحجاجي للطباق في المناظرة:

تشكل ظاهرة الطباق مقدمة رئيسة في الإقناع بالحجة، وذلك عندما يجد الخصيم نفسه أسيرا لأن يختار النفي أو الإثبات في تقرير أمر أو الجواب عن السؤال، وحينئذ يكون اختياره لأحدهما إقرارا به ورفضا لضده، ومن اللافت للنظر في مناظرة الأذرمي لأحمد بن أبي دؤاد اشتمال الخصومة بين الحق والباطل على ثنائيات ضدية في صور عدة؛ منها: طباق السلب؛ فيقول الشيخ الأذرمي: القرآن كلام الله غير مخلوق، ويقول ابن أبي دؤاد: القرآن مخلوق، ويمكن توضيحها على النحو التالي:

| أحمد ابن أبي دؤاد:           | الشيخ الأذرمي:                               | الثنائيات        |
|------------------------------|----------------------------------------------|------------------|
|                              |                                              | الضدية:          |
| القرآن <u>مخلوق.</u>         | القرآن كلام الله <b>غير مخلوق</b> .          | الثنائية         |
|                              |                                              | الظاهرة:         |
| الإثبات (ظاهر)/والنفي (خفي)  | الإِثبات( <b>ظاهر)/ا</b> لنفي( <b>ظاه</b> ر) | الثنائية الخفية: |
| نفي صفة الكلام عن الله، مع   | إثبات صفة الكلام لله ونفي أن                 | التفسير          |
| إثبات أن يكون القرآن مخلوقا. | يكون القرآن مخلوقا.                          | الدلالي:         |
| يلزم من عدم إثبات الكلام لله | يلزم من إثبات صفة الكلام لله                 | التلازم          |
| أنه ليس منه، ومن ثم فهو      | أنها منه، ومن ثم فليس القرآن                 | الحجاجي          |
| مخلوق                        | بمخلوق                                       |                  |

<sup>(</sup>۱) الشنقيطي، محمد الأمين: آداب البحث والمناظرة، تحقيق: سعود العريفي، ط٥، الرياض، دار عطاءات العلم، ١٤٤١هـ، ٢٧٣م، ٢٧٣.



ويظهر من الطباق بالسلب أن الأذرمي حريص على إظهار معتقده في (الإثبات والنفي) وهذا ديدن أهل الحق والسنة يثبتون ما أثبته الله ورسوله وينفون ما نفاه الله ورسوله لا يسترون من ذلك شيئا، وأما ابن أبي دؤاد فقد أظهر أن القرآن مخلوق ولم يثبت صفة الكلام لله فأخفى نفيها في نفسه ولم يبده، فقال: القرآن مخلوق، حتى لا يحتج على نفسه ببطلان معتقده في افتتاح المناظرة.

ويوظف الأذرمي الطاقة الحجاجية للطباق بين (الإكمال والنقص) في الجام الخصم الحجة مرتين: الأولى: في سياق التساؤل عن الدين، فيقول: يَا أَحْمَدُ، أَخْبِرْنِي... أَكَانَ اللَّهُ تَعَالَى الصَّادِق فِي إِكْمَالِ دِينِهِ، أَمْ أَنْتَ الصَّادِق فِي يُقُللَ فِيهِ بِمَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ فقد الصَّادِق فِي نُقْصَانِهِ، فَلَا يَكُونُ الدِّينُ كَامِلًا حَتَّى يُقَالَ فِيهِ بِمَقَالَتِكَ هَذِهِ؟ فقد وقع الطباق بين (إكمال الدين ونقصانه) في سياق الاستفهام "بهمزة التصور التي يطلب بها تعيين المفرد وتحديده" وعلى الخصم أن يحدد في الجواب ما قبل أم المعادلة أو ما بعدها، فإنه يلزم أن يقول بما قبلها: اللَّهُ تَعَالَى الصَّادِقُ فِي إِكْمَالِ دِينِهِ، لقوله عز وجل: ﴿الْيُوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتُمَمْتُ اللَّهُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣] وإذا قالها، فقد أخرج على على ما الدين، ومن ثم آثر السكوت فلم ينطق، حتى لا يحتج على على طلان ما اعتقد.

والثانية في سياق التساؤل عن الله فِي وِحْدَانِيَّتِهِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخَلْقَ كَانَ تَامًّا أَوْ نَاقِصًا؟ قَالَ: بَلْ تَامًّا. قَالَ: فَكَيْفَ يَكُونُ تَامًّا مَنْ لَا كَلَامَ لَهُ، فَسَكَتَ أَحْمَدُ.

ويتخذ الأذرمي ثنائية (العلم والجهل)، و (البلاغ والكتمان) حجة في دحض ادعاء بن أبي دؤاد، فيقول: يَا أَحْمَدُ أَخْبِرْنِي عَنْ مَقَالَتِكَ هَذِهِ، أَعَلِمَهَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْ جَهِلَهَا؟ فألجأه إلى نسبة العلم لرسول الله - صلى الله عليه وسلم - ليجعل من ذلك حجة عليه في طلب الدليل على

الدعوة إليها من السنة، ولذا قال: فَهَلْ تَقْدِرُ أَنْ تَقُولَ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَلَّغَنَا هَذَا الَّذِي تَدْعُونَا إلَيْهِ؟ أَمْ هَذِهِ الْمَقَالَةُ فِي كِتَابِ اللَّهِ أَوْ سُنَّةِ نَبِيِّهِ حَتَّى نُتَابِعَكَ عَلَيْهَا، وَإِنْ قُلْتَ: إِنَّهُ لَمْ يُبَلِّغْنَا، فَقَدْ نَسَبْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى التَقْصِيرِ فِي أَمْرِ اللَّهِ، وَأَنَّهُ كَتَمَ أَمْرًا أَمَرَهُ اللَّهُ إِبْلَاغَنَا إِيَّاهُ، فَسَكَتَ أَحْمَدُ فَلَمْ يُجِبْهُ بِشَيْءٍ.

ويأتي طباق السلب بين الفعلين: (لَمْ يَتَّعِبُ مَا اتَّعَبَعُ) في عَجُز المناظرة؛ ليلزم الخصم بالإمساك عما أمسك عنه رسول الله صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فقال: إِنْ (لَمْ يَتَّعِبُ ) لَكَ الْإِمْسَاكُ عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ، (مَا التَّعَبَعُ) لِرَسُولِ الله حَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَلِأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثْمَانَ، وَعَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ - وَلِأَبِي بَكْرٍ، وَعُمَرَ، وَعُثْمَانَ، وَعَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ، فَلَا وَسَعَ اللَّهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَتَّسِعْ لَهُ مَا اتَّسَعَ لَهُمْ مِنْ ذَلِكَ. ولقد خص عَنْهُمْ، فَلَا وَسَعَ اللَّهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَتَسِعْ لَهُ مَا اتَّسَعَ لَهُمْ مِنْ ذَلِكَ. ولقد خص الإمساك بالذكر، لأن في عدم الإمساك عن البدع من الشر ما لو مُزِجت قطرة منه بعقل وقلب لم يستضئ بنور السنة، لتحول عنها.

ومن الطباق الذي كرره الأذرمي في الإفحام بالحجة عقب كل سؤال، طباق الإيجاب بين الفعلين: (تكلم، سكت)، وطباق السلب بين الفعلين: (أجب، لم يجب)، وهو طباق يبرز لنا أثر الحق في دمغ الباطل وإسكاته عن الإجابة عن الحجج والبراهين الدالة على أن القرآن كلام الله غير مخلوق، وقد دلت الثنائيات الضدية على أن المنبع الذي احتج به الأذرمي في تقرير المعتقد الصحيح لم يخرج عن الكتاب والسنة، وكفى بهما حجة لكل مستنير.

#### ٨- حجاجية الألفاظ والتراكيب:

للكلمة المفردة دور حجاجي لا يقل عن دورها الإقناعي في السياق الذي بنيت على مقتضاه المعاني، وقد استطاع الأذرمي أن ينتقي من الألفاظ ما تنهض به الحجج؛ للتأكيد على دعوته بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، ويمكن بيان ذلك على النحو التالى:

#### أ- حجاجية الألفاظ:

يظهر الدور الحجاجي للكلمة عند جودة انتقائها وايثارها على غيرها من الكلمات، وقد أبانت المناظرة عن قدرة الأذرمي على الانتقاء الحجاجي لكثير من الألفاظ؛ لما لها من دور إقناعي لا يمكن إغفاله، ومن ذلك استعمال الأذرمي للفعل: يقل ويضيق في قوله: "يا أمير المؤمنين إن ابن أبي دؤاد يقل ويضيق عن المناظرة"، ففيها استفزاز وتهييج لابن أبي دؤاد؛ ليستخرج أقصى ما عنده في المناظرة والجدل؛ حتى إذا وقع عليه الإفحام وألقمه الحجر، ثبت انقطاعه غاية الثبوت بعد هذا التحدي الواضح والسكوت الفاضح. وقد آثر الأذرمي أن يعبر بكلمة "عقد" مع أن الكلام بدونها - في الظاهر - مستقيم؛ فيصح أن يقال: "أواجبة داخلة في الدين؟ وذلك للدلالة على شمولية الدين واكتماله اكتمالا لا يدع مجالا للأهواء، حتى تحكم فيه؛ فالدين كالعقد المتين المترابط الذي لا ينفرط منه شيء، ولا يدخله من الأهواء شيء دون أن يُفضح أصحابها. ومن اللافت للنظر نداؤه الوزير أحمد بن أبي دؤاد باسمه: "يا أحمد" دون أي لقب؛ للدلالة على أن الأهواء تضع عن أصحابها الألقاب الحقيقية وتسلبهم المنزلة العلية؛ فضلا عن رغبة الأذرمي في دفع كل ما يحيل بين الناس والحق من توقيرهم للألقاب وإن كان أصاحبها على باطل. وفي قول الأُذرميّ: "يا أحمد، قد عَلِمْنَا وعَلِمْتَ"؛ مما يستوقف فيها تعبيره عن نفسه بضمير العظمة "نا"، وعن خصمه بضمير الإفراد وهو تاء المخاطب في قوله: "علمت"؛ لانعقاد العلم باتفاق على ما عليه الأذرمي من الحق كما أن علمه مقدم على علم ابن أبى دؤاد وهاديا له في تقويم بدعته. وفي هذا النص أيضا يقول: "أم هذه المقالة في كتاب الله أو سنة نبيه حتى نتابعك عليها؟" كان يمكن أن يقول: حتى نقول بها، ولكنه قال: "نتابعك" لإنصاف الخصم، بأن حجته إذا كانت ناهضة صار بها إماما متبوعا وصار الأذرمي له مأموما تابعا. وعبر عن السكوت بالإمساك في موضعين: فقال: يَا أَحْمَدُ، قَوْلُهُ: ﴿وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنْعَيْ [السجدة: ١٣] الْكَلِمَةُ مِنْهُ أَمْ خَلَقَهَا مِنْ غَيْرِهِ؟ "فَأَمْسَكَ حَقَّ الْقَوْلُ مِنْعِيْ [السجدة: ١٣] الْكَلِمَةُ مِنْهُ أَمْ خَلَقَهَا مِنْ غَيْرِهِ؟ "فَأَمْسَكَ أَحْمَد؛ لأن في الإمساك امتناع وكف يبرز عدم القدرة على المجاراة في المناظرة، مما يدل على أن حجة الأذرمي دامغة، لا يحسن معها الاستسلام والإذعان. وقال: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، قَدْ قَدَّمْتُ أَنَّهُ يَضْعُفُ عَنِ الْمُنَاظَرَةِ. إِنْ لَمْ يَتَسِعْ لَنَا الْإِمْسَاكُ عَنْهَا، فَلَا وَسَعَ اللَّهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَتَسِعْ لَهُ الْمُناظَرَةِ. إِنْ لَمْ يَتَسِعْ لَنَا الْإِمْسَاكُ عَنْهَا، فَلَا وَسَعَ اللَّهُ عَلَى مَنْ لَمْ يَتَسِعْ لَهُ وامتناع وعدم إقرار للمخالف، ولا يلزم من السكوت شيء من ذلك؛ لأنه من الممكن أن يسكت المرء مع رضاه عن فعل غيره.

#### ب-حجاجية التراكيب:

تزداد الفاعلية الحجاجية للكلمات في التركيب الذي تتشأ فيه، ومن ذلك إتيان الأذرمي بعد قوله: أواجبة داخلة في الدين؟ بالجملة البيانية التفسيرية؛ "فلا يكون الدين كاملاحتى يقال فيه ما قلت؟ للإطناب في حجية السؤال عن كمال الدين، والتمهيد للاستشهاد على ذلك بما يدفع القول بأن القرآن مخلوق. ومن ذلك أيضا إقامة الجملة على أسلوب الإخبار في أولها والاستفهام في آخرها في قوله: "يا أحمد، الكلمة التي يُكون الله تعالى بها الأشياء: من أي شيء خلقها؟ وكان يمكن أن يقال: من أي شيء خلق الله تعالى الكلمة التي يكون بها الأشياء؟ فيكون الاستفهام الذي هو مقصود الجملة في أنفها وصدرها؟ والسر في ذلك تقديم الأهم؛ ليكون ممهدا للسؤال ومقررا له، فالقضية الأهم هي بطلان أن يكون القرآن مخلوقا، وقد استغرق ذلك الإخبار والإنشاء، وقول الأذرمي: يا أمير المؤمنين عليكم نزل العلم، ومنكم اقتبسناه" حيث أقام الجملة على أسلوب القصر بتقديم الجار والمجرور على متعلقه؛ للتواضع والاهتمام ببيان إقرار الواثق لحجة الجار والمجرور على متعلقه؛ للتواضع والاهتمام ببيان إقرار الواثق لحجة

الأذرمي، وللدلالة على أنه لا ينبغي أن يكون ما ينطق به أمير المؤمنين من الحق مخالفا لما نزل عليهم من العلم.

#### ٩- حسن الختام ودوره الحجاجي في المناظرة:

من جودة الختام الحجاجي للمناظرة قدرة الأذرمي على المزج بين الحجاج العقلي والنفسي، وقد اشتمات هذه المناظرة على أرجى ما يطلبه المناظر ويسعى إليه من طلب الخصم للازدياد من الحجج: قَالَ الْوَاثِقُ: يَا شَيْخُ زِدْ أَحْمَدَ مِنْ هَذِهِ الْحُجَجِ لَعَلَّهُ يَرْجِعُ عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ. وإقرار أفضل الخصوم بالحجة في القول والاعتقاد، فَقَالَ الْوَاثِقُ: نَعَمْ إِنْ لَمْ يَتَّسِعْ لَنَا مِنَ الْإِمْسَاكِ عَنْ هَذِهِ الْمَقَالَةِ مَا انَّسَعَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلأَبي بَكْرِ وَعُمْرَ وَعُثْمَانَ وَعَلِيٍّ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ، فَلَا وَسَّعَ اللَّهُ عَلَيْنَا، ثم التأكيد على الإثبات الذي استهل به مناظرته، حبث قَالَ: بَا أَمبرَ الْمُؤْمنينَ، قَدْ قَدَّمْتُ لَكَ الْقَوْلَ أَنَّ أَحْمَدَ يَصْبُو وَيَقِلُّ وَيَضْعُفُ عَنِ الْمُنَاظَرَةِ، ثم تحقق الثمرات المرجوة من ذلك كله على الأذرمي والواثق وابنه، كالعفو بأمرين: اقْطَعُوا قَيْدَ الشَّيْخ... سَنْنِي حَاجَةً... وأَمَرَ بِرَدِّهِ مُكْرَمًا. والتوقير للسلطان، فقَالَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ: عَلَيْكُمْ نَزَلَ الْعِلْمُ، وَمِنْكُمُ اقْتَبَسْنَاهُ... وَاللَّهِ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، لَقَدْ جَعَلْتُكَ فِي حِلِّ وَسَعَةٍ مِنْ أَوَّلِ يَوْم إِكْرَامًا لِرَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-، إِذْ كُنْتَ رَجُلًا مِنْ أَهْلِهِ، والاستعطاف الحجاجي (وبَكَي الشَّيْخُ فَبَكَى الْوَاثِقُ وَبِكَيْنَا)، ثم النتيجة الكبرى للحجاج؛ وهي التوبة من القول بخلق القرآن، قال الْمُهْتَدى باللَّه رَحْمَةُ اللَّه عَلَيْه: فَرَجَعْتُ عَنْ هَذِه الْمَقَالَةِ مُنْذُ ذَلِكَ الْيَوْم، وَأَظُنُّ الْوَاثِقَ بِاللَّهِ كَانَ رَجَعَ عَنْهَا مِنْ ذَلِكَ الْوَقْتِ. وَلَمْ نَسْمَعْهُ يُنَاظِرُ فِي شَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ الْقَوْلِ حَتَّى مَات.

ولا أعلم في هذه المحنة مناظرة تربو عليها في نتائجها، مع براعة استهلالها، ووجيز بنائها، وإطناب حجاجها، وعمق سؤالها، وجودة إلزامها، ووضوح طباقها، وحسن ختامها، ورجوع أمير خصومها، والإمساك عن الخوض فيها.

#### الخاتمة

تنبئ الوسائل البلاغية للحجاج في مناظرة الأذرمي وأحمد بن أبي دؤاد في بدعة القول بخلق القرآن عن عدة نتائج نجملها على النحو التالى:

- 1 اتسمت المناظرة بالتدرج الحجاجي، والتماسك النصبي بين الإلزامات الحجاجية، حتى غدت لُحْمة واحدة في دحض بدعة القول بخلق القرآن على يد الأذرمي.
- ٧- تنوعت الوسائل البلاغية التي استعملها الأذرمي في الخطاب الحجاجي؛ ومن أهمها: براعة الاستهلال، والإيجاز، والإطناب، والتكرار، والطباق، والإلجاء، وحجاجية الألفاظ والتراكيب، وحسن الختام، وقد أبانت الدراسة عن أهمية هذه الوسائل البلاغية في إفحام الخصم بالحجة، فلها دور حجاجي لا يقل في الأهمية عن دورها الإمتاعي.
- ٣- اتضح أن للأذرمي قدرة حجاجية على أن يأتي بترتيب المعاني في الذكر كترتيبها في الفكر، فوقعت موقعا مقنعا، وأبانت حجج الأذرمي أن دعوى ابن أبي دؤاد مجرد ادعاء لاسند له من دليل يعضده أو حجة تنصره.
- ٤- اعتمد الأذرمي في إقامة الحجة على توظيف ثنائية الإيجاز والإطناب
  في إفحام الخصم، فبنى الإلزامات الحجاجية على الإيجاز والاختزال،
  وجعل الإطناب المتمثل في الربط الاستشهادي بالآيات مقدمة له.
- ٥- اتضح أن للأذرمي قدرة كبيرة على التوجيه الحواري في المناظرة، مما يعني أنه يقوم بدور (المخاطب) و (المخاطب) لحمل الخصم على الجواب المحدد.
- ٦- غلب على ابن أبي دؤاد الإذعان والتسليم في كل الحجج التي طرحها
  الأذرمي في دحض بدعة القول بخلق القرآن، وقد كشفت الدراسة عن

- التدرج التنازلي للخصم في النطق بكلمتين، ثم ثلاثة أحرف، ثم حرفين، حتى انقطاع النفس بالسكوت عقب الحجج التي أدلي بها الأذرمي.
- ٧- أبانت الدراسة أن للأذرمي قدرة كبيرة على الانتقاء الأسلوبي للألفاظ،
  والتراكيب، والسؤال الحجاجي في المناظرة.
- ٨- تميزت هذه المناظرة بدلالة آخرها على أولها، وأولها على آخرها، في التقرير بأن القرآن كلام الله غير مخلوق، وقد عزز من ذلك الاعتماد على القرآن والسنة في دحض شبه الخصم.

#### المصادر والمراجع

### - أولا: المصادر:

- القرآن الكريم
- ابن الأثير، أبو الحسن علي بن أبي الكرم: اللباب في تهذيب الأنساب، دار صادر، بيروت.
- ابن الأثير، نجم الدين أحمد بن إسماعيل: جوهر الكنز تلخيص كنز البراعة في أدوات ذوي البراعة، تحقيق: محمد زغلول سلام، الأسكندرية، منشأة المعارف، ٢٠٠٩م.
- ابن الأثير، نصر الله بن محمد بن محمد: المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق: محمد محي الدين، بيروت، المكتبة العصرية،
- ابن بَطّة العكبري، أبو عبد الله عبيد الله بن محمد: الإبانة الكبرى، تحقيق: رضا معطى، ط٢، دار الراية، الرياض، ١٤١٥ه، ١٩٩٤م.
- ابن تيمية، تقي الدين: مجموع الفتاوى، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد، السعودية، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، 1910هـ، 1910م.
- ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي بن محمد: مناقب الإمام أحمد، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ط٢، دار هجر، ١٤٠٩هـ.
- ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي بن محمد: المنتظم في تاريخ الأمم والملوك، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٢ه، ١٩٩٢م.
- ابن فارس، أبو الحسين أحمد: مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، القاهرة، اتحاد الكتاب العرب، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٢م.

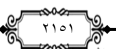


- ابن قدامة المقدسي، أبو محمد موفق الدين: روضة الناظر وجنة المناظر في أصول الفقه على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، ط٢، مؤسسة الريّان، ١٤٢٣ه، ٢٠٠٢م.
- ابن منظور، جمال الدين: لسان العرب، ط٥، بيروت، دار صادر ٢٠٠٥.
- ابن یعیش، یعیش بن علی بن یعیش: شرح المفصل للزمخشری،، قدم له: إمیل بدیع یعقوب، ط۱، بیروت، لبنان، ۱٤۲۲ه، ۲۰۰۱م.
- أبو منصور الثعالبي، عبد الملك بن محمد: الإيجاز والإعجاز، القاهرة، مكتبة القرآن، د.ت.
- الآجُرِّيُّ: أبو بكر محمد بن الحسين، الشريعة، تحقيق: عبد الله بن عمر، دار الوطن، ط۳، الرياض/السعودية، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.
- أوليفيي روبول: مدخل إلى الخطابة، ترجمة: رضوان العصبة، مراجعة: حسان الباهي، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء ٢٠١٧م.
- بامخرمة، أبو محمد الطيب بن عبد الله: قلادة النحر في وفيات أعيان الدهر، عُني به: بو جمعة مكري، خالد زواري، ط١، دار المنهاج، جدة، ١٤٢٨هـ، ٢٠٠٨م.
- البغوي، الحسين بن مسعود: معالم التنزيل تفسير البغوي ، محمد عبد الله النمر ، وآخرون ، دار طيبة ، ١٩٨٩هـ ، ١٩٨٩م.
- التتوخي، زين الدين محمد بن محمد: الاقصى القريب في علم البيان، ط١، مطبعة السعادة، ١٣٢٧ه.
- التهانوي، كشاف إصلاحات الفنون، تحقيق رفيق العجم، وعلي دحروج، مكتبة لبنان، ط١، ١٩٩٦م.
- الجاحظ: عمرو بن بحر: البيان والتبيين، تحقيق: عبد السلام هارونن ط٧، القاهرة، مكتبة الخانجي، ١٩٩٨م.

- الجاحظ: عمرو بن بحر: رسائل الجاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، ط۱، القاهرة، مكتبة الخانجي، ۱۳۹۹ه.
- الجرجاني، عبد القاهر: أسرار البلاغة، تحقيق: محمود شاكر، القاهرة، الخانجي، ٢٠٠٠م.
- الجرجاني، علي بن محمد: كتاب التعريفات، ضبطه وصححه جماعة من العلماء، ط١، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٠٣ه.
- جلال الدين السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر: الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٣٩٤هـ/ ١٩٧٤م.
- الحلبي، شهاب الدين محمود: حسن التوسل إلى صناعة الترسل، مصر، المطبعة الوهبية، ١٣٩٨ه.
- الحموي، ياقوت بن عبد الله: معجم البلدان، ط۳، دار صادر، بيروت، لبنان، ١٩٩٥م.
- الخطيب البغدادي: أبو بكر أحمد بن علي: تاريخ بغداد، تحقيق: بشار عواد، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٤٢٢هـ، ٢٠٠٢م.
- الدينوري، ابن قتيبة: الاختلاف في اللفظ والرد على الجهمية والمشبهة، تحقيق: عمر بن محمود، ط١، دار الراية، ١٤١٢هـ، ١٩٩١م.
- الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد: سير أعلام النبلاء، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وآخرون، ط٣، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٥هـ، ١٩٨٥م.
- الزركشي، محمد بن بهادر بن عبد الله: البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، ١٣٩١ه.
- السمعاني، أبو سعد عبد الكريم محمد: الأنساب، تحقيق: عبد الرحمن بن يحيى وغيره، ط١، حيدر آباد، مجلس دائرة المعارف العثمانية، ١٣٨٢هـ، ١٩٦٢م.



- الشريم، إبراهيم بن علي بن محمد: تسلية المصاب عند فقد الأقربين والأصحاب، الموصل، دار ابن الأثير، د.ت.
- الشيباني: الرسالة العذراء في موازين البلاغة وأدوات الكتابة، تحقيق: يوسف محمد فتحى، القاهرة، دار الطلائع، ٢٠٠٥م.
- الطوفي، سليمان بن عبد القوي بن عبد الكريم: الإكسير في علم التفسير، بتحقيق: عبد القادر حسين، القاهرة، مكتبة الآداب، ٩٧٧م.
- العسكري، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل: كتاب الصناعتين، الكتابة والشعر، تحقيق: علي محمد البجاوي، محمد أبو الفضل، ط٢، القاهرة، دار الفكر العربي، د.ت.
- الفيروزآبادى، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب: القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث ، ط۸، بيروت، لبنان، مؤسسة الرسالة، ٢٠٠٥هـ، ٢٠٠٥م.
- الكلاعي، أبو القاسم محمد بن عبد الغفور: إحكام صنعة الكلام، تحقيق: محمد رضوان الداية، بيروت، دار الثقافة، ١٩٦٦م.
- اللالكائي، أبو القاسم هبة الله: شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، تحقيق: أحمد بن سعد، ط٨، السعودية، دار طيبة، ١٤٢٣هـ، ٢٠٠٣م.
- المباركفوري، عبيد الله الرحماني: مرعاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، ط۳، إدارة البحوث العلمية والدعوة والإفتاء، الجامعة السلفية، بنارس الهند، ٤٠٤ هـ، ١٩٨٤م.
- المصري: ابن أبي الإصبع: بديع القرآن، تحقيق: حفني شرف، القاهرة، دار نهضة مصر.
- النيسابوري، أبو الفضل أحمد بن محمد بن إبراهيم: مجمع الأمثال، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت، لبنان، دار المعرفة، د.ت.



#### المراجع:

- بو مصطفى: أيمن: الحجاج ووسائله البلاغية في النثر العربي القديم، طنطا، دار النابغة، ١٤٣٩هـ، ٢٠١٨م.
- البيروتي، ابن البيطار الجزائري: المفاخرات والمناظرات، تحقيق: محمد حسان الطيان، ط١، دار البشائر الإسلامية، ١٤٢١ه، ٢٠٠٢م.
- رضوان، ياسر عبد الحسيب: الروابط الحجاجية في الخطاب المقدماتي: غريب الحديث للخطابي نموذجًا، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة ،مجلة جيل الدراسات الأدبية والفكرية، ع٦٩، مايو ٢٠٢١م.
- سعودي، نواري: الاستهلال وأدواره الحجاجية في الخطاب السردي مقاربة تداولية في نماذج من نوادر الجاحظ، حولية كلية اللغة العربية بجرجا، مج ٢٠٤، ع ٢، فبراير، ٢٠٢٠.
- السعيدي، ناصر بن دخيل: الاحتجاج العقلي والمعنى البلاغي دراسة وصفية، رسالة دكتوراة، أم القرى، السعودية، ١٤٢٦ه.
- صولة، عبد الله: الحجاج: أطره ومنطلقاته وتقنياته من خلال مصنف في الحجاج، الخطابة الجديدة لبرلمان وتتيكاه، ضمن فريق البحث في البلاغة والحجاج: أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم، إشراف حمادي صمود، تونس، المطبعة الرسمية، دت.
- عبد المطلب، محمد: الحوارات القرآنية قراءة حجاجية، ط١، طنطا، دار النابغة، ١٤٤٢هـ، ٢٠٢١م.
- العثيمين، محمد بن صالح: شرح العقيدة السفارينية، بيروت، لبنان، الكتاب العالمي للنشر.
- عليو، محمد الشيخ: مناهج اللغويين في تقرير العقيدة إلى نهاية القرن الرابع الهجري، الرياض، دار المنهاج، ١٤٢٧ه.

