

# قيمة الاختلاف بين التدبير والتدبر قراءة في حدث جمع عثمان بن عفان الناس على مصحف واحد

إعداد الباحثة: شيمساء فوخري باحثة دكتوراة ـ كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالحمدية ـ المغرب.

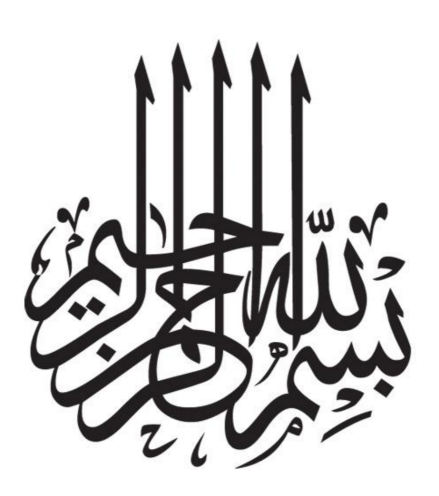






















#### ملخص

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد النبي الأمي، وعلى آله الطيبين الطاهرين ورضى الله عن الصحابة أجمعين والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

#### وبعد:

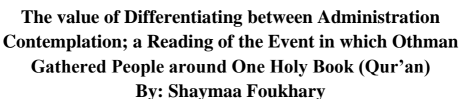


فهذا بحث بعنوان (قيمة الاختلاف بين التدبير والتدبّر، قراءة في حدث جمع عثمان بن عفان الناس على مصحف واحد) حاولت فيه الباحثة معالجة مسألة هامة وهي قيمة الاختلاف وأهميته، حيث بينت أن الاختلاف ظاهرة كونية لا مناص منها، وقيمة إنسانية مجمع عليها يكفلها الإسلام، الأصل فيها أن لا تُفسد للود قضية.

وقد قامت بتحديد ماهية الاختلاف باعتباره قيمة حاضنة لقيم أخرى كالتسامح والتعايش، مع بيان الأسباب التي جعلت المأمول من الاختلاف يخالف الواقع للذي نعيشه، ومن ثم اقترحت العلاج الذي به يتحول المنشود من الاختلاف إلى مشهود، وهو ما لا يمكن تحقيقه إلا بتدبر آيات الاختلاف وقراءة سيرة الخلفاء التي يمكن أن تشكل درسا منهجيا تستلهم منه ماهية الاختلاف، لتُحقق المأمول منها حالا ومآلا.

كل هذا من خلال ضرب مثال بجمع عثمان بن عفان الناس على مصحف واحد، باعتباره درسا في التمييز بين الاختلاف الذي حقّه التدبير، والاختلاف الذي حقّه التدبير، ودرسا في الفقه الاستشرافي في تدبير الاختلاف والانتقال به إلى ائتلاف. فقه توقعي، لم يكتف بالوقوف عند النظر في حال اختلاف مصاحف الصحابة المشروع، بل تجاوزه إلى النظر في المآل، وما قد يؤول إليه هذا الاختلاف المشروع من مآلات غير مشروعة، وهو الفقه الذي لا بد وأن يستنبط من سيرة الخلفاء، ليغدو وسيلة بها تُدبر القيم المجتمعية لتحقق المنشود منها في الحال والمآل.





A PhD researcher,

Faculty of Arts and Humanities in Mohammadeya, Morocco chaymae.chama1994@gmail.com



#### **Abstract**

In this research, the researcher has tried to tackle an important issue which is the value of diversity and its importance. The researcher has shown that diversity is an inevitable universal phenomenon and a human value generally acknowledged in Islam since diversity does not spoil the cause.

The researcher has identified the cause of diversity as it involves other values such as tolerance and co-existence. She has also examined the reasons that lead to think better of diversity than what we really have at hand. Then, she proposed the treatment that would turn the wishes into facts something that can hardly be achieved away from contemplating the verses of diversity and reading the biography of caliphs for the possibility of getting a lesson and a systematic approach to inspire the true meaning of diversity and the realizable wishes.

This has been tackled through the example in which Othman gathered the masses around one Book of the Quran. It is considered a lesson of diversity achieved by administration despite the difference effected by contemplation. There is also another lesson of oriental jurisprudence which recognizes diversity then moves into coalition. A kind of predictive



jurisprudence that not only examines the diversity of books submitted by the companions of Prophet Muhammad (Peace be upon Him) but also looks ahead to see what might illegally befall this project of diversity. This jurisprudence has to be extracted from the biographies of the caliphs so as to become a mean by which the social values are administered to achieve the expected wishes.



Key words: the value of diversity- administration and contemplation- collecting the Holy Quran, Othman Ibn Affan





#### نمهيــــد

كثيرا ما نقدم الاختلاف على أنه ظاهرة كونية لا مناص منها، مؤصلين لذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلا يَزَالُونَ خُتَلِفِينَ ﴾ سورة هود الآية ١١٨، وكثيرا ما نقدم هذا الاختلاف على أنه مساحة رحمة وسنة إلهية لا بد منها لقوله تعالى: ﴿ وَمِنْ اَيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِتَكُمْ وَأَلُوانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ لِلْعَالِينَ ﴾ سورة الروم الآية ٢٢. ولا تكاد تخلو مجامعنا التي نجتمع فيها فنختلف، من شعارنا المعهود: الاختلاف لا يفسد للود قضية، بل تجدنا لا نكاد نفوت أدنى فرصة سانحة لنخرج على العالم بوجه بشوش ونقول: الاختلاف ثقافة إنسانية الاختلاف قيمة بشرية ، الاختلاف حتمية وجودية ، والحقيقة أن هذا الكلام الجميل لا يعدو أن يكون صورة افتراضية لواقع منشود، تخالف تماما الصورة الحقيقية للواقع الموجود، فاختلافنا قد أفسد كثيرا الود بيننا، وتفرقت بنا السبل، كل فرقة منا تدعي امتلاك ناصية الحقيقة، بل وقد تدعي أنها المعتصم الوحيد بحبل الله، في إشارة لصحة المرجعية وتذكير بعدم جواز المخالفة، وفي غياب تام لتحديد ملامح هذه المرجعية و ماهية حبل الله المعتصم به.

والذي لا شك فيه، أن الاختلاف ظاهرة كونية لا مناص منها وآية من آيات الله، ولكن أي اختلاف هو الآية؟ و هل يكفي أن يكون الاختلاف ظاهرة كونية، ليكون إرادة شرعية؟

إن وقوفنا في موقع المرحب بالاختلاف والداعي له، دون التحديد الدقيق لماهية الاختلاف، ودون الإجابة المتأنية عن السؤالين السابقين هو ما جعل واقع الاختلاف يناقض تماما المتوقع منه، هو ما جعل المنشود: أن لا يفسد الاختلاف للود قضية ، في حين أن الموجود عكس ذلك تماما.





ولأن رهاننا اليوم هو أن نلفي العلاج لتعدد شخصية الاختلاف "الانفصامي" بين الواقع والمتوقع، ولأن علاج الأعراض يكون بعلاج مُسبباتها، وتعددُ شخصية الاختلاف عَرَض له مُسبِّب، فإن رحلة العلاج التي نروم خوض غمارها، لا يمكن أن تحقق المتوخي منها إلا إذا انطلقت انطلاقة صحيحة، وأصح وضعية للانطلاق هي: تحديد المسببات التي كانت الفاعل الأساسي في صنع الشرخ وتعميق الهوة بين العالم الافتراضي للاختلاف، وبين العالم الـواقعي



وهو ما تروم هذه الورقة بسط القول فيه، بالوقوف عند التحديد الدقيق لماهية الاختلاف باعتباره قيمة حاضنة لقيم أخرى كالتسامح والتعايش، مع بيان الأسباب التي جعلت المأمول من الاختلاف يخالف واقع الاختلاف، ومن ثـم اقـتراحُ العـلاج الـذي بـه يتحـول المنشود من الاختلاف إلى مشهود، وهو ما لا يمكن تحقيقه إلا بتدبر آيات الاختلاف وقراءة سيرة الخلفاء التي يمكن أن تشكل درسا منهجيا تستلهم منه ماهيةُ الاختلاف، ويستمدّ منه الفقهُ الاستشر افي الذي به تُدار هذه القيمة وتدبر ، لتُحقق المَّامول منها حالا ومآلا.

#### قيمة الاختلاف وأزمة التأصيل.

ونستهل هذه الورقة بتدبر آيات الاختلاف، وذلك بغية تحديد المسببات التي عززت انفصام الاختلاف بين واقعه والمتوقع منه، بين منظوره والمنتظر منه.

و من المؤسف أن سبب هذا الفصام هو: التأصيل!

نعم إن أزمتنا مع قيمة الاختلاف هي أزمة تأصيل!

كىف ذلك؟





إننا وحين التأصيل لمشروعية الاختلاف تجدنا ننطلق من قوله تعالى: " ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك ولـذلك خلقهم "، والحقيقة أن المتأمل في هذه الآية يجدها تقدم الاختلاف على أنه ظاهرة كونية، لا على أنه إرادة شرعية، فهل يكفي أن يكون الاختلاف ظاهرة كونية ليكون إرادة شرعية؟

#### -قيمة الاختلاف بين المشيئة الكونية والإرادة الشرعية.

إن الجواب عن هذا السؤال حتم سيكون بالنفي، لأن المشيئة الكونية لا تعادل دائما الإرادة الشرعية، فقد شاء الله عز وجل أن يوجد الكفر والإيمان، ولم يرد لنا سبحانه الكفرَ وأراد لنا الإيهان. يقول الإمام ابن تيمية: « ينبغي أن يعرف أن الإرادة في كتاب الله على نوعين: أحدهما: الإرادة الكونية وهي الإرادة المستلزمة لوقوع المراد التي يقال فيها: ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن وهذه الإرادة في مثل قوله: {فمن يرد الله أن يهديه يشر\_ح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا}... وهذه الإرادة هي مدلول اللام في قوله: {ولا َ يزالون مختلفين} {إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم}... وأما (النوع الثاني: فهو الإرادة الدينية الشرعية وهي محبة المراد ورضاه ومحبة أهله والرضا عنهم وجزاهم بالحسني كما قال تعالى: {يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر } وقوله تعالى {ما يريد الله ليجعل عليكم من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم} » . وعليه، فبلا يلزم من كون الاختلاف ظاهرة كونية، كونه إرادة شرعية، فكل اختلاف هو ظاهرة كونية وليس كل اختلاف إرادة شرعية، ومن هنا وجب طرح السؤال ما هو الاختلاف المشروع لنا؟



## 😂 قيمة الاختلاف بين التدبير والتدبّر

#### الاختلاف الأبة

إن ما يجوز لنا من الاختلاف بل ويستحب، هو الاختلاف الذي تعلقت به الإرادتان: الإرادة الكونية والإرادة الشرعية، وهو الاختلاف الآية، لأن ما كان آية من آيات الله لا يمكن إلا أن يتعلق بمشيئة الله وإرادته سبحانه وتعالى.

هذا الاختلاف هو ما جاء صريحا في قوله جل وعلا: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِلْعَالِمِينَ ﴾ سورة الروم الآية ٢٢.

إن تأمل هذه الآية وتدبرها يوصلنا إلى حد وتعريف جلى للاختلاف الآيــة : إنــه الاخــتلاف الحاصل في ذواتنا، اختلاف ألسنتنا واختلاف ألواننا، وهنا لن نحمل اللفظتين " ألسنة " و"ألوان" على معناهما النسبي، اللغة ولون البشرة، وإنما سنحملهما على المعني المطلق الواسع لأن الأصل في المعنى القرآني الصالح لكل زمان ومكان أن يبقى على سعته وإطلاقه، سنحمل اللون على معنى الهيئة، لأن اللون هيئة ، وسنحمل اللسان على معنى : الجهاز المسؤول عن عملية الكلام، لأن اللسان هو جارحة الكلام.

فيكون بالتالي: الاختلاف الآية هو الاختلاف المتعلق باختلاف هيئاتنا أي مطلق ظو اهرنا، لكن ظواهرنا التي هي منا، لا ظواهرنا التي هي مما طرأ علينا، بدليل قوله تعالى: " ألوانكم " لا "تلوناتكم".

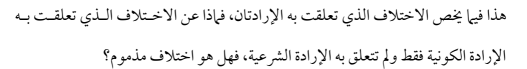
ويكون الاختلاف الآية هو الاختلاف المتعلق بدواخلنا، لكن هذه المرة ليس مطلق دواخلنا وإنها ما تعلق بجارحة الكلام ، أي الجهاز المسؤول عن عملية الكلام، فيستثني من اختلاف دواخلنا اختلافُ قلوبنا، لأن الأصل في القلوب الائتلاف.





ولا يخفى على أحد أن الكلام تفكير وتعبير، فالتفكير استقبال ومعالجة، والتعبير إرسال، قال تعالى: ﴿إِذْ تَلقُّونُهُ بِأَلْسَنْتُكُمُ وتقولُونُ بِأَفُواهِكُم﴾.

فعملية الكلام تنقسم إلى مراحل ثلاث: الاستقبال ثم المعالجة ثم الإرسال، ولكل مرحلة أجهزة خاصة بها تقوم بمهام معينة تختص بتلك المرحلة، وعلى ذلك، فإن عملية الكلام أو جارحة الكلام التي هي آية من آيات الله لا يمكن اختزالها في الإنجاز التعبيري فقط، بل، إنها توليف بين عملية التفكير وعملية التعبير، وعلى ذلك يكون اختلاف أنهاط إدراكنا واختلاف قدراتنا التحليلية وأنهاطنا التمثيلية وإنجازنا اللغوي...، آية من آيات الله، ويكون ما ذكرناه من اختلاف هيئاتنا واختلاف أجهزتنا المسؤولة عن عملية الكلام، هو الاختلاف الآية الذي تعلقت به الإرادة الثرادة الشرعية والإرادة الكونية.



في الحقيقة ليس الاختلاف المتعلق بالإرادة الكونية فقط، مذموما وإنها المذموم أن لا يُسعى لتدبير هذا الاختلاف و الانتقال به إلى الوفاق و الائتلاف.

#### الاختلاف المحكّ

لماذا لا يعد الاختلاف المتعلق بالإرادة الكونية فقط مذموما؟

لأن الاختلاف المتعلق بالإرادة الكونية فقط، هو الاختلاف المحك الذي نختبر عنده ولاءنا لله ولرسوله، إنه إرادة كونية تمكننا من إتيان الإرادة الشرعية ﴿واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا﴾ سورة آل عمران ١٠٣ ﴿ فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ﴾ سورة النساء الآية ٥٩.





فالاعتصام بحبل الله ورد الشي-، إلى الله وإلى الرسول لا يمكن للمر، إتيانهما وممارستهما باعتبارهما إرادة شرعية، إلا إذا وجدت الإرادة الكونية ﴿ ولا يز الـون مختلفين ﴾، ولهـذا الاعتبار كان الاختلاف المتعلق بالإرادة الكونية غير مذموم، وكان عدم السعى في الانتقال مذا الاختلاف من الإرادة الكونية إلى الإرادة الشرعية مذموما.



ومن الإشارات التي أحب أن أثيرها في هذا المقام اختلاف المفسرين في قولـه تعـالي: ﴿ وَلَـوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلا يَزَالُونَ خُتَلِفِينَ، إلا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِ ذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ سورة هود الآية ١١٨، فمن المفسرين من قال: للرحمة خلقهم ومنهم من قال خلقهم للاختلاف، والحقيقة أن التعبير القرآني الدقيق يفيد أن الله عز وجل قـ د خلقنا للاخـ تلاف وللرحمة معا، فلو كان الله عز وجل قد قصد الرحمة لقال وللرحمة خلقهم ولو كان قد قصد الاختلاف لقال : وللاختلاف خلقهم، فعدم التعيين إذن يفيد أن "ذلك" عائدة على الرحمة و على الاختلاف في آن واحد.

نعم، إن الله قد خلقنا لنختلف بحكم "إرادته الكونية " وخلقنا ليرحمنا بالائتلاف بحكم "إرادته الشرعبة".

#### أزمة التأصيل: ارتباك في التمثل وإرباك للتمثيل!

لماذا كانت أزمة الاختلاف بين واقع الاختلاف والمأمول من الاختلاف أزمة تأصيل؟

إن الارتباك في تعيين "الاختلاف الآية" بالتأصيل لكل اختلاف بقوله تعالى: ﴿ ومن آياته اختلاف ألسنتكم وألوانكم ﴾، وإنزال الاختلاف الذي هو بمثابة "الإرادة كونية" منزلة "الإرادة الشرعية"، استنادا لقوله تعالى: ﴿ ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين ﴾، جعلنا لا نسعى للارتقاء بالاختلاف من مستوى الإرادة الكونية إلى



مستوى الإرادة الشرعية لارتباكنا في تعيين الفرق بينها، بل إن الخلط والارتباك جعلانا أحيانا نثور ضد ما هو من قبيل الاختلاف الآية.

ثم إن خلطنا بين الاختلاف باعتباره ظاهرة كونية والاختلاف باعتباره إرادة شرعية، جعلنا نفقد نظرتنا الاستشرافية وخطواتنا الاستباقية، فكم من اختلاف حكمنا له بأنه محمود دون أن ننتبه إلى أن هذا الاختلاف المحمود هو محمود آنا وحالا، وقد يصبح يوما ما، لأننا لم نعيّره بناء على منهج منضبط- من قبيل الاختلاف المذموم، رغم كونه اختلافا لم يصدر عن الهوى، ورغم كونه لم يسبب الفرقة بين المسلمين في وقت من الأوقات.



فلا يمكن إذن أن نحكم على اختلاف بأنه اختلاف مشروع لمجرد كونه لم يصدر عن الهوى ولم يسبب الفرقة بين المسلمين، لأنها محددات غير منضبطة، قد تشرع لما هو محمو د حالا وآنا ومذموم مآل واستقبالا.

وعلى ذلك يكون التأصيل لمشر وعية الاختلاف أو مشر وعية نـوع مـن الاخـتلاف لمجـر د وجوده في القرون الأولى للإسلام، خطأ منهجيا لا بدّ أن يستدرك، وهو ما سنأتي على بيانه في القسم الثاني من هذه الورقة، حين الوقوف مع حدث جمع عثمان الناس على مصحف واحد.

#### إدارة الصحابة للاختلاف بين التدبير و التدبر.

إن سيرة الصحابة هي انفعال للمجتمع الإسلامي الأول بالقرآن و تفاعل لهذا المجتمع المنفعل بالقرآن مع الواقع، ولذلك فإنها لا تخلو من دروس منهجية في فهم القرآن وتنزيله على الواقع، خاصة في لحظات الانعطاف التاريخية التي عادة ما يبزغ عنـ دها الحـس المنهجـي لعقل المجتمع المنفعل بإرثه، والمتفاعل مع لحظة المنعطف.





ولذلك سنقف وقفة تأملية مع منعطف من المنعطفات التي شهدها المجتمع الإسلامي في صدره الأول وهو: حدث جمع عثمان بن عفان رضي الله عنه الناس على مصحف واحد، هذا الحدث الذي لا يمكن إلا أن نصفه ب: 'لحظة الانعطاف' حيث نُلقّي درسا في التمييز بين الاختلاف الذي حقّه التدبير والاختلاف الذي حقّه التدبّر، ودرسا في الفقه الاستشرافي والتحرك الاستباقى لوقاية المجتمع من الأزمات.



فها هو المجتمع الإسلامي يعيش سكينة اللحظة ورتابة الأحداث ثم ينفجر في الرقعة الإسلامية وينفرج حدث يقلب الموازين، "يا أميرَ المؤمنينَ أدركُ هذه الأمةَ قبلَ أن يختلِفُوا في الكتاب اختلاف اليهود والنصاري".

فبعد أن اتسعت رقعة بلاد المسلمين وتفرق الصحابة في الأمصار يُقرِئون القرآن، كان الناس يَقرؤون كما أُقرئوا، فأهل الشام يقرؤون بقراءة أبي بن كعب، وأهل الكوفة يَقرؤون بقراءة عبد الله بن مسعود، وأهل البصرة يقرؤون بقراءة أبي موسى الأشعري وهكذا.

وكان هؤلاء الصحابة قد شهدوا نزول القرآن وسمعوه من النبي وعَلموا وجـوه قراءتـه، ولم يكن شيءٌ من ذلك لمِن تعلّم منهم في الأمصار، فكانوا إذا اجتمع الواحد منهم مع من قرأ على غير الوجه الذي قرأ عليه يعجبون من ذلك، ويُنكر بعضهم على بعض، وقد يصل الأمر إلى تأثيم أو تكفير بعضهم بعضا .

قال مكى بن أبي طالب: وكان ذلك قد تعارف بين الصحابة على عهد النبي صلى الله عليه وسلم، فلم يكن ينكر أحد ذلك على أحد لمشاهدتهم من أباح لهم ذلك وهو النبي صلى الله





عليه وسلم فلمَّا انتهى ذلك الاختلاف إلى ما لم يعاين صاحبَ الشرع، ولا علِم بِما أباح من ذلك، أنكر كل قوم على الآخرين قراءتهم واشتد الصراع بينهم .

وهنا جاء نداء حذيفة بن اليهان إلى عثمان بن عفان: يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة!

وكانت الاستجابة: بأن أمر عثمان بن عفان رضي الله عنه بتدارك الاختلاف وجمع الناس على على الله عنه بتدارك الاختلاف وجمع الناس على عليه قراءة واحدة، القراءة العامة التي كان يقرؤها عامة الصحابة في المدينة، وغيرها من الأمصار، مسية وهي القراءة التي كتب عليها زيد رضي الله عنه في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وفي خلافة الصديق.

ولن أستفيض أكثر في رصد هذا الحدث، لأن ما يهمنا من حدث الجمع ليس هو منهج الجمع ولن أستفيض أكثر في رصد هذا الحدث ولجنة الجمع وكيفية الجمع، إن ما يهمنا في هذا المقام استخلاص الدروس المنهجية من الحدث العام؛ حدث الجمع.

•المصحف العثماني: من الانفعال الاسترشادي بالقرآن إلى التفاعل الراشد مع الواقع. ولاستخلاص هذه الدروس لا بد من "أشكلة" هذا الحدث، لأن الاستشكال هو المسار الأقصر للفهم، فبالسؤال نعيد تمثيل الحدث وتمثله إذ نستحضر روح الحدث لنعيش التجربة من جديد.

وأول سؤال نطرحه على العقل العثماني: ألم يكن الاختلاف في القراءة حاصلا على عهد النبي صلى الله على عهد النبي صلى الله عليه وسلم وعلى عهد صحابته من بعده؟

وإذا كان الجواب ب"نعم" وهو حتما ب"نعم".

أفلا يعطي إذن حصول هذا النوع من الاختلاف على عهد النبي مشروعية دائمة له؟





وكيف يا عثمان ترفع اختلافا قد أقره النبي صلى الله عليه وسلم وتضيق مساحته؟

#### السنة النبوية: بين الفعل ومنهج الفعل

إن عقلا فاقدا للبو صلة المنهجية قد تربكه هذه الأسئلة، وقد تجعله إذا ما استُنجد به وقيل له: أدرك هذه الأمة يا فلان، يقف مشدوها متحرجا من مخالفة فعل النبي.

ولكن عقلا راشدا هو عقل عثان عُلِّم الكتاب والحكمة، لا يفوته أن ينظر إلى السنة على أنها منهج الفعل لا مجرد الفعل.

ولذلك لا يجد عثمان حرجا في أن يخالف فعل النبي ليوافق سنة النبي ، وفي لحظة الانعطاف، تنعطف الأحداث في المجتمع الإسلامي ويلوح منهج عثمان رضي الله عنه مستقيما، فيستقيم المنعطف!!

إننا كثيرا ما نعرف الاختلاف المذموم على أنه الاختلاف الناجم عن الهوى، الذي ينطلق من الأسباب والدوافع الذاتية ، ونعرف الاختلاف المحمو د بأنه اختلاف التنوع وأنه الاخـتلاف الحاصل في الأمور الظنية، وقد ذكرت آنفا أنها محددات غير منضبطة، ويأتي الـدرس العـثماني ويؤكد عدم انضباطها ويجلى أمامنا ارتباكنا المنهجي في تصنيف الاختلاف.

إننا وحين الحديث عن اختلاف القراءة نكون أمام اختلاف تنوع غير ناجم عن الهـوي، غـير منطلق من الدوافع الذاتية، غير متعلق بالأمور الظنية، بل إنه اختلاف حصل على عهد النبي صلى الله عليه وسلم، فكل القرائن إذن تفيد بأنه اختلاف مشروع ولكن، ورغم هـذا، يحكـم عثان بن عفان وغيره من الصحابة بضر ورة تدارك هذا الاختلاف وتلافيه.

إنه الفقه الاستشرافي وهو الفقه الذي تحتاجه الأمة اليوم، نحتاج من يمتلك فقه المآل نحتـاج أمثال حذيفة لينادى فينا "أن أدركوا هذه الأمة"، ونحتاج عقلا عثمانيا راشدا يستجيب.







#### جمع المصحف: بين تمثل الاختلاف وتمثيله.

إنه عادة ما يوصف حدث جمع عثهان الناس على مصحف واحد ب"الجرأة" و" الشجاعة" ، ولا أدرى لماذا يرى بعضهم أن يصف الإقدام على جمع المصحف ب" الشجاعة "! أي دلالة يحملها هذا اللفظ؟ وأي علاقة بين دلالة هذا اللفظ وبين حقيقة الفعل؟ جريء على ماذا؟ شجاع على من؟



في الحقيقة، لا علاقة لخطوة جمع المصحف بالجرأة والشجاعة، فخطوة الجمع كان محركها اليقظة المنهجية والحس الاستشرافي والانفعال بالقرآن والتفاعل مع الواقع وهو ما يشكل في مجموعه خاصية "الرشد" التي جاءت وصفا للخلفاء ، هذا الرشد هـو الـذي جعـل عـثمان رضى الله عنه يتمثل قيمة الاختلاف تمثلا صحيحا، والتمثل الصحيح ينجم عنه لا محالة التمثيل الصحيح.

إن الاختلاف هو وكما بينا في المقدمة المنهجية مزدوج الصفة، فهو إما أن يكون إرادة كونيـة وإما أن يكون إرادة كونية وشرعية في آن واحد، والاختلاف في كلتا الحالتين قيمة، لكن التمثل الخاطئ لهذه القيمة قد يؤدي بها إلى انحراف مشهودها عن منشودها.

ولأن العقل العثماني انفعل بالقرآن انفعالا استرشاديا فإن تفاعله مع الواقع جاء تفاعلا راشدا، فميز عثان بين الاختلاف الذي من هو قبيل الإرادة الكونية والذي حقه التدبير وبين الاختلاف الذي هو من قبيل الإرادة الشرعية والذي حقه التدبر.

#### ·قيمة الاختلاف· بين الاختلاف الآية والاختلاف المحك.

إن قيمة الاختلاف قيمة سامية ولا ريب في ذلك، فهي قيمة تحفظ للمجتمع ثراءه الثقافي وغناه الفكري، ولكن هذه القيمة لا بد أن تدار الإدارة الصحيحة لتحقق المأمول منها.





فإذا كانت هذه القيمة في مجتمعنا الحالي تعيش لحظة فصام، فإن سوء التمثيل راجع لسوء التمثل \_ كما ذكرنا آنفا\_، ولتجاوز ذلك يفترض استلهام واستدعاء المنهج القرآني في إدارة هذه القيمة والذي جلينا تفاصيله في المقدمة المنهجية.

فإذا كان تأمل آيات الاختلاف يحيلنا على حقيقة مفادها أن الاختلاف صنفان: اختلاف تعلقت به الإرادة الكونية فقط واختلاف تعلقت به الإرادتان الكونية والشر\_عية، فإن هذه الحقيقة تحيلنا على منهج إدارة هذا الاختلاف بصنفيه.

الصنف الأول: الاختلاف الذي تعلقت به الإرادتان الكونية والشرعية: " وهو الاختلاف الآية" وحق هذا الصنف أن يُتكبّر لأنه آية من آيات الله وآيات الله تُتـدبر، والتـدبر هـو: أن نتأمل هذا الاختلاف الذي قصد الله عز وجوده " خلقا " وقصد بقاءه واستمراره على حاله " شرعا " ، ونسعى إلى تعزيزه وتثبيته في المجتمع لكي يوافق قصدنا قصد الشارع، لأن هـذا النوع من الاختلاف هو منبت التعددية الثقافية والتنوع الإنساني،أي أنه الاختلاف الـذي يحفظ لهذا المجتمع تطوره واستمراره، وينبغي أن يعلم أن كل سعى نحو تثبيط هذا النوع من الاختلاف هو من قبيل مخالفة المكلف لقصد الشارع.

والصنف الثاني: الاختلاف الذي تعلقت به الإرادة الكونية فقط: " وهو الاختلاف المِحك"، وقد ذكرت فيها سبق أنني قصدت بالمِحك أنه الاختلاف الذي نختبر عنده ولاءنا لله ولرسوله، وحق هذا الاختلاف التدبير: والتدبير هو أن نسعى لرفع هـذا الاخـتلاف إذا لاح في الأفق داع إلى ذلك ليحل محله الائتلاف، لأن هذا النوع من الاخ تلاف قد قصد الله





وجوده " خلقا" وقصد رفعه " شرعا"، ولا يزالون مختلفين "خلقا" إلا من رحم ربك "شرعا".

وتدبير هذا الاختلاف " الإرادة الكونية" والارتقاء به إلى مستوى الإئتلاف "الإرادة الشرعية"، يتم عبر العودة إلى الأرضية المشتركة ، ﴿ قُلْ يَأَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ سورة آل عمران الآية ٦٤، هذه الكلمة السواء بين المختلفين في عهد عثمان بن عفان كانت هي: "المصحف الإمام"، حيث جمع عـثمان رضي الله عنـه النـاس عـلى قـراءة واحدة، القراءة العامة التي كان يقرؤها عامة الصحابة في المدينة، وغيرها من الأمصار، وهي القراءة التي كتب عليها زيد رضي الله عنه في زمن النبي صلى الله عليه وسلم وفي خلافة الصديق. فكان الائتلاف هو العودة إلى المشترك، العودة إلى الإمام فالهمزة والميم في اللغة "أم" هي: الأصل والمرجع.

#### التأسى بالصحابة: من إقامة الرشد إلى ترشيد القيم

إن إدارة قيمة الاختلاف إذن بين التدبير والتدبر تستلزم فقها استشرافيا ونظرة استباقية واسترشادا بهدي القرآن الذي يهدي إلى الرشد " إنا سمعنا قرآنا عجبا يهدي إلى الرشد" ، وهي الخصائص التي تحلي مها الخلفاء الراشدون، ولذلك أمرنـا نبينـا عيـه الصـ لاة والسـلام بالاستمساك بسنته وسنة خلفائه الراشدين من بعده، يقول عليه الصلاة والسلام: "عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين من بعدي عضوا عليها بالنواجـذ"، فإذا كنا اليـوم نجتمـع لنتدارس عوامل التأسيس والتأسي بسيرة الصحابة فإنه ينبغي أن يعلم أن تأسينا بهم ينبغي أن يكون تأسيا بسنتهم، والسنة: المنهج.





لذلك فإن تأسِّينا بالصحابة لا ينبغي أن يقف عند التأسى بأفعالهم بل ينبغي أن يتعداه إلى التأسى بالمنهج الذي صدر عنه الفعل، فإذا كان الصحابة قد اختلفوا وائتلفوا فإنه لا ينبغي أن نتأسى بمجرد الفعل "الاختلاف تارة والائتلاف تارة أخرى " لأن هذا قد يوقعنا في الاضطراب والارتباك، بل ينبغي أن نتأسى بمنهجهم، ونرجع إليه باعتباره المنهج الإمام. فإذا كنا نروم بناء مجتمع القيم فإنه ينبغي أن نتأسى برشد الصحابة أولا، لأن مجتمع القيم يقوم على رشد أفراده، وما لم نحقق الرشد في الأفراد، خاصة من يؤمنا منهم، فإن مجتمع القيم سيظل حلم ننشده، ولا نشهده.



### التأسى بالصحابة: تأس بمجتمع الرشد وتأسيس لجتمع القيم.

وعليه، فإن التأسى بالصحابة ليس في الأخذ بقيمهم " اختلافهم " أو "ائتلافهم" ، بل في الأخذ برشدهم، لأن القيم ثمرات لمجتمع الرشد، وإذا حققنا الرشد فإننا حتما حينها سنحقق مجتمع القيم الذي يتمثل الاختلاف تمثلا صحيحا، فيعزز الاختلاف الآيـة ويوطـده، ويـدبر الاختلاف المحك ويتجاوزه، مجتمع يتعايش أفراده على اختلاف ألسنتهم وألوانهم لأنهم يؤمنون بـ: "آية الاختلاف"، ويأتون حين النزاع إلى المشترك الإنساني لأنهم يؤمنون ب"الكلمة السواء".

إن السبيل إذن لبلوغ المنشود من الاختلاف وإحالته إلى موجود، هو إيقاظ الحس المنهجي، وتفعيل خاصية الرشد، لتمثل الاختلاف تمثلا صحيحا، وذلك بالانتباه إلى الفرق بين اختلاف متعلق بالإرادتين: الكونية والشرعية وبين اختلاف متعلق بالإرادة الكونية فقط، بين اختلاف "آية" لا بد وأن نتدبره ويين اختلاف لا بد وأن نُدبّره.





وما لم نمض في طريق هذا التحديد الدقيق لما يُتدبّر من اختلاف مما يُدبّر منه فإن واقع اختلافنا سيضل يخالف المتوقع منه، لأن الخلط سيجعلنا ندبّر ما حقه التدبّر ونتدبّر ما حقه التدبير، وهو الأمر الذي سيجعلنا نناقض الإرادتين الكونية والشرعية من حيث لا ندري، مما سيعمق أكثر فأكثر تعدد الشخصية الانفصامي للاختلاف بين واقعه والمأمول منه!

وإذا كان عثمان رضي الله عنه قد رجع بالناس إلى المصحف الإمام فإنـه قـد آن الأوان لنعـود بأنفسنا إلى "الرشد" باعتباره المنهج الإمام الذي يفترض أن نعض عليه بالنواجذ لنبني المجتمع الإمام، والأمة الإمام، أمة الشهود الحضاري!







#### لائحة المصادر والمراجع

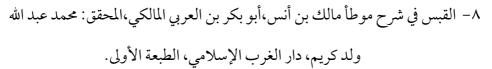
- ١- الإبانة عن معاني القراءات، مكي بن أبي طالب القيسي، المحقق: عبد الفتاح إسماعيل شلبي، دار نهضة مصر، سنة النشر: ١٩٧٧.
- ٢- اضطرابات التواصل، المفهوم التشخيص والعلاج، عصام نم رعواد، الناشر: دار
  اليازوري العلمية.
- ٣- دقائق التفسير الجامع لتفسير ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحراني الحنبلي الدمشقي، المحقق: د. محمد السيد الجليند، الناشر: مؤسسة علوم القرآن دمشق، الطبعة: الثانية، ١٤٠٤.
- ٤- رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية، غانم قدوري الحمد، الناشر: الجمهورية العراقية: اللجنة الوطنية للاحتفال بمطلع القرن الخامس عشر الهجري، سنة النشر...
  ٢٠٤١ ١٤٠٢.
- ٥- الصحوة الإسلامية بين الاختلاف المشروع والتفرق المذموم، يوسف القرض اوي،
  طبعة دار الشروق ٢٠٠١.
  - ٦- عثمان بن عفان ذو النورين، عباس محمود العقاد، المكتبة العصرية للطباعة والنشر.
- ٧- العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي صلى الله عليه، القاضي محمد بن عبد الله أبو بكر بن العربي المعافري الاشبيلي المالكي، قدم له وعلق عليه: محب الدين الخطيب رحمه الله، الناشر: وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد المملكة العربية السعودية الطبعة: الأولى، ١٤١٩هـ.











- ٩- لسان العرب، محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي (المتوفي: ٧١١هـ)، الناشر: دار صادر - بيروت، الطبعة: الثالثة -١٤١٤ هـ.
- ١ مختصر التعامل مع السنة النبوية، طه جابر العلواني، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الطبعة الأولى.
- ١١ مناهل العرفان في علوم القرآن، محمد عبد العظيم الزُّرْقاني المتوفى: ١٣٦٧ هـ، الناشر: مطبعة عيسي البابي الحلبي وشركاه، الطبعة: الطبعة الثالثة.
- ١٢ المنح الربانية للشخصية المحمدية، خالد الجندي، دار المعرفة بيروت لبنان، الطبعة الأولى.

